
ПЛАТОНОВСКОЕ
ФИЛОСОФСКОЕ

ОБЩЕСТВО



Πλατωνικὰ ζητήματα

ПЛАТОНОВСКИЕ
ИССЛЕДОВАНИЯ

ⅩⅩⅢ
(2025 / 2)

Платоновское философское общество
Российский государственный гуманитарный университет

Русская христианская гуманитарная академия
Москва · Санкт-Петербург

2025



Πλατωνικὰ ζητήματα

PLATONIC
INVESTIGATIONS

ⅩⅩⅢ
(2025 / 2)

Plato Philosophical Society
Russian State University for the Humanities

Russian Christian Academy for the Humanities
Moscow · Saint Petersburg

2025



Редакционный совет
Е.В. Афонасин (Новосибирск), Н.В. Брагинская (Москва),

М.Н. Вольф (Новосибирск), И. Деретич (Белград),
М.А. Маяцкий (Лозанна), С.В. Месяц (Москва),

И.Н. Мочалова (Санкт-Петербург), В.В. Петров (Москва),
И.Р. Тантлевский (Санкт-Петербург), Ю.А.Шичалин (Москва),

П.П.Шкаренков (Москва)

Редакционная коллегия
А.В. Гараджа (Москва),

Е.А. Гараджа (Питтсбург), И.Г. Гурьянов (Москва)

Соредакторы
Л. Бриссон (Париж), Р.В. Светлов (Санкт-Петербург)

Главный редактор
И.А. Протопопова (Москва)

Соучредители
Российский государственный гуманитарный университет

Межрегиональная общественная организация
«Платоновское философское общество»
Ирина Александровна Протопопова

Журнал выходит два раза в год с 2014 года

ISSN 2410-3047 (Print) © Платоновский исследовательский
научный центр (ПИНЦ) РГГУ, 2014–2025

ISSN 2619-0745 (Online)



Advisory Committee
Eugene Afonasin (Novosibirsk), Nina Braginskaya (Moscow),

Marina Wolf (Novosibirsk), Irina Deretić (Belgrade),
Mikhail Maiatsky (Lausanne), Svetlana Mesyats (Moscow),

Irina Mochalova (Saint Petersburg), Valery Petroff (Moscow),
Igor Tantlevskij (Saint Petersburg), Yury Shichalin (Moscow),

Pavel Shkarenkov (Moscow)

Editorial Board
Alexei Garadja (Moscow),

Elena Garadja (Pittsburgh, Pa.), Ilya Guryanov (Moscow)

Coeditors
Luc Brisson (Paris), Roman Svetlov (Saint Petersburg)

Editor-in-Chief
Irina Protopopova (Moscow)

Cofounders
Russian State University for the Humanities

Interregional Non-governmental Organisation
“Plato Philosophical Society”

Irina Alexandrovna Protopopova

The journal is published twice a year since 2014

ISSN 2410-3047 (Print) © Platonic Investigations Center (PInC),
RSUH, 2014–2025

ISSN 2619-0745 (Online)



Содержание

От редакции . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

1. Платон и платоноведение

А. Афонасина. Силы Любви и Вражды в физике Эмпедокла . . . . . . . . . 12

И. Протопопова. Платон, Декарт и Лакан:
«трансцендентальный субъект» и «субъект желания» . . . . . . . . . . 28

И. Мочалова. Платон о войне и мире:
«воин-страж» как субъект идеального полиса . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

К. Калабрезе, Э. Хунко. Отголоски нисхождения души:
«Гомеровский гимн к Деметре» (1–46)
и «Эннеада» 4.8.1 Плотина . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

2. Рецепции платонизма

А. Тащиан. О логическом и логосе у Плотина . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

Е. Афонасин. Стратон и пустота. Перипатетическая
физика эллинистического периода . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

Р. Галанин. Стоический платонизм Посидония:
учение о бессмертии души . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

Н. Зверев. Отношения Бога и творения:
неоплатонический и христианский экземпляризм . . . . . . . . . . . . . 163



И. Гурьянов. De divino furore Марсилио Фичино:
перевод, контекст, истолкование . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

В. Семенов. Генезис воображения:
разгадка энигмы Платоном и Кантом . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246

И. Протопопова. Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко . . . . . . . . . 277

И. Гравина. (Пост)метафизическое: замечания о критике и апологии
платонизма в европейской и русской философии ХХ века . . . . . . 310

В. Рохмистров. Проблема антропологии:
определение человека у Аристотеля . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

3. Переводы и публикации

П. Соколов. Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия
против ангелологической ноэтики «философствующих» . . . . . . 342

А. Гараджа. Михаил Пселл: игры ума (перевод и комментарии) . . . . 364

Краткие сведения об авторах . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 385

Аннотации . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 389



Contents

Editorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

1. Plato and Platonic Studies

A. Afonasina. Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics . . . . . . . . . 12

I. Protopopova. Plato, Descartes, and Lacan:
The “Transcendental Subject” and the “Subject of Desire” . . . . . . . . . . . 28

I. Mochalova. Plato on War and Peace:
The Soldier-Guardian as the Subject of an Ideal City-State . . . . . . . . . . . 43

C. Calabrese, E. Junco. Echoes of the Descent of the Soul:
The Homeric Hymn to Demeter (vv. 1–46)
and Plotinus’ Ennead 4.8.1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

2. Receptions of Platonism

A. Tashchian. On the Logical and the Logos in Plotinus . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

E. Afonasin. Straton and the Void:
The Peripatetic Physics of Hellenistic Period . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110

R. Galanin. Posidonius’ Stoic Platonism:
The Doctrine on the Immortality of Soul . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

N. Zverev. God and Creature:
Neoplatonic and Christian Exemplarism . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163



I. Guryanov. De divino furore of Marsilio Ficino:
A Translation, Context, Interpretation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

V. Semyonov. The Genesis of Imagination:
Unraveling the Enigma with Plato and Kant . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 246

I. Protopopova. Plato’s Subject in Michel Foucault’s Interpretation . . . . . . 277

I. Gravina. (Post)metaphysical: Remarks on Criticism and Apology
of Platonism in ХХ-Century Russian and European Philosophy . . . . . 310

V. Rokhmistrov. A Question of Anthropology:
Aristotle’s Definition of Human Being . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

3. Translations and Publications

P. Sokolov. What Did Allah Create First? Taqī ad-Dīn Ibn Taymiyya
Against the Angelological Noetics of the “Philosophizers” . . . . . . . . . . 342

A. Garadja. Michael Psellus’ lusus ingenii (A Translation and Notes) . . . . 364

The Authors . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 385

Abstracts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 389



От редакции

Двадцать третий выпуск «Платоновских исследований» открыва-
ется разделом «Платон и платоноведение», содержащим четыре
работы: А.С. Афонасина исследует начала Любви и Вражды у Эм-
педокла сквозь призму поздних диалогов Платона; И.А. Прото-
попова рассматривает разные типы «субъектности» у Платона:
«трансцендентальный субъект» и «субъект желания»; И.Н. Моча-
лова анализирует платоновское понимание войны и мира в кон-
тексте дискуссии iv в. до н.э. о природе войны; статья К. Калаб-
резе и Э. Хунко посвящена мотиву нисхождения души в «Гоме-
ровском гимне к Деметре» (H.Hom. 2.1–46) и «Эннеаде» 4.8.1 Пло-
тина. Раздел «Рецепции платонизма» содержит следующие ра-
боты: А.А. Тащиана о ключевых понятия учения Плотина как
этапов философской логики — диалектики субстанции и субъ-
екта; Е.В. Афонасина о теории микропустот Стратона из Ламп-
сака в контексте античных дискуссий об элементарной струк-
туре вещества; Р.Б. Галанина о стоическом платонизме Посидо-
ния в учении о бессмертии души; Н.С. Зверева, посвященную со-
поставлению доктрины экземпляризма Бонавентуры с неопла-
тонической трактовкой этого понятия; И.Г. Гурьянова, исследу-
ющую парадигматическое для ренессансного платонизма посла-
ние Марсилио Фичино «О божественном неистовстве» (1457);
В.Е. Семенова, анализирующую учения Платона и Канта о вооб-
ражении; И.А. Протопоповой об интерпретации концепции субъ-
екта у Платона Мишелем Фуко; И.В. Гравиной о проблеме взаи-
мосвязи критики платонизма и метафизики в европейской и рус-
ской философии ХХ века; В.Г. Рохмистрова об определении чело-
века у Аристотеля. В раздел «Переводы и публикации» входит ра-
бота П.В. Соколова, посвященная критике ангелологической но-
этики мусульманских перипатетиков в двух трактатах Таки ад-
Дина Ибн Таймии (1263–1328) «Опровержении логиков» и «Кни-
ге Сафадия»; завершается выпуск комментированным русским
переводом А.В. Гараджи четырех малых произведений Михаила
Пселла (1018 – ок. 1078), созданных в жанре προγυμνάσματα.

10



Editorial

The twenty third volume of the Platonic Investigations opens with
the section on Plato and Platonic Studies containing four articles:
A. Afonasina examines the powers of Love and Strife in Empedocles
through the lens of Plato’s later dialogues; I. Protopopova explores dif-
ferent types of “subjectivity” in Plato: what may be called the “tran-
scendental subject”, and the “subject of desire”; I. Mochalova analyzes
Plato’s understanding of war and peace in the context of the debate
among Athenian intellectuals of the iv century bc on the nature of
war; C. Calabrese and E. Junco deal with the motif of the descent of
the soul in the Homeric Hymn to Demeter (H.Hom. 2.1–46) and in Plot-
inus’ Ennead 4.8.1. The second section, on various Receptions of Pla-
tonism, opens with A. Tashchian’s article on Plotinus’ key concepts as
stages of philosophical logic, whose heart is the substance-subject di-
alectic; E. Afonasin explores Strato of Lampsacus’ theory of microvoids
in the context of the discussion about the elementary structure of mat-
ter in ancient physics; N. Zverev’s paper compares Bonaventure’s doc-
trine of exemplarity with the Neoplatonic interpretation of this con-
cept; I. Guryanov’s article proposes a new perspective on Marsilio Fi-
cino’s epistle De divino furore (1457), which was paradigmatic for Re-
naissance Platonism; V. Semyonov’s paper aims to juxtapose Plato’s
and Kant’s doctrines of imagination; I. Protopopova’s next article exam-
ines Michel Foucault’s approach to “subjectivation” through his analy-
sis of Plato’s dialogue Alcibiades I ; I. Gravina deals with the problem
of relation between the critique of Platonism and metaphysics in Eu-
ropean and Russian philosophy of the xxth century; V. Rokhmistrov
explores the Aristotelean definition of the human being. The Transla-
tions and Publications section contains P. Sokolov’s work on the critique
of angelological noetics of Muslim Aristotelians, primarily in the ver-
sion of Ibn Sina, in two treatises written by Taqī al-Dīn Ibn Taymiyya
(1268–1328), The Rebuttal of the Logicians and The Book of Safadiyya;
and A. Garadja’s commented Russian translation of Michael Psellus’
four minor works written in the genre of progymnasmata.



1.

Платон и платоноведение

Anna Afonasina

Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics*

Anna Afonasina
PoweRs of Love and StRife in Empedocles’ Physics

AbstRact. In Empedocles’ philosophy, the names of the forces at work — Love and
Strife — inevitably evoke an emotional response and clear ethical associations in the
reader. The question of whether Love should be considered good and Strife evil has
been debated since the time of Aristotle, who never provided a definitive answer. Sub-
sequent commentators on Empedocles’ philosophy were less sceptical, unhesitatingly
associating Love with good and Strife with evil. This article attempts to shed light on
this issue by examining fragments, evidence and parallel passages in Plato. J. Mans-
feld’s approach is used as a methodological basis, assuming that Plato not only bor-
rowed some concepts fromEmpedocles, but also actively reworked them in accordance
with his own ideas. Consequently, this paper proposes examining Empedocles’ philos-
ophy through the lens of Plato’s later dialogues, in which the fundamental principles
and structure of the world are discussed. The main conclusion is that there are no sub-
stantial grounds for considering Love a good principle and Strife an evil one. Judging
by the surviving fragments and indirect evidence, the most accurate interpretation is
that they are physical forces of nature.
KeywoRds: Empedocles, Plato, Love, Strife, Receptacle, Demiurge, Helmsman.

© А.С. Афонасина (Калининград). afonasina@gmail.com. Балтийский федераль-
ный университет имени Иммануила Канта.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.01

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 25-18-00141, Балтийский федеральный университет имени Иммануила Канта,
https://rscf.ru/project/25-18-00141/.

12



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

The concepts of ‘good’ and ‘evil’ are not explicitly present in Empe-
docles’ philosophy.1 However, already in antiquity, some authors in-
terpreted the duality of acting forces as an opposition between good
and evil principles. One of the first thinkers who may have laid the
groundwork for such an interpretation was Aristotle. For instance, in
Metaph. 985a5–10, he expresses this idea as follows:

For if we were to follow out the view of Empedocles, and interpret it
according to its meaning and not to its lisping expression, we should
find that [5] friendship is the cause of good things, and strife of bad.
Therefore, if we said that Empedocles in a sense both mentions, and
is the first to mention, the bad and the good as principles, we should
perhaps be right, since the cause of all goods is the [10] good itself.2

Aristotle’s position regarding the causes of good and evil in Empe-
docles may at first appear unequivocal. However, it is important
to consider several of his qualifying remarks, such as “in a certain
sense” (εἴ τις φαίη τρόπον) or “if one grasps his words according to
their meaning, and not by what he says obscurely” (ψελλίζεται λέγων
Ἐμπεδοκλῆς). These phrases seem to indicate some hesitation in his
interpretation. Indeed, shortly afterward, Aristotle introduces another
argument (985a20–30):

And Empedocles, though he uses the causes to a greater extent than
this, neither does so sufficiently nor attains consistency in their use. At
least, in many cases he makes friendship segregate things, and strife
[25] aggregate them. For when the universe is dissolved into its ele-
ments by strife, fire is aggregated into one, and so is each of the other
elements; but when again under the influence of friendship they come
together into one, the parts must again be segregated out of each ele-
ment.

1 An exception might be considered fragment b 144 dK = d 33 lm, which consists
of just a few words: …νηστεῦσαι κακότητος. Since the context is unknown, it can be
translated in different ways — either as “to abstain from evil” or as “to abstain from
cowardice, faint-heartedness, or corruption”.

2 Here and below, the Metaphysics is quoted in W.D. Ross’s translation, unless
otherwise stated.

13



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

In this passage, Aristotle presents two possible ways of interpreting
Empedocles’ forces. The first approach appears to be based on grasp-
ing his words according to their intendedmeaning (πρὸς τὴν διάνοιαν),
according to which Love and Strife correspond to the causes of good
and evil, respectively. However, if one attends to Empedocles’ more
obscure pronouncements, it becomes clear that his cosmology does
not present the matter so definitely. It is likely that the very names
Empedocles gave to his acting forces would have evoked in many an-
cient readers a reaction similar to Aristotle’s. Although Aristotle is
quite often inclined to interpret his predecessors in a way that suits his
own framework, he remains attentive to details and, striving to be intel-
lectually honest with his audience, presents an opposing viewpoint —
whereas others stop at the first, more straightforward assertion.

This highly instructive passage highlights the very problem that will
be examined further and which I frame as a question: Is it possible,
based on the surviving fragments of Empedocles’ poem and the rele-
vant historical-philosophical context, to confidently assert that Love is
associated with what is good and benevolent, while Strife is linked to
what is evil and harmful?

The idea of a benevolent god first appears in Plato. Jaap Mans-
feld argues that: “Plato’s cosmogony as a whole is (also!) a critical
response to that of Empedocles, and that this, in part, explains why he
calls the Demiurge good, and anyhow fully explains why he explicitly
rejects the idea that a Demiurge could not be good”.3 Had this view
been Plato’s own, it might have been motivated by the ambiguous eth-
ical attributes of Love and Strife in Empedocles’ system implying that
Empedocles had no conception of a benevolent god and that, from this
perspective, Love did not fulfill that role either. Such a retrospective
reading could prove highly fruitful for our inquiry. Many scholars have
noted the parallels between the philosophical frameworks of Empedo-
cles and Plato, demonstrating the former’s influence on the latter. How-
ever, we must not overlook the fact that Plato did not merely borrow
ideas but actively reinterpreted and at times rejected elements of the

3 Mansfeld 1981: 299.

14



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

preceding tradition.4 By examining both the convergences and diver-
gences in the philosophical outlooks of Empedocles and Plato, I will
attempt to clarify the ambiguities in Empedocles’ ethics.

The central thesis of J. Mansfeld’s article lies in tracing the origins
of the Gnostic concept of an Evil Demiurge within ancient philosoph-
ical tradition. Empedocles occupies a prominent place in this inves-
tigation. At first glance, identifying an evil demiurge in Empedocles
might seem straightforward: one could simply assume it to be Strife,
given the term’s inherently negative connotations. Indeed, several frag-
ments describe Strife in strikingly harsh terms such as “baleful Strife”
(b 19 dK = d 62 lm), “agonizing Strife” (b 109 dK = d 207 lm), and in two
instances, the word “Strife” is replaced by “Rage” (κότος) (b 21 dK =
d 77a lm; b 121 dK = d 24 lm), which can also be translated as “wrath”.5
At this point, one might conclude that the answer is clear. However,
let us turn to Aristotle’s testimony. In the On Generation and Corrup-
tion (333b20–334a10), he analyzes the types of motion inherent to Love
and Strife. Aristotle notes that one might assume Love to be associ-
ated with gentle, natural motion — yet this is not the case — and Strife,
by separating the elements, allows them to move in accordance with
their inherent tendencies. Aristotle supports this claim with fragment
b 53 dK = d 105 lm: “For it was in this way that it [scil. aether] happened
to run sometimes, but often differently”.6

The notion of coercive force is most commonly associated with evil,
and according to Aristotle, it is Love — not Strife — that is linked
to such compulsion. However, the claim that Love violently forces
the elements to unite and move in a manner contrary to their nature

4 For example, A. Taylor, in his commentary on Plato’s Timaeus (Taylor 1928), often
mentions Empedocles as the direct author of various ideas that Plato develops into
more detailed narratives. J. Hershbell (Hershbell 1974) disagrees with him.

5 A recent article by J.-C. Picot is devoted to an analysis of this word. An important
observation for the present study is that in the Purifications and in the On Nature, this
wordmust be interpreted in differentways. In the Purifications, it has amore emotional
connotation, while in the On Nature it is used to emphasise the waning power of Strife,
when hatred is no longer present, but only weakened malice remains (Picot 2022: 26).

6 Here and elsewhere, the fragments of Empedocles are given in Laks-Most trans-
lation (Laks, Most 2016).

15



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

clearly contradicts Empedocles’ ownwords in the sixth line of fragment
b 35 dK = d 75 lm, which speaks of their voluntary coming together.

In fact, Aristotle says that not only Strife destroys the world of Love,
but also Love destroys the world created by itself, because those parts
of living beings that were formed by Love in the transitional period
then become absolutely indistinguishable in Sphairos. We meet here
with the concept known from many mythologies and later philosoph-
ical systems, that without destruction there can be no creation. Need-
less to say, one is better or worse than the other. Strife in this case is
not an evil Demiurge, but only a natural development of the Universe,
its necessary and inevitable stage.

Let us examine what the fragments of the poem reveal about the
workings of Love. First, many descriptions of Love are imbued with
benevolence and perfection: “the gentle-thinking immortal drive of
blameless Love” (b 35.13 dK = d 75.13 lm), “anchored in the perfect har-
bors of Cypris” (b 98 dK = d 190 lm), “fitted together marvelously by
Harmony’s adhesives” (b 96 dK = d 192 lm). The various names of Love
also stand out — Aphrodite, Cypris, Harmony, Friendship, Joy. Second,
Aphrodite acts according to a plan, employing proportion to craft the
parts of living beings (b 96 dK = d 192 lm):

And kindly earth in her broad-breasted crucibles
Received two parts, out of eight, of the gleaming Nestis
And four of Hephestus…

Out of harmoniously (= proportionately) mixed primordia appear
all the forms and colours of mortal beings (b 71 dK = d 61 lm):

If your belief about these things were ever lacking in firmness —
How from water, earth, aether, and sun
Mixed together, the forms and colors of mortal things come about,
As they all exist now, fitted together by Aphrodite…

Third, Empedocles presents Love as something immensely signif-
icant, yet not always nor to everyone accessible to intellectual con-
templation. When events unfold harmoniously, people call it joy and
friendship, unaware of the fundamental principle underlying it all
(b 17.22–24 dK = d 73.253–255 lm):

16



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

She who mortals too think is implanted in their joints,
And by whom they have loving thoughts and perform deeds of union,
Calling her ‘Joy’ as byname and ‘Aphrodite’.

It would be strange to think that people do not know what love
is. Obviously it is something sensual, sensually perceived and familiar
to all without exception. But what then do mortals overlook, what
remains beyond their comprehension, as stated in b 17.25–26 dK =
d 73.256–257 lm:

That it is she who is going around among them,
No mortal man knows this.

The answer may lie in the fact that Love is not merely a deity
that unites opposites, facilitates collaborative labor, and fosters both
friendly and erotic relationships, but something far more fundamental.
A. Laks and G.W. Most suggest that “among them” refers to “among the
elements”.7 If this is the case, the statement becomes evenmore remark-
able. This Love, which fills the space between the primordial elements,
is unknown to anyone, and it is not quite the same love that people
commonly speak of. The Love that Empedocles teaches is present in
every mixture and among all the primordial elements within that mix-
ture. She is a universal law of nature, the knowledge of which is re-
vealed only through intellectual contemplation, not through sensory
perception.8

From the available set of testimonies and fragments, one may con-
clude that the actions of Love are more purposeful and rational in na-
ture. Reconstructing the description of Strife, however, proves far more
challenging, as the surviving fragments say very little about it. Con-
sequently, scholars must rely more heavily on secondary testimonies.
The fragments indicate that under the rule of Strife, the primordial el-
ements move apart, resist mixture, separate, and ultimately form four
distinct masses of substance: fire, earth, water, and air. For instance,

7 Laks, Most 2016: 415.
8 Compare with the fragment of Philolaus b 6 dK: “Concerning nature and har-

mony the situation is this: the being of things, which is eternal, and nature in itself
admit of divine and not human knowledge” (trans. C. Huffman).

17



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

b 21 dK = d 77a lm states: “Under Hatred, all things are divided in form
and are separated”, while a similar idea appears in b 20.19–20 dK =
d 73.305–306 lm:

Sometimes in turn, cut apart by evil quarrels,
Each one wanders separately in the surf of life.

Overall, understanding the workings of Strife depends on how we
define the phases of the cosmic cycle.9 In the Strasbourg Papyrus
(a(ii) 3–17 = d 73.273–287 lm), which survives in a highly fragmentary
state, there emerges a narrative marked by striking dynamism and ra-
pidity:

Under her [scil. Strife] rule, they incessantly shoot forth continually
In dense eddies…
Without interruption, and never…
Many earlier lifetimes…
Before from these they go over…
⟨And everywhere they incessantly⟩ shoot forth continually.
For neither the sun… ⟨…nor the moon⟩
Filled with this drive…
And none of the other things…
But exchanging their places, they shoot forth everywhere in a circle.
For at that time the earth runs untrodden, and the sun’s
…as big as men can ⟨infer⟩;
In the same way all these things [scil. the elements] ⟨always run⟩

through one another,
And each one, as it wanders, occupies a different place…
We have ⟨not yet⟩ arrived in the center ⟨to be only⟩ one.

These lines contain many words with negative prefixes, mention-
ing a vortex, uninterrupted motion, drive, and wandering. It is difficult
to discern which force’s rule is being referred to here. A. Laks and
G.W. Most argue10 that a paraphrase of this passage can be found in

9 A. Laks and G.W. Most, in their collection of fragments, highlight a section en-
titled The Operation of the Two Fundamental Powers: Unification and Affinities. At the
beginning of the section they note that it contains fragments belonging to different
phases of the cosmic cycle, but that it is difficult or even impossible to determine their
exact location in the poem (Laks, Most 2016: 407).

10 Laks, Most 2016: 417, n. 5.

18



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

Plutarch’s On the Face Which Appears in the Orb of the Moon (De fa-
cie 12 = M. 926d–927a), where he discusses the intervention of prov-
idence in the disorderly cosmic process. According to him, mutual
repulsion and avoidance are characteristic of the rule of Strife. Thus,
modern scholars, relying on this evidence, attribute lines 273–287 from
the Strasbourg Papyrus to the same principle. Plutarch offers a detailed
account of the alternating rule of opposing forces, framing it within a
Platonic context. It could be argued that his description remains quite
faithful to Empedocles’ original text with one notable exception — his
claim that the primordial fundamental principles are violently com-
pelled to abandon their natural state. This diverges from the extant
fragments, which explicitly state that the roots mix voluntarily and
through the impulse of Love (b 22 dK = d 101 lm and b 35 dK = d 75 lm):

In the same way, all the things that are, rather, receptive of mixture
Love one another, made similar by Aphrodite.

Under her [Love’s] dominion all these [i.e. the elements] come together
to be only one,

Each one coming from a different place, not brusquely, but willingly…

Yet the reference to Plato is particularly noteworthy. Let us examine
a passage from Timaeus 53ab, where Plato describes the condition of the
Receptacle before the Demiurge begins the creation of the universe:

Likewise, when these four were shaken at that time by the receptacle
(which was itself in motion, like an implement for shaking stuf), the
least similar among them ended up the furthest apart, and those that
were most similar were pushed the closest together. This explains, of
course, how they came to occupy different locations even before they
had become the constituents of the orderly universe that came into
existence. Not only were they disproportionate and erratic, however,
before that event, but even when the organization of the universe was
first taken in hand, fire, water, earth, and air, despite displaying certain
hints of their true natures, were still wholly in the kind of state you’d
expect anything to be with no god present. Finding them in that con-

19



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

dition, then, the first thing the god did, when he came to organize the
universe, was use shapes and numbers to assign them definite forms.11

Jaap Mansfeld also draws attention to this passage, emphasizing the
distinctive role of the Demiurge. He interprets the Demiurge as an or-
ganizing force that brings stability to the state of things and argues
that its action cannot be considered destructive but solely constructive,
since it results in the good — a principle inherently linked to order
and harmony.12 Here, we encounter an epistemic conception of the
good: as long as the traces of the elements remain unmanifest within
the Receptacle, they cannot be known. This is precisely why an or-
dering intervention is necessary — to alter their state, rendering them
perceptible and describable. If we adopt this understanding of the good
and situate Empedocles within a Platonic framework, neither Love nor
Strife can be regarded as benevolent principles. At both extremes un-
der the exclusive rule of Love or Strife nothing knowable exists. In
the Sphairos all is fused into undifferentiated unity, leaving no distinc-
tions to be discerned. Conversely, when the elemental roots are fully
separated, there are no composite entities, and the roots themselves, in
their disunited state, resemble a kind of prime matter, which likewise
remains unknowable.

Plato does not explicitly mention any principle opposed to the good
in the Timaeus.13 However, the interactions between the traces of the
elements and the Receptacle are described as a kind of blind and irra-
tional process (Ti. 52de):

As if it were not enough that the nurse of creation presents a complex
appearance (as a result of being moistened and heated, of assuming
the characters of earth and air, and of acquiring all the qualities that
follow from all this), it is also thoroughly imbalanced (as a result of
11 Here and elsewhere, the Timaeus is in R. Waterfield’s translation, unless other-

wise stated.
12 Mansfeld 1981: 297.
13 Perhaps Empedocles did the same when describing the actions of Strife? In that

case the reason for the small number of fragments devoted to Strife should be con-
sidered not their poor preservation, but the philosopher’s unwillingness to talk much
about the opposite principle.

20



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

being filled with dissimilar and imbalanced powers), and not only is it
shaken by the things it contains, so that it lurches haphazardly all over
the place, but its motion in turn further shakes them.

Is this not a parallel to Empedocles’ Strife, which, according to the
surviving fragments and evidence, can be interpreted as the force re-
sponsible for concentrating the separated parts of matter into four
masses of substance? If this comparison with the Timaeus holds, then
Aristotle’s previously cited opinion that Strife represents random, dis-
ordered motion gains further weight. In other words, Strife is a force
that does not act according to a plan but merely returns the elemental
roots to their primordial and natural state, since “natural” here refers
to that which lacks deliberate design. Plato quite unequivocally inter-
prets natural motion as a form of decline, whereas Empedocles does not
present it so explicitly. Following this Platonic comparison, it would
be more accurate to say that in Empedocles we encounter a contrast
between the natural and the artificial, rather than between evil and
good. To further explore this theme, let us turn to a passage from the
Statesman 270a:

The universe is guided at one time by an extrinsic divine cause, ac-
quiring the power of living again and receiving renewed immortality
from the Creator, and at another time it is left to itself and then moves
by its own motion, being left to itself at such a moment that it moves
backwards through countless ages.14

Plato states that when the cosmos is left without the guidance of
divine reason, it begins to move in the opposite direction. One might
imagine this as a clockwork spring that is wound to a certain state of
tension and then released, causing it to naturally unwind in reverse.
The act of winding the spring requires deliberate intention, effort, and
reason — only then does it acquire autonomous motion. Let us now
examine another passage from this dialogue (Plt. 272e):

The helmsman dropped the tiller of the rudder and withdrew to his

14 Here and elsewhere, the Statesman (Politicus) is in H. Fowler’s translation, unless
otherwise stated.

21



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

place of outlook, and fate and innate desire made the cosmos turn back-
wards.15

The idea that the artificial is superior to the natural is also reflected
in the tale of the generation of humans during the age of Cronus, who
were born from the earth as wise elders and then lived their lives in joy
and harmony, for their wisdom allowed them to avoid mistakes (Plt.
271d–272d). By contrast, natural human birth from other humans is
presented as the inferior option, since people are born unskilled and
untrained, ignorant of how to procure food for themselves and requir-
ing lengthy upbringing (274c). This leads to unpleasant and often tragic
consequences, such as when a defenseless human is attacked by a wild
beast (274b).

When the myth in the Statesman describes humans emerging from
the earth as elders and living their lives in reverse, one is reminded
of lines from Empedocles’ fragment b 62 dK = d 157 lm. There, in his
characteristically enigmatic manner, the poet alludes allegorically and
rather obscurely to the emergence from the earth of certain androgy-
nous beings whose sexual organs were undifferentiated.16

Come then: how fire, separating off, drew upward the nocturnal
saplings

Of much-weeping men and women —
Hear this. For my tale is not aimless nor ignorant.
First, complete outlines sprang up from the earth
Possessing a share of both, of water as of heat.
These fire sent upward, wishing to reach what was similar to it;
As yet they displayed neither the lovely framework of limbs
Nor the voice and the organ that is native to men.17

Empedocles, by contrast, describes the earth-born humans as weep-
ing, as if foreseeing their future suffering.

15 Fowler’s translation is slightly modified here.
16 It is possible that Empedocles himself borrowed the idea of origin from the earth,

for example, from Anaximander, see a 10 dK, a 30 dK.
17 Based on this fragment, M. Rashed fills in the gaps in the Strasbourg Papyrus

collection (Rashed 2011).

22



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

Particularly noteworthy is that section of the Statesman’s myth,
which describes the state of the cosmos when abandoned by the Helms-
man (273a–273e). I draw special attention to it because here we en-
counter the image of an ancient discord (παλαιά ἀναρμοστία) that neg-
atively affects the cosmos. When the Helmsman sees that the cosmos
has become too disordered and that the influence of this primordial
dissonance has grown too strong, he takes up the rudder once more,
preventing the cosmos from collapsing entirely. This very image of dis-
sonance cannot but recall the state of Empedocles’ cosmos under the
rule of Strife. The transitional periods represent dynamic situations
where one force wanes while the other waxes. The shift from Love to
Strife manifests as a gradual decline of order and the habit of union,
accompanied by an increase in random events whose accumulation ul-
timately leads to the complete separation of the elemental roots into
homogeneous masses of matter.

In Plato’s phrasing — τὸ τῆς παλαιᾶς ἀναρμοστίας πάθος (Plt.
273c7–273d1) — the word ἀναρμοστία (‘dissonance’) stands out, as it
can be seen as an expression of Empedoclean Strife, the antithesis of
Harmony-Aphrodite. Yet unlike Empedocles, Plato does not allow the
cosmos to disintegrate back into its primordial state of matter. This
distinction likely reflects Plato’s intention to present a new, optimistic
vision of cosmic existence — one that rejects Empedocles’ inevitable
naturalism and the equality of opposing forces. In essence, we see that
chance and natural motion are declared by Plato to be evils that must be
halted. His world is monistic. Unlike Empedocles, he cannot admit into
it a force as influential as the Demiurge or the Helmsman yet equally
destructive. Empedocles, for his part, did not seek to present cosmic
order as indestructible, and thus had no logical need to privilege one
force over the other.

Thus, in Plato’s framework, there exists a benevolent god and an op-
posing evil nature. Though not explicitly termed “evil”, this principle is
contrasted with the optimal state of affairs, which justifies interpreting
it as negative or malign (Plt. 273c–273d):

Now as long as the world was nurturing the animals within itself under

23



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

the guidance of the Helmsman, it produced little evil and great good;
but in becoming separated from him it always got on most excellently
during the time immediately after it was let go, but as time went on
and it grew forgetful, the ancient condition of disorder (τὸ τῆς παλαιᾶς
ἀναρμοστίας πάθος) prevailed more and more. And towards the end
of the time reached its height, and the universe, mingling but little
good with much of the opposite sort (σμικρὰ μὲν τἀγαθά, πολλὴν δὲ
τὴν τῶν ἐναντίων), was in danger of destruction for itself and those
within it.18

The final sentence references the good (τἀγαθά) and its opposite
(τὰ ἐναντία), that is, the bad. This “bad” should likely be identified
with the aforementioned “ancient dissonance” or discord. Indeed, the
term “dissonance” (ἀναρμοστία) is the negation of harmony (ἁρμονία)
and, by extension, of order and beauty. Moreover, this dissonance is
itself a state or affliction (πάθος). Thus, anything existing in a state of
disharmony and disproportion, which leads to the separation of what
was once united, may be considered evil. Much of this aligns with
Empedocles, but only until we recall Aristotle’s valid observation that
it is not only Strife that separates but also Love, which, like Strife, sets
in motion what had previously been at rest and in a kind of unity. If
we define evil solely in terms of division and the disruption of prior
unity, then Love too would fall under this definition — a point that
only reinforces our argument that these forces cannot be reduced to
ethical categories.

Plato speaks more openly about evil in the Laws 897cd:
If, my good sir, we are to assert that the whole course and motion of
Heaven and of all it contains have a motion like to the motion and
revolution and reckonings of reason, and proceed in a kindred manner,
then clearly we must assert that the best soul (τὴν ἀρίστην ψυχὴν)
regulates the whole cosmos and drives it on its course, which is of the
kind described. But the bad soul, if it proceeds in a mad and disorderly
way (Εἰ δὲ μανικῶς τε καὶ ἀτάκτως ἔρχεται, τὴν κακήν).19

18 Fowler’s translation is slightly modified.
19 Translated by R.G. Bury

24



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

Next comes an example with a carved spinning top (σφαίρας
ἐντόρνου, 898b), which is supposed to illustrate correct movement —
“moving regularly and uniformly in the same spot, round the same
things and in relation to the same things, according to one rule and
system”, while movement that differs from it, i.e., “the motion that is
never uniform or regular or in the same place or around or in relation
to the same things, not moving in one spot nor in any order or system
or rule” is declared evil (898c). It would be quite natural to compare the
second type of movement with the movement of the Receptacle when
it is compared to a sieve. This movement can be described as a “back
and forth” movement, without any predetermined trajectory and con-
stantly changing it. And if in the Timaeus we only caught echoes of
Plato’s negative attitude towards this type of movement, then in the
Laws there is no doubt about it. I propose to apply here the method-
ological approach suggested by J. Mansfeld, which was outlined at the
beginning of the section: Plato reworks the ideas of his predecessors
and fills themwith new content, therefore, what Plato has in his ethical
description of the universe, Empedocles does not have. Consequently,
if we can convincingly show that Plato does indeed postulate an evil
fundamental principle, then we must conclude that Empedocles does
not yet have this idea.

In the works of Xenophanes, Heraclitus, Parmenides, and Anaxago-
ras, the divine principle is associated with rationality (nous), but none
characterize it as inherently “good”. Despite themany soft and pleasing
epithets Empedocles bestows upon Aphrodite, and despite introducing
an opposing principle (Strife), I argue that he remains within the tradi-
tion of a rational, yet ethically neutral, divinity.

The same applies to Strife. Much evidence suggests that in Plato’s
world, an evil principle exists — one expressed through disorder,
chance, blindness, irrationality, and elusiveness. By contrast, Empedo-
cles’ Strife is not an evil force but a natural and inevitable one, equally
vital for the cosmos’s life as the artificially unifying force of Love. And
since it is natural and unavoidable, there is no reason to call it evil.

25



Anna Afonasina / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Empedocles’ ownwords addressed to his listeners serve as indirect con-
firmation of this (b 15 dK = d 52 lm):

A wise man would not surmise such things in his mind:
That so long as they live what they call a life,
For so long they are, and evil things and good ones (δειλὰ καὶ ἐσθλά)

are theirs,
But that before mortals have coalesced and ⟨after⟩ having dissolved,

they are nothing.

According to this fragment, good and evil do not exist as absolute
categories. They are merely human judgments made during mortal life.
Empedocles’ physics presents an endless cycle of transformations. It
is these changes that mortals perceive as good or evil. But change is
inevitable, dictated by nature itself and an unspoken law that cannot
be violated. Therefore, on the physical level, good and evil do not exist.

Why then does Empedocles call Strife “Malice” or “evil hatred”? Per-
haps this too reflects a mortal perspective. Though not considering
himself an ordinary mortal, Empedocles occasionally falls into the trap
of mortal misconceptions, applying value judgments to what is inher-
ently devoid of them. The fragment b 9 dK = d 54 lm confirms this:

But when they [all things] are separated apart, this in turn they call
‘unfortunate destiny’ (δυσδαίμονα πότμον),

As is licit ⟨θέμις⟩, and I myself too apply it [i.e. this term] in the same
way.

In conclusion, I argue that Love and Strife should be understood
in physical rather than ethical terms as powers akin to attraction and
repulsion. Otherwise, we would be forced to ask ourselves: is our ex-
panding universe perhaps the result of somemalevolent will that drives
particles apart?

26



Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics…

References

Hershbell, J.P. (1974), “Empedoclean Influences on the Timaeus”, Phoenix 28.2:
145–166.

Laks, A.; Most, G.W., eds. (2016), Early Greek Philosophy. Vol. 5.2: Western
Greek Thinkers. Harvard University Press.

Mansfeld, J. (1981), “Bad World and Demiurge: A ‘Gnostic’ Motif from Par-
menides and Empedocles to Lucretius and Philo”, in R. van den Broek and
M.J. Vermaseren (eds.), Studies in Gnosticism and Hellenistic Religions, 261–
314. Leiden: E.J. Brill.

Picot, J.-C. (2022), “Κότος, le dieu de la rancune chez Empédocle (fr. 21 et 121
DK)”, Revue des études grecques 135.1: 21–41.

Rashed, M., (2011), “La zoogonie de la Haine selon Empédocle: retour sur
l’ensemble ‘d’ du papyrus d’Akhmim”, Phronesis 56.1: 33–57.

Taylor A.E. (1928), A Commentary on Plato’s Timaeus. Oxford: Clarendon
Press.



Ирина Протопопова

Платон, Декарт и Лакан:
«трансцендентальный субъект» и «субъект желания»*

IRina PRotopopova
Plato, DescaRtes, and Lacan:

The “TRanscendental Subject” and the “Subject of DesiRe”

AbstRact. The article deals with different types of “subjectivity” in Plato: on the one
hand, what may be called the “transcendental subject” in the language of Modern phi-
losophy, on the other, what may be compared to Lacan’s “split subject” and called
the “subject of desire”. In the first part, we show the methodological and theoretical
closeness of Plato and Descartes through the concepts of “radical doubt” and “aporia”,
the practices of “purification” and “detachment from the sensual”, as well as the idea
of the “obvious”. The second part offers a comparison of Lacan’s “split subject” and
Plato’s “erotic subject”, primarily from the point of view of the Lacanian interpreta-
tion of Plato’s Symposium in his Eighth Seminar, where the problem of psychoanalytic
“transference” is considered using the example of the relationship between Alcibiades
and Socrates. It is shown that such “subjectivity” is described by both Plato and Lacan
as being caused by a “lack” that is never eliminated and is replaced by a certain “vague
object of desire”, or Lacan’s “little a”. And just as Plato’s Alcibiades places a certain
treasure, the agalma, “inside Socrates”, the receipt of which will help him gain wisdom,
so Lacan’s “patient” places an “object little a” in the analyst. However, in both cases it
turns out to be fiction, because, in Socrates’ words about himself, he is “nothing”. In
conclusion, it is shown that the “subject” in Plato manifests itself in two basic modes:
αὐτὸ καθ’ αὑτό (“itself by itself”) and δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις (“through a different in
a different”). The conclusion is drawn that Plato’s so-called subject is not at all a fixed
autonomous centered self and not a “transparent subject” connected by statements,
but a certain process, an infinite dynamic of subjectivation; both the “transcendental
subject” and the “subject of desire” are just different modes of such subjectivation.
KeywoRds: Plato, Descartes, Lacan, transcendental subject, subject of desire, lack,
transference.

© И.А. Протопопова (Москва). plotinus70@gmail.com. Платоновский исследова-
тельский научный центр, Российский государственный гуманитарный ун-т.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.02

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 23-18-00971, https://rscf.ru/project/23-18-00971/.

28



Платон, Декарт и Лакан…

«Общим местом» можно назвать утверждение, что в антично-
сти и в частности у Платона не было никакого «субъекта», что
«классический субъект» — изобретение Декарта, что это исклю-
чительно новоевропейская концепция и т.д.; всё это кажется мне
искусственным ограничением и неким историко-философским
предрассудком. Можно сказать, что Платон только и делал, что
искал этого самого «субъекта» и пытался показать разные мо-
дусы его существования. Странно было бы предположить отсут-
ствие такой философской темы, как «субъект», у греков, у кото-
рых γνῶθι σεαυτόν, «познай самого себя», было одной из самых
распространенных гном. У того же Платона эти вопросы: «кто я?»,
«что такое добродетели для человека?», «как правильно жить?» —
проходят красной нитью практически по всем диалогам. В этой
статье я попробую дать некоторый общую схему «субъектности»
у Платона, при этом исходить буду из двух известных и, так ска-
зать, конкурирующих концепций субъекта: первая — концепция
так называемого картезианского «прозрачного» субъекта, вто-
рая — концепция лакановского «расколотого» субъекта.

«Трансцендентальный субъект»: Платон и Декарт

Начну с «картезианского субъекта» в сопоставлении с Плато-
ном. Первое, что сближает Декарта и платоновского Сократа, —
это их поиск достоверного, подлинного основания знания и ра-
дикальное сомнение как важнейший шаг на этом пути1. Сократ
в «Апологии» объясняет, в чем он видит свое отличие от дру-
гих людей: они не осознают собственного незнания, а он осозна-
ет. Декарт сам упоминает Сократа в «Правилах для руководства
ума»: «если Сократ говорит, что он сомневается во всем, отсюда
с необходимостью следует: значит, он понимает по крайней ме-
ре то, что он сомневается, и, значит, он познает, что нечто может
быть истинным или ложным, и т.д.: ведь эти следствия с необхо-
димостью связаны с природой сомнения»2.

1 См. Протопопова 2022.
2 Декарт 1989: 120.

29



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Как видим, Декарт практически сближает свою позицию с со-
кратовской. В случае Сократа сомнения приводят к апории, то есть
интеллектуальному тупику, вызванному, как правило, противо-
речием. Дальше тупик либо преодолевается, либо человек возвра-
щается в состояние спячки3. Но как преодолевается апория? Пер-
вый шаг — осознание собственного незнания. Второй — переход
в новый регистр восприятия и мышления, некий сдвиг восприя-
тия, который приводит к новому опыту, не эмпирическому, а но-
этическому. В «Федоне» говорится об анамнесисе, который там
описывается не как воспоминание об эмпирических вещах и со-
бытиях, но как восхождение к схватыванию эйдосов. Приводится
пример «равенства самого по себе» и равных вещей: последние
схватываются как равные только благодаря тому, что в нас изна-
чально существует способность схватывать «равное само по се-
бе», хотя рефлексивно мы приходим к нему именно благодаря
эмпирическим вещам (Phd. 74–75).

Схватывание эйдосов означает, как говорится в 6 книге «Го-
сударства», что душа вне всяких образов движется эйдосами че-
рез эйдосы к беспредпосылочному началу (R. 510b). Здесь важ-
но, что душа не отделима от эйдосов, а они неотъемлемы от вос-
принимающей их души, а точнее — ума, нуса; о таком единстве
души и эйдосов говорится и в конце второго аргумента «Федо-
на» (Phd. 75cd). Это 4-й уровень сущего как единства восприятия
и воспринимаемого, вне-образный, вне-эмпирический, то есть
ноэтически-эйдетический. Он присутствует в каждой душе, но
это не то знание, которое можно «внести», внедрить извне, — на-
оборот, это простейший, фундаментальный уровень — то, что яв-
ляется условием схватывания и восприятия эмпирического чув-
ственного опыта, именно поэтому его с полным правом можно
назвать трансцендентальным4. Но обнаружение «в себе» этого
уровня требует некоторой философской практики.

3 Ср. слова Сократа о том, что он как овод пытается разбудить спящих афи-
нян (Ap. 30–31).

4 О трансцендентализме Платона см. Протопопова 2021a и 2021b.

30



Платон, Декарт и Лакан…

В начале «Федона» Сократ говорит об очищении: «А очище-
ние (κάθαρσις) — не в том ли оно состоит, чтобы как можно тща-
тельнее отрешать душу тела, приучать ее собираться из всех его
частей, сосредоточиваться самой по себе и жить, насколько воз-
можно, наедине с собою, освободившись от тела как от оков?»5

В третьем аргументе «Федона» Сократ многократно описыва-
ет эту практику примерно теми же словами, и это происходит
словно формульное повторение неких заклинаний, о которых
сам же Сократ говорит незадолго до этого (Phd. 77e8: ἐπᾴδειν; 78a1:
ἐπῳδόν). Он повторяет, что нужно выявлять, «до какой степени
обманчиво зрение, обманчив слух и остальные чувства, убеждая
отдаляться от них, не пользоваться их службою, насколько это воз-
можно, и советуя душе сосредоточиваться и собираться в себе са-
мой, верить только себе, когда, сама в себе, она мыслит о том, что
существует само по себе, и не считать истинным ничего из то-
го, что она с помощью другого исследует из других вещей, иначе
говоря — из ощутимых и видимых, ибо то, что видит душа, умо-
постигаемо и безвидно»6.

Как видим, здесь важнейшее противопоставление αὐτὴ καθ’
αὑτήν αὐτὸ καθ’ αὑτό (сама по себе воспринимает само по себе)
и δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις ὂν ἄλλο (воспринимает иное через иное
в ином). То, что само по себе, несоставно, вечно, неизменно, бес-
смертно; о «несоставности» (τὰ ἀσύνθετα) души говорит Сократ
в начале третьего аргумента «Федона» (Phd. 78cd), и это вроде бы

5 Κάθαρσις δὲ εἶναι ἆρα οὐ τοῦτο συμβαίνει, ὅπερ πάλαι ἐν τῷ λόγῳ λέγεται,
τὸ χωρίζειν ὅτι μάλιστα ἀπὸ τοῦ σώματος τὴν ψυχὴν καὶ ἐθίσαι αὐτὴν καθ’ αὑτὴν
πανταχόθεν ἐκ τοῦ σώματος συναγείρεσθαί τε καὶ ἁθροίζεσθαι, καὶ οἰκεῖν κατὰ τὸ
δυνατὸν καὶ ἐν τῷ νῦν παρόντι καὶ ἐν τῷ ἔπειτα μόνην καθ’ αὑτήν, ἐκλυομένην ὥσπερ
[ἐκ] δεσμῶν ἐκ τοῦ σώματος; (Phd. 67c1; пер. С.П. Маркиша).

6 ὅτι ἀπάτης μὲν μεστὴ ἡ διὰ τῶν ὀμμάτων σκέψις, ἀπάτης δὲ ἡ διὰ τῶν ὤτων
καὶ τῶν ἄλλων αἰσθήσεων, πείθουσα δὲ ἐκ τούτων μὲν ἀναχωρεῖν, ὅσον μὴ ἀνάγκη
αὐτοῖς χρῆσθαι, αὐτὴν δὲ εἰς αὑτὴν συλλέγεσθαι καὶ ἁθροίζεσθαι παρακελευομένη,
πιστεύειν δὲ μηδενὶ ἄλλῳ ἀλλ’ ἢ αὐτὴν αὑτῇ, ὅτι ἂν νοήσῃ αὐτὴ καθ’ αὑτὴν αὐτὸ
καθ’ αὑτὸ τῶν ὄντων· ὅτι δ’ ἂν δι’ ἄλλων σκοπῇ ἐν ἄλλοις ὂν ἄλλο, μηδὲν ἡγεῖσθαι
ἀληθές· εἶναι δὲ τὸ μὲν τοιοῦτον αἰσθητόν τε καὶ ὁρατόν, ὃ δὲ αὐτὴ ὁρᾷ νοητόν τε καὶ
ἀιδές (Phd. 83ab).

31



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

противоречит описанию души в «Государстве», где выделяются
три разных начала (R. 439–442). Но это «несоставное» и «простей-
шее» относится именно к высшему уровню восприятия сущего
душой. Состояние, когда душа мыслит сама по себе то, что само
по себе (νοήσῃ αὐτὴ καθ’ αὑτὴν αὐτὸ καθ’ αὑτὸ τῶν ὄντων) — вос-
хождение, анагогия, к «высшему» и одновременно простейшему,
фундаментальному уровню схватывания, наиболее отдаленному
от телесного.

Декарт тоже отказывает телесному в познании: «Разум следу-
ет тщательно отвлекать от всех этих вещей, с тем чтобы он воз-
можно более ясно познал свою собственную природу»7. Мы пом-
ним, как Декарт описывает свое наблюдение за воском, его изме-
нениями под воздействием огня и т.д., и делает вывод, что, при-
нимая разные формы, воск оказывается для восприятия только
протяженностью, причем это не чувственное восприятие, а чи-
стое умозрение (mentis inspectione). В конце второго размышле-
ния он возвращается к своему замыслу о нахождении чего-то на-
дежного и достоверного: «коль скоро я понял, что сами тела вос-
принимаются, собственно, не с помощью чувств или способности
воображения, но одним только интеллектом, причем восприни-
маются не потому, что я их осязаю либо вижу, но лишь в силу
духовного постижения (intellectus), я прямо заявляю: ничто не мо-
жет быть воспринято мною с большей легкостью и очевидностью,
нежели мой ум»8.

Важно, как Декарт рассуждает здесь о воображении в сопостав-
лении с умом: воображать — значит созерцать форму или образ
телесной вещи. Но всё, относящееся к телесной природе, — это
сон; «ни одна из вещей, кои я могу представить себе с помощью
воображения, не имеет отношения к имеющемуся у меня знанию
о себе самом»9.

Тема сна так же важна в этом контексте для Декарта, как и для
Платона, который в «Теэтете» (Tht. 158cd) показывает, что сон

7 Декарт 1994: 24.
8 Ibid.: 28.
9 Ibid.: 24.

32



Платон, Декарт и Лакан…

и явь по ощущениям, αἴσθησις, различить невозможно, то есть
у нас нет внешнего критерия истины, но и во сне, и наяву тре-
угольник останется самим собой, то есть мы сохраняем способ-
ность различать и отождествлять, неважно, какое это будет со-
держание, пусть самое фантастическое; главное — остаются базо-
вые акты схватывания, которые в «Софисте» описаны как «вели-
кая пятерица». Она выступает как некое неслиянное и нераздель-
ное единство и одновременно как совершенное бытие, которому
причастны душа, жизнь, движение и ум (Sph. 249a, 254–259). Под-
черкнем, что «великая пятерица» представляет собой тип квази-
делимого эйдоса и существует по принципу «Троицы»: неслиян-
но и нераздельно10.

Декарт рассуждает очень похоже. В «Размышлениях о первой
философии» он обращается к аргументу о сновидениях, чтобы
показать, что основанием нашего «я» оказывается ум:

Тут меня осеняет, что мышление существует (cogitatio est): ведь
одно лишь оно не может быть мной отторгнуто. Я есмь, я су-
ществую — это очевидно. Но сколь долго я существую? Столько,
сколько я мыслю. Весьма возможно, если у меня прекратится вся-
кая мысль, я сию же минуту полностью уйду в небытие. Итак,
я допускаю лишь то, что по необходимости истинно. А именно,
я лишь мыслящая вещь (res cogitans), иначе говоря, я — ум (mens),
дух (animus), интеллект, разум (ratio)11.

Ego existo, «я существую»: когда это «я» схватывается как осо-
знание любых процессов, «внешних» или «внутренних», оно по
необходимости истинно в качестве факта осознавания. «Итак, что
же я есмь? Мыслящая вещь»12. Таким образом, ум, или сознание,
оказывается другим именем «я», «субъекта», и он же — един-
ственным прочным и достоверным основанием познания. У Пла-
тона это инстанция αὐτὸ καθ’ αὑτό, «само по себе», что он опи-
сывает неоднократно в разных диалогах. Это нечто неизменное,

10 О важнейших типах эйдосов у Платона см. Протопопова 2018.
11 Декарт 1994: 23.
12 Ibid.: 24.

33



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

не подлежащее рождению и гибели, простое, несоставное: это са-
ма себя воспринимающая душа, воспринимающая именно в ка-
честве вечных эйдосов, которые, как было сказано, существуют
как некий несоставный эйдос.

Для Декарта это основание — самое простое и очевидное,
и Платон в «Пармениде» признает эйдосы как основание мыш-
ления, причем ноэсис исходит из простейшего: «единое» (первая
гипотеза) и «единое есть» (вторая гипотеза). «Единое есть» — вот
это и есть, как ни странно, основание «субъектности». Понятно,
что это не эмпирический субъект, не доксический или мимети-
ческий субъект13, если использовать язык Платона — это то, что,
пользуясь уже языком современной философии, можно назвать
трансцендентальным субъектом, то есть это уровень самих усло-
вий ноэсиса как восприятия любого дальнейшего опыта.

Но обратимся еще раз к Декарту: «Итак, что же я есмь? Мысля-
щая вещь. А что это такое — вещь мыслящая? Это нечто сомнева-
ющееся, понимающее, утверждающее, отрицающее, желающее,
не желающее, а также обладающее воображением и чувствами»14.

И вот тут мы с удивлением замечаем не только интеллекту-
альные процессы, связанные с чистым ноэсисом, но и дианоэти-
ческие процедуры — утверждение, отрицание, и более того — же-
лание, воображение и чувства, что по Платону относится к дру-
гим регистрам существования души. Но думаю, что не стоит при-
писывать Декарту психологизацию и некое «обэмпиричивание»
cogito как мыслящей вещи. Думается, здесь декартовская мысля-
щая вещь— это прежде всего осознание всех названных процессов.
То есть содержание воображения, как было показано в цитате вы-
ше, есть нечто «телесное», а схватывание этого воображаемого
сознанием — уровень mens.

У Платона же это как бы разные этажи сущего, как он описыва-
13 О«миметическом»и «подлинном» субъекте уПлатона подробнее см. Про-

топопова 2023.
14 Декарт 1994: 24. Sed quid igitur sum? Res cogitans. Quid est hoc? Nempe du-

bitans, intelligens, affirmans, negans, volens, nolens, imaginans quoque, & sentiens
(Descartes 1904: 28).

34



Платон, Декарт и Лакан…

ет их в «разделенной Линии» 6 книги «Государства» и, конечно
же, как разные начала души в книге 4. То есть трансценденталь-
ное, ноэтически-эйдетическое «я» у Платона — это τὸ λογιστικόν
книги 4 и νόησις книги 6 «Государства». Что касается других на-
чал — τὸ ἐπιθυμητικόν, желающее, и τὸ θυμοειδές, яростное, или
своенравное, — это другие, так сказать, составляющие субъектно-
сти, которые позволяют нам сейчас перейти к лакановскому «рас-
колотому» субъекту.

«Субъект желания»: Платон и Лакан

Лакановский субъект — это субъект расколотый, субъект не-
полноты, утраты и нехватки. Он возможен лишь ввиду своей
нецелостности, расщепленности. «Человек — это субъект, центр
которого смещен (décentré)», говорит Лакан на втором своем се-
минаре, посвященном фрейдовской теории я (1954–1955)15. И пря-
мо в начале этого семинара сталкиваются все наши персонажи:
Лакан сначала упоминает Платона, его диалоги «Менон» и «Про-
тагор», а потом Декарта, причем описывает его cogito именно как
некое «прозрачное я» с ясными свойствами:

Однако его я мыслю, следовательно я существую—фундаменталь-
ныйпринцип для всего, что относится к новой субъективности, —
не так прост ⟨…⟩, и находятся люди, готовые признать в нем чи-
стой воды надувательство. Если правда, что сознание прозрачно
для самого себя и осознает себя как таковое, то ясно, что я (je)
не становится от этого для него прозрачнее. Восприятие объекта
сознанием не дает ему немедленного представления о его свой-
ствах. То же самое характерно и для восприятия сознанием я. Дру-
гими словами, даже если я действительно предстает нам в акте ре-
флексии, где сознание прозрачно для себя самого как непосред-
ственно данное, это вовсе не значит еще, что реальность эта —
заключить о существовании которой уже само по себе немало —
оказывается тем самым всецело исчерпана16.
15 Лакан 1999: 69. Здесь и далее мы в основном сохраняем предложенную рус-

ским переводчиком Лакана передачу его терминов moi – je как я – Я.
16 Ibid.: 12.

35



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Но в том-то и дело, что для Декарта это вовсе не исчерпанность
и не какое-то «центрированное я» с ясными свойствами. Он сам
говорит. что вовсе не отвергает «другое»17. У Декарта cogito — это
не «центр я», а схватывание всех актов — сомнения, желания, во-
ображения и т.д. как данности; при этом данность актов созна-
ния этому сознанию вовсе не означает наличие некоего автоном-
ного я как субстанции. Тем не менее картезианский субъект в ка-
честве «центрированного я» становится для философии 20 века
неким жупелом, главным врагом, которому нужно противосто-
ять, как и платонизму в качестве метафизики. Вот и Лакан после
картезианского субъекта вспоминает Сократа и говорит, что для
современника Сократа я, пусть оно мало похоже на картезиан-
ское, должно было располагаться в центре: «и то, и другое лежали
в основании, в центре»18.

Лакан считает, что революцию в изучении субъективности
произвел Фрейд, отказавшись приравнивать «я» к разуму и де-
центрировав это «я». «Попробуем держаться пока этой топологи-
ческой метафоры — субъект децентрирован по отношению к ин-
дивиду. Фраза „Я — это другой“ заключает в себе именно этот
смысл»19.

Однако и сам Лакан почти за 20 лет до этого семинара выска-
зал концепцию о роли образа другого как «себя» на так называе-
мой стадии зеркала: идентификация возникает при ассимиляции
субъектом своего образа (image)20. На втором семинаре он ставит
главной целью изучение Я, эго:

Нам предстоит лишить его привилегии, которой он обязан неко-
ему подобию очевидности, которое на самом деле — я не устаю
на тысячи ладов вам это повторять — возникло в истории вполне
случайно. Понятие Я представляется ныне столь очевидным бла-
годаря определенному особому статусу, которым обладает созна-
ние в качестве уникального, индивидуального и ни к чему не

17 Декарт 1994: 9.
18 Лакан 1999: 13.
19 Ibid.: 16.
20 Лакан 1997: 8.

36



Платон, Декарт и Лакан…

сводимого опыта. Имея в центре своем опыт сознания, интуиция
собственного Я завораживает нас, и для того, чтобы нашу концеп-
цию субъекта выстроить, от чар этих прежде необходимо освобо-
диться»21.

Лакан пытается освободить слушателей от чар субъекта, по-
вторяя вслед за Фрейдом, что реальность субъекта располагает-
ся в бессознательном. На этом же семинаре он заявляет: «Субъ-
ект — это никто. Он разложен, расчленен. И он блокируется, он
вбирается в себя либо образом другого, одновременно обманчи-
вым и уже реализованным, либо собственным образом в зерка-
ле. Там, в этом образе, он обретает единство»22. Леклер в дискус-
сии с Лаканом говорит, что вместо одного идола, субъекта, Ла-
кан переносит идолопоклонство на другой предмет: «в данный
момент это больше не субъект — это другой, образ, зеркало»23.
В контексте темы зеркал и образов и переходя к Платону, вспом-
ним многочисленные античные мифы, в которых «расколотость
Я» показана через влюбленность в отражение. Мы знаем миф
о Нарциссе, влюбившемся в свое отражение, — по другой версии
он любил свою сестру-близнеца, а когда она погибла на охоте,
стал смотреть в воды реки, чтобы в себе увидеть сестру. Здесь
мы видим некую инверсию в отношении себя и другого: смот-
реть на себя, чтобы находить другого. Известный миф о раско-
лотости единого — это и миф о Дионисе Загрее, которого одоле-
вают титаны, очаровав его зеркалом, то есть отражением. Из-за
очарованности отражением божественная монада разделяется на
части, то есть Диониса раздирают на части титаны, и тем самым
единство божественной монады превращается в расколотый эм-
пирический мир. Такие же сюжеты о падении из божественного
единства в раздробленную множественность эмпирического ми-
ра, когда падение вызвано очарованностью отражением, мы на-
ходим, например, в «Поймандре» или в гностических трактатах
о падшей Софии-Ахамот. Смысл этих мифов — страдание от рас-

21 Лакан 1999: 85.
22 Ibid.: 79.
23 Ibid.: 81.

37



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

колотости, отделенности от собственного образа и жажда восста-
новления утерянного единства.

В платоновском «Пире» эта тема рассматривается через приро-
ду Эрота. Лакан подробно разбирает «Пир» в восьмом семинаре,
посвященном теме переноса24. Здесь он рассматривает отноше-
ния Алкивиада и Сократа как модель отношений переноса у па-
циента и аналитика.

В «Пире» Эрот связан с изначальным расщеплением, что заяв-
лено в речи Аристофана о разделении совершенныхшаров, в том
числе андрогинов, надвое. Будучи отколотой от целого, его быв-
шая часть стремится вернуться к целостности, то есть Эрот опре-
делен нехваткой, связанной с первичнымрасщеплением: Аристо-
фан описывает эрос как стремление вернуться к нашей «древней
природе», воссоединиться с другим как собственным образом. Но
люди не знают, чего они хотят, душа только смутно предугадыва-
ет свое подлинное желание (μαντεύεται ὃ βούλεται, καὶ αἰνίττεται,
Smp. 192d).

И всё же здесь Эрот еще бог, а вот у Сократа, который переска-
зывает Диотиму, он превращается в даймона — это и есть «субъ-
ект желания», определяемый и гонимый нехваткой. Сократ го-
ворит Агафону, определяя желание: «Следовательно, и этот че-
ловек, и всякий другой желает того, чего нет налицо, чего он не
имеет, что не есть он сам и в чем испытывает нужду, и предметы,
вызывающие любовь и желание, именно таковы?» (Smp. 200e)25

Проходя ступени эротической лестницы красоты, «субъект же-
лания» как бы отбрасывает различные формы идентификации —
телесную, этическую, научную, даже философскую, связанную
с вне-образным постижением эйдосов, — и за пределами всех
форм может достичь «прекрасного самого по себе», которое опи-
сывается как «ничто», свободное от каких-либо свойств, слива-
ющееся с таким же воспринимающим, который перестает быть
каким-либо «субъектом» (Smp. 210–212). Но стремление запол-
нить нехватку не может надолго увенчаться успехом, поскольку

24 Лакан 2019.
25 Здесь и далее пер. С.К. Апта.

38



Платон, Декарт и Лакан…

Эрот не бог, а даймон, которому по природе определено то вос-
кресать, то погибать.

Природа Эрота обусловлена его родителями и способом рож-
дения: Пения — «нехватка», нищенка, подкрадывается к вышед-
шему из божественных покоев в сад опьяневшему Поросу («пол-
нота») и зачинает от него Эрота. Пения-нехватка беременеет от
«полноты» и рождает желание. То есть Эрот, обусловленный
нехваткой, обусловлен всегда и полнотой (описанной как «ни-
что»), в нем всегда есть семя полноты, к которой он стремится в ее
отсутствие. Но стремится он сам не знает к чему, поскольку исхо-
дит из полноты бессознательно. Желание полноты и самодоста-
точности, αὐτὸ καθ’ αὑτό, подменяется и трактуется как желание
разных воображаемых объектов, достижение которых никогда не
приносит окончательного удовлетворения. Таким образом, рас-
колотый субъект неосознанно стремится к бессубъектному един-
ству, но никогда его не достигает — в этом трагедия децентриро-
ванного Я по Лакану.

Как с этим связана тема переноса? Тут у Лакана вступает в игру
объект «маленькое a», этот «смутный объект желания». Люди не
знают, чего хотят друг от друга. На уровне зеркала — это стрем-
ление идентифицироваться со своим отражением в Другом, по-
лучить от него тот собственный образ, который тебя устроит, ин-
корпорировать свой образ в глазах Другого. Но этот образ нужно
как-то получить, и эрос — это стремление получить его у объекта
желания, то есть твое желание — это получение желания другого,
который тебя признает «кем-то». При этом аналитик — это такой
специальный другой, на которого пациент переносит свое жела-
ние. «Маленькое a» — это воображаемый образ себя, который мы
пытаемся найти у другого. Иными словами, психоаналитик дол-
жен представлять или заключать в себе отсутствующий объект
желания.

Сам факт наличия переноса ставит нас в положение того, кто
хранит внутри себя агалму, главный предмет, вокруг которого
анализ субъекта строится, — предмет, соотнесенный, связанный,
с тем мерцанием субъекта, которое и формирует, согласно нашей

39



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

теории, фундаментальныйфантазм, задавая томесто, где субъект
может зафиксировать себя в качестве желания26.

Термин агальмаЛакан берет уПлатона—именно ἀγάλματα как
некое тайное сокровище, сокрытое в Сократе, подозревает в нем
Алкивиад. Лакан подробно разбирает стремление сформировать
воображаемое я через отношение Алкивиада к Сократу, где Алки-
виад желает получить у Сократа знание о себе самом и природе
собственного желания как некую мудрость, но получает только
одно: Сократ говорит ему, приглядись ко мне внимательнее, я ни-
что, οὐδὲν ὤν (Smp. 219a2).

Вот это «ничто» Лакан и делает основным в трактовке отноше-
ний Алкивиада и Сократа. Сократ знает, что в нем нет никакого
содержания, которое можно передать другому. Более того, он зна-
ет, что, по словам Лакана, «объект a — всегда зияние, абсолютная
нехватка (нехватка бытия на уровне желания), причина желания
как такового. Следует понимать, что объект a никогда не есть объ-
ект, к которому стремится человек, это не „желанный“ объект, не
объект желания, поскольку абсолютная нехватка никогда не мо-
жет быть представлена в сознании, но всегда присутствует лишь
в бессознательном»27.

Почему так происходит? По Лакану, Сократ — господин озна-
чающих, кроме них, у него нет ничего: «он возводит означающее
в верховную степень, в степень единственной основы для досто-
верности»28. На мой взгляд, в этом и заключается некий промах
интерпретации Платона Лаканом. Он видит в οὐδὲν ὤν господ-
ствующуюдляСократа роль означающих, не замечая параллелиз-
ма сцены соблазнения Сократа Алкивиадом и восхождения по
эротической лестнице в мистериальной речи Диотимы. Сократ
как «ничто» в постели с Алкивиадом — это не просто метафо-
ра, это параллель к тому «ничто», которое описано в кульмина-
ции речи Диотимы как «прекрасное само по себе». Прозрачность

26 Лакан 2019: 213. Предпочитаем передать ἄγαλμα кириллицей как агальма.
27 Абаджиди 2018.
28 Лакан 2019: 115.

40



Платон, Декарт и Лакан…

субъекта для Сократа, обусловленная исключительно достовер-
ностью означающих, — вот в чем ошибается Лакан. Безусловно,
именно непрозрачное является у Платона главным — поскольку
оно находится за пределами бытия и высказывания, это непости-
жимая трансцендентная причина всех сфер сущего, выходящая
за их пределы, неустранимая и несказуемая.

Таким образом, Сократ у Платона воплощает оба модуса су-
ществования сущего: и αὐτὸ καθ’ αὑτό, где он «ничто» как «пре-
красное само по себе», и он же — δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις ὂν ἄλλο, то,
что всегда «по отношению к иному», обусловленное разделенно-
стью и нехваткой эмпирического мира и проявляющееся в беско-
нечном потоке образов (отсюда всегдашнее притворство Сократа
и смена масок29). Получается, что так называемый субъект у Пла-
тона — вовсе не фиксированное автономное центрированное
Я и не «прозрачный субъект», связанный высказываниями, но
некий процесс, бесконечная динамика субъективации (исполь-
зуя слово Фуко); при этом и «субъект желания», и «трансценден-
тальный субъект» — лишь разные модусы такой субъективации.

Литература

Абаджиди, Д. (2018), “Наслаждение Вещью. Беглый ликбез по Лакану”.
URL: https://stol.guru/pulse/essays/lacan-2018-04-18.

Декарт, Р. (1989), “Правила для руководства ума” (пер. М.А. Гарнцева), in
В.В. Соколов (ред.), Рене Декарт. Сочинения в 2 томах, 1.77–153. М.:
Мысль.

Декарт, Р. (1994), “Размышления о первой философии” (пер. С.Я. Шейн-
ман-Топштейн), in В.В. Соколов (ред.), Рене Декарт. Сочинения в 2 то-
мах, 2.3–72. М.: Мысль.

Лакан, Ж. (1997), “Стадия зеркала и ее роль в формировании функции
Я” (пер. А.К. Черноглазова), in Id., Инстанция буквы, или судьба разу-
ма после Фрейда. М.: «Русское феноменологическое общество»; Из-
дательство «Логос».
29 Не случайно Алкивиад, восхваляющий Сократа как обладателя внутрен-

них сокровищ, перед этим говорит: «Разве ты не знаешь: что бы он тут ни гово-
рил, всё обстоит как раз наоборот» (Smp. 214d).

41



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Лакан, Ж. (1999), Семинары. Книга 2: «Я» в теории Фрейда и в технике пси-
хоанализа (1954/1955). Пер. А.К. Черноглазова. М.: Издательство «Гно-
зис»; Издательство «Логос».

Лакан, Ж. (2019), Семинары. Книга 8:Перенос (1960/61). Пер. А.К. Черногла-
зова. М.: Издательство «Гнозис»; Издательство «Логос».

Протопопова, И.А. (2018), “Два типа эйдосов и два типа причастности:
«Парменид» и «Гиппий Больший»”, Платоновские исследования 9.2:
72–80.

Протопопова, И.А. (2021a), “«Метафизика» и «феноменология» у Плато-
на («Федон»)”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 15.1: 342–354.

Протопопова, И.А. (2021b), “Платон и Гуссерль. Рецензия на статью”,Пла-
тоновские исследования 15.2: 350–357.

Протопопова, И.А. (2022), “Платон и Декарт: «радикальное сомнение»”,
Платоновские исследования 17.2: 11–27.

Протопопова, И.А. (2023), “Сократ и подражатели: «миметический»
и «подлинный» субъект у Платона”, Платоновские исследования 19.2:
81–96.

Descartes, R. (1904), Œuvres, publiée par Ch. Adam et P. Tannery. Vol. 7: Med-
itationes de prima philosophia. Paris: Léopold Cerf.

Protopopova, I. (2018), “Two Types of Eidos and Two Types of Participation:
The Parmenides and the Hippias Major”, Platonic Investigations 9.2: 72–80.
(In Russian.)

Protopopova, I. (2021a), “‘Metaphysics’ and ‘Phenomenology’ in Plato (the
Phaedo)”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 15.1: 342–354. (In Russian.)

Protopopova, I. (2021b), “Plato and Husserl. Article review”, Platonic Investi-
gations 15.2: 350–357. (In Russian.)

Protopopova, I. (2022), “Plato and Descartes: The ‘Radical Doubt’”, Platonic
Investigations 17.2: 11–27. (In Russian.)

Protopopova, I. (2023), “Socrates and Imitators: Plato’s ‘Mimetic’ and ‘Authen-
tic’ Subjects”, Platonic Investigations 19.2: 81–96. (In Russian.)



Ирина Мочалова

Платон о войне и мире:
«воин-страж» как субъект идеального полиса*

IRina Mochalova
Plato on WaR and Peace:

The SoldieR-GuaRdian as the Subject of an Ideal City-State

AbstRact. The article examines Plato’s understanding of war and peace in the con-
text of the debate among Athenian intellectuals of the iv century bc on the nature of
war. Under the influence of Thucydides, the understanding of war as a natural and ap-
propriate state of human society is becoming widespread. The egoistic nature of man,
determined by the domination of passions over reason, is understood as the true and
unchangeable cause of wars. Against the background of Panhellenic ideology, which
justified wars against an “external enemy” and recognized them as a condition for the
inner peace of Greece, Plato proposes a fundamentally different formulation of the
problem: is peace possible without war, and what are the conditions for achieving it?
The central figure of the ideal state becomes a courageous soldier-guardian, capable
of becoming a guarantor of peace with proper education of his contradictory nature.
Thus, the possibility of peace is provided by the potential presence of war as a threat
to its destruction.
KeywoRds: Plato, war, peace, human nature, guardian, courage, paideia.

Вопросы природы войны, ее причин и последствий стано-
вятся предметом размышлений и обсуждений практически всех
ведущих афинских политиков, публицистов, историков, фило-
софов IV в. до н.э. Закончившаяся заключением позорного для
Афин мира Пелопонесская война лишь обострила имевшиеся
социально-политические противоречия; ее окончание не принес-
ло желанного мира; наоборот, военные столкновения между гре-

© И.Н. Мочалова (Санкт-Петербург). mochalova@yandex.ru; Санкт-Петербург-
ский государственный университет. Российский государственный гуманитар-
ный университет.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.03

* Исследование выполнено в РГГУ за счет гранта Российского научного фон-
да № 23-18-00971, https://rscf.ru/project/23-18-00971/.

43



Ирина Мочалова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ческими полисами стали чаще и кровопролитнее, а методы веде-
ния борьбы — ожесточеннее. Именно в войне стали видеть при-
чину всех бед — разрушения прежней системы ценностей, при-
вычных норм и образа жизни.

Понимание войны как естественного состояния человеческого
общежития предложил и обосновал в своей «Истории» Фукидид.
Поскольку для него политическая история являлась лишь частью
циклической истории космоса, война рассматривалась им в ряду
таких неизбежных и имеющих объективные причины явлений,
как землетрясения, засухи, наводнения. Для Фукидида, историка,
видящего «единичное в свете ясно понятых универсалий, а пере-
мены — в свете постоянного или вечного, человеческой природы
как части целого, которое характеризуется взаимодействиеммеж-
ду движением и покоем»1, война представала в качестве болезни.
Ее лечение необходимо, но избежать войн, как и избежать болез-
ней, невозможно, ибо источник войн, этих учителей насилия (Th.
3.82.2), — в природе человека; и происходят они в соответствии
с природой человека, которая остается одной и той же несмотря
на все исторические изменения (Th. 1.22.4; ср. 3.82.2). Неизменные
свойства природы человека — стремление властвовать над други-
ми и воля «захватить больше» (πλεονεξία). Как следствие такой
природы, когда сильное стремится господствовать над слабым, —
человеческая зависть, мстительность, жестокость, гордыня, без-
рассудные надежды и стремление к свободе. И хотя индивиду-
альный характер может изменяться под влиянием обстоятельств,
его эгоистическая природа остается неизменной, именно она на-
правляет поступки человека, утверждая постоянное преоблада-
ние страстей над разумом. О человеке на войне Фукидид писал:

Человеческая натура (ἡ ἀνθρωπεία φύσις), всегда готовая престу-
пить законы, теперь попрала их и с радостью выявила необуз-
данность своих страстей, пренебрегая законностью и справедли-
востью и враждуя со всем, что выше ее (Th. 3.84.2)2.

1 Штраус 2021: 493
2 Пер. Г.А. Стратановского.

44



Платон о войне и мире…

Ὕβρις афинян, определивший растущую с необходимостью
мощь Афин, ставшую, по мнению Фукидида, причиной войны,
как природное качество народа нельзя уничтожить, но народом
можно управлять, сдерживая природные стремления демоса и на-
правляя их в нужное русло.

Ксенофонт, Исократ, Демосфен и другие вслед за Фукидидом
понимают войну как закономерное явление, а причины, ее по-
рождающие, связывают с неизменной природой человека. Как
отмечает Вернер Йегер, подчеркивая отказ Фукидида от какого-
либо морализаторства, упадок политической морали в услови-
ях войны для историка — лишь дополнение к патологии вой-
ны, схваченное острым взглядом врача-диагноста3. Действитель-
но, предложенное понимание войны делало бессмысленной ее
моральную оценку и направляло теоретические поиски в об-
ласть обоснования конкретных политических решений в интере-
сах Афин. В этом отношении очевидным, лежащим на поверхно-
сти и дающим сразу политические дивиденды, было различение
войн против внешнего для греков врага (πόλεμος) и войн междо-
усобных (στάσις): последние получали максимально негативную
оценку, подвергаясь моральному суду, а первые практически не
осуждались. Такой подход вел к легитимации войны, включению
ее в морально-правовое пространство, что позволяло использо-
вать категорию справедливости для ее оценки. Яркими выразите-
лями такого рода взглядов стали Ксенофонт и Исократ. Понимая
войну прежде всего как способ извлечения доходов, они связали
вопросы войны и мира с ростом благосостояния полиса. В этом
случае успешность действия определялась его доходностью. Ис-
ократ считал войну несправедливой, если она вела к разорению
воюющих сторон, пусть даже и в отдаленной перспективе; спра-
ведливая же война, по мнению мыслителя, должна была обеспе-
чивать стабильный доход в течение продолжительного периода4.
Другой подход встречаем у Демосфена, предложившего соотне-

3 Йегер 2001: 457.
4 Isoc. De Pace 6, 26, 30, 33–34, 68–69, 138. Подробнее см. Исаева 1994: 132–145.

45



Ирина Мочалова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

сти характер войны с политическим устройством полиса, тем са-
мым различив войны между демократиями — «домашние» кон-
фликты, которых следует избегать, — и войны между демократи-
ей и олигархией — «внешнюю» справедливую борьбу за свободу
и независимость (D. 15.10).

Как видим, с точки зрения панэллинской идеологии, ценой
мира в Элладе становится война, или, иначе, прекращение од-
них войн достигается за счет развязывания другой войны, при-
чем, в частности, Исократ (хотя он не был одинок в этом) откры-
то провозглашает истинные цели фактически колониальной вой-
ны — извлечь доходы из Азии и лишить варваров благоденствия,
лишь немного и изредка, как отмечает В.И. Исаева, маскируя их
лозунгами войны ради свободы и избавления народа от деспо-
тизма5. Действительно ли предложенная Исократом завоеватель-
ная война на Востоке могла решить проблемы эллинского мира?
Если мир в Элладе возможен, то возникают вопрос: что́ позво-
лит, с одной стороны, сохранить автономию греческих полисов,
а с другой— сплотить их в единый организм, лишенный внутрен-
них распрей? Исократ, стремящийся прежде всего решать насущ-
ные политические проблемы, оставил вопрос о греческом мире
после войны открытым. Таким образом, независимо от особен-
ностей предложенных классификаций и политических пристра-
стий авторов формируется панэллинская идеология, оправдывав-
шая войну против внешнего врага. Для Демосфена таким врагом
стала Македония, для Исократа — Персия. В их речах война не
просто морально реабилитировалась, но и становилась привлека-
тельной как способ решения актуальных проблем.

В целом разделяя панэллинские идеи своих современников,
Платон предложил принципиально иной подход: его задачей
был не поиск лучшего для Афин выхода из состояния перманент-
ной войны, но решение проблемы в принципе6, предполагающее
ответ на вопрос, возможен лимир без войны. И если да, то каковы

5 Исаева 1994: 155.
6 Ср. Штраус 2021: 494.

46



Платон о войне и мире…

условия его возникновения? Какимможет быть полис без войны?
В «Федоне» Платон кратко и ясно определяет причину всех войн:

А кто виновник войн, мятежей и битв (πολέμους καὶ στάσεις καὶ
μάχας), как не тело и его страсти (ἐπιθυμίαι)? Ведь все войны (οἱ
πόλεμοι) происходят ради стяжания богатств (τὰ χρήματα), а стя-
жать их нас заставляет тело, которому мы по-рабски служим
(Phd. 66сd)7.
Более глубоко природу войны Платон раскрывает, когда, най-

дя недостаточной свою статичную модель государства, предлага-
ет исследовать идеальную конструкцию, поместив ее в историче-
скую перспективу войны (Ti. 19c). Можно допустить, что именно
такую задачу ставит перед собой Платон, разрабатывая в «Тимее»
и примыкающем к нему «Критии» свое знаменитое «сказание
о двух полисах» — о древних Афинах и Атлантиде (Ti. 23d–25d;
Criti. 108e–121c)8. Древние Афины и Атлантида имеют много об-
щего в государственном устройстве и одно существенное разли-
чие, касающееся организации жизни воинов — стражей для сво-
их сограждан и вождей всех прочих эллинов по доброй воле по-
следних. В идеальных Афинах их жизнь организована в соответ-
ствии с правилами, известными нам из платоновского «Государ-
ства». Сословие воинов живет автономно (τὸ μάχιμον αὐτὸ καθ’
αὑτὸ μόνον γένος, Criti. 112b3)9. Ведя жизнь самодостаточную и гар-
моничную, не имея ни золота, ни серебра, «блюдя середину (τὸ
μέσον) между пышностью и убожеством» (Criti.112c), воины вы-
ступают прежде всего хранителями мира, «вечно передавая дом
в неизменном виде подобным себе преемникам». Завершая опи-
сание жизни стражей-вождей, Платон подчеркивает, что «во всей
Европе и Азии не было людей более знаменитых и прославлен-
ных за красоту тела и за многостороннюю добродетель души»
(κατὰ τὴν τῶν ψυχῶν παντοίαν ἀρετὴν, Criti. 112e).

7 Пер. С.П. Маркиша.
8 Краткий обзор интерпретаций см. Гатри 2024: 380–384 и Панченко 1990.

Обоснование версии о единстве мифологических Афин и Атлантиды, являю-
щихся воплощением двух сторон жизни Афин времени Платона, см. Видаль-
Накэ 2001: 281–300, 366–390; схожий подход находим в Gill 1980.

9 Здесь и далее «Тимей» и «Критий» цит. в пер. С.С. Аверинцева.

47



Ирина Мочалова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Иначе живут цари-воины Атлантиды. И хотя долгое время им
удается, пребывая в роскоши, не замечать ее, со временем «бо-
жественное начало» в них разрушается, уступая место кипению
«безудержной жадности и силы» (πλεονεξίας ἀδίκου καὶ δυνάμεως
ἐμπιμπλάμενοι) (Criti. 121b). Война с Афинами становится неизбеж-
ной. Однако, как пишетПлатон, афинское государство «явило все-
му миру блистательное доказательство своей доблести и силы;
всех превосходя «твердостьюдуха и опытностью в военномделе»,
«одолело завоевателей и воздвигло победные трофеи» (Ti. 25bc).
Итак, столкновение с афинским полисом закончилось для Атлан-
тиды поражением, последние строчки «Крития» сообщают о ре-
шении Зевса наложить кару на впавшее в «жалкую развращен-
ность» государство (Criti. 121bc): Атлантида исчезает, погрузив-
шись в пучину (Ti. 25d).

Такое наказание в контексте платоновских рассуждений пред-
ставляется понятным и оправданным. Однако Платон подвергает
наказанию и победителя: вместе с поглощенной морем Атланти-
дой, оказывается поглощенной разверзнувшейся землей и афин-
ская «воинская сила»10. Афины теряют свои богатство и прежде
всего землю, символизирующую устойчивость и незыблемость,
самодостаточность существования. Возможно, это и есть кульми-
нация всего сказания: любое участие в войне рискованно и мо-
жет быть губительным. Вспомним рассказ египетского жреца об
основании Афин. Афина, любящая и войну, и мудрость, уподо-
била первых афинских мужей себе; слив в единство мудрость
и мужество, она создала лучших из людей. Однако, как скажет
Платон, «всё великое неустойчиво» (τὰ μεγάλα πάντα ἐπισφαλῆ,
R. 497d9)11. Афины вынуждены были защищаться, и, с точки зре-
ния подавляющего большинства рассуждавших о войне совре-
менников Платона, такая война со стороныАфин, безусловно, бы-
ла войной справедливой. Но участие в войне разрушает гармо-

10 Предложенное П. Видаль-Накэ объяснение гибели древних Афин лишь от-
сылкой к судьбе исторических Афин (Видаль-Накэ 2001: 287–288) представляет-
ся недостаточным.

11 Пер. А.Н. Егунова.

48



Платон о войне и мире…

нию, преумножает мощь, культивирует жажду власти — без этих
чувств вряд ли вообще возможна победа. Поэтому победа дляПла-
тона — это то, что создает опасность будущих бед и новых войн;
в этом смысле — в войне нет победителей. Рассматривая в «За-
конах» соотношение пайдейи и победы, Платон показывает, что
правильная пайдейя необходима для победы; являясь ее основа-
нием, она ведет к победе, победа же может вести к невоспитанно-
сти (ἀπαιδευσίαν):

Ведь многие, обнаглев из-за одержанных на войне побед, под
влиянием этой наглости преисполнены множеством пороков
(πολλοὶ γὰρ ὑβριστότεροι διὰ πολέμων νίκας γενόμενοι μυρίων ἄλ-
λων κακῶν δι’ ὕβριν ἐνεπλήσθησαν). Воспитание никогда не ока-
зывалось Кадмовым, победы же часто для людей бывают и будут
такими (Lg. 641с)12.

Именно воспитание производит «людей меры»; участие же
в войне всегда грозит ее нарушением, разрушением взращенной
гармонии в душе, божественного в человеке; и в этом смысле ни-
какая война не может быть лишена статуса бедствия и даже, бу-
дучи названной справедливой, не может быть полностью оправ-
дана.

Начиная «Законы», Платон формулирует две базовые пози-
ции, определяющие устройство полиса, — позицию войны13 и по-
зицию мира. Первую представляет критянин Клиний, утверждая,
что законодатель его полиса «установил всё, принимая в сооб-
ражение именно войну; он всё приспособил к войне (πρὸς τὸν
πόλεμον, Lg. 625d7):

Ибо то, что большинство людей называет миром, есть только имя,
на деле же от природы существует вечная непримиримая война
между всеми государствами. ⟨…⟩ критский законодатель устано-
вил все наши общественные и частные учреждения ради войны;

12 Здесь и далее пер. А.Н. Егунова. Подтверждение своей правоты Платон
видит в ряде сражений Персидских войн, которые вовсе не свидетельствуют
в пользу Эллады (Lg. 692d–693a).

13 Можно отметить близость представленныхПлатоном взглядов Клиния по-
зиции Исократа.

49



Ирина Мочалова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

он заповедал охранять законы именно согласно с этим, так как
никакое достояние, никакое занятие, вообще ничто не принесет
никому пользы, если не будет победы на войне: ибо все блага по-
бежденных достаются победителю (Lg. 626a).

В устроенном таким образом полисе «все находятся в войне
со всеми как в общественной, так и в частной жизни и каждый —
с самим собой» (τὸ πολεμίους εἶναι πάντας πᾶσιν δημοσίᾳ τε, καὶ
ἰδίᾳ ἑκάστους αὐτοὺς σφίσιν αὐτοῖς, Lg. 626d7–9).

В уста Афинянина Платон вкладывает противоположную по-
зицию, утверждая, что «самое лучшее — это не война, не меж-
доусобия: не дай бог, если в них возникнет нужда; мир же —
это всеобщее дружелюбие» (εἰρήνη δὲ πρὸς ἀλλήλους ἅμα καὶ
φιλοφροσύνη, Lg. 628c).

И победа государства над самим собой относится, конечно, не
к области наилучшего, но к области необходимого. Это всё рав-
но, как если бы кто стал считать наилучшим такое состояние тела,
когда оно страждет и ему достается в удел врачебное очищение,
и не обратил бы внимания на состояние тела, когда оно в этом
совсем не нуждается. Точно так же не может стать настоящим
государственным человеком тот, кто, имея в виду благополучие
всего государства и частных лиц, будет прежде всего и только об-
ращать внимание на внешние войны. Не окажется он и хорошим
законодателем, разве только станет устанавливать законы, каса-
ющиеся войны, ради мира, а не законы, касающиеся мира, ради
военных действий (Lg. 628de).

Именно таким законодателем выступает сам Платон, когда
в пятой книге «Государства» (R. 466e–472a) и в «Законах» форму-
лирует принципыпанэллинской военной этики, устанавливая за-
коны поведения воинов как во время войны с внешним врагом,
так и во внутренних распрях, причем в «Законах» их дифферен-
циация, очевидно, усиливается. По мнению Платона, в войне про-
тив чужеземцев воин прежде всего должен проявлять мужество,
главный его порок — трусость и малодушие. Предлагаемые Пла-
тоном правила не были обобщением существовавшей военной
практики, а выражали его стремление поднять в целомнравствен-
ный уровень военной этики, чтобы этим уберечь воинов от по-

50



Платон о войне и мире…

следствий нарушения меры. И прежде всего это относится к нор-
мам ведения внутренних войн, как говорит Платон, самых «тяж-
ких» войн (ἐν πολέμῳ χαλεπωτέρῳ, Lg. 630a8). Стремясь, особенно
в «Законах», подчеркнуть их принципиальное отличие от войн
внешних, Платон утверждает, что в войне со своими воину недо-
статочно быть просто мужественным, таким может быть и наем-
ник. Остаться на такой войне патриотом, «верным и непоколеби-
мым», можно только обладая «всей добродетелью в совокупно-
сти», когда мужество будет соединено со справедливостью, рассу-
дительностью и разумностью (Lg. 630b). Именно эти качества, по
мнению Платона, могут сделать возможным выполнение пред-
лагаемых философом законов: не порабощать греков (греческое
государство не должно иметь греков-рабов), не опустошать поля,
не сжигать домов, опустошая Родину. Целью гражданской войны
должно быть примирение с противником, а не его уничтожение;
мир, а не вражда.

Однако и стремление Платона минимизировать разрушитель-
ные для человека последствия войны, и высказывания о прио-
ритете мира отнюдь не делают его пацифистом14. В целом ряде
диалогов Платон дает высокую оценку человеку на войне. Он
с восхищением говорит об эллинах, одержавших победы при
Марафоне и Платеях — «эти битвы сделали эллинов лучшими»
(Lg. 707c); представляет как героев войны своих братьев, Главко-
на и Адиманта (R. 368a); рисует портрет мужественного Теэте-
та (Tht. 142b). Но главный воин Платона — это Сократ. В «Пире»
(Smp. 219e–221c; ср. La. 181ab) Платон устами Алкивиада представ-
ляет Сократа как идеального солдата, наделяя его выдержкой, вы-
носливостью, самообладанием, спокойствием перед лицом опас-
ности, смелостью, готовность помочь друзьям, то есть лучшими
качествами правильно воспитанного стража15.

Всё это говорит о более сложном отношении Платона к войне,
чем это кажется на первый взгляд, и возвращает нас к вопросу,
а возможен ли, по Платону, мир без войны? Четырежды Платон

14 Hobbs 2001: 178.
15 О Сократе-воине см. Светлов 2012.

51



Ирина Мочалова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

описывает жизнь людей без войны, представляя «здоровый по-
лис» во второй книге «Государства» (R. 369b–372d)16, жизнь в эпо-
ху Кроноса в «Политике» (Plt. 271a–272d) и в третьей книге «Зако-
нов» (Lg. 713a–714b), и, наконец, сообщество людей, выживших по-
сле потопа также в третьей книге «Законов» (Lg. 677a–680e). Мно-
гозначность этих текстов приводит к множеству различных ин-
терпретаций17, однако в контексте темы войны можно допустить,
что одна из задач, решаемых этими сконструированными Плато-
ном мифами, — показать отсутствие неизменной эгоистической
природы человека, ведущей к неизбежности войн. Человек вне
цивилизационных достижений — здоров, он счастлив и лишен
агрессивности.

Обратимся к наиболее детально прописанной жизни «здо-
ровых» людей во времена, наступившие после разрушитель-
ного потопа, когда исчезли «междоусобия и войны» и «люди
любили друг друга», относились друг к другу доброжелатель-
но» (Lg. 678e9–10). Сравнивая этих людей со своими современ-
никами, Платон показывает, что они были «более цельными
(εὐηθέστεροι)18 и мужественными (ἀνδρειότεροι), а вместе с тем
и более рассудительными (σωφρονέστεροι) и вообще более спра-
ведливыми (δικαιότεροι) (Lg. 679e). Платон перечисляет три тради-
ционные добродетели, подробно описанные Платоном в четвер-
той книге «Государства» (R. 428e–429a); и только вместо мудрости
он приписывает «простым людям» — душевную простоту.

Самые благородные нравы, пожалуй, возникают в таком обще-
житии, где рядом не обитают богатство и бедность. Ведь там не
будет места ни наглости, ни несправедливости, ни ревности, ни
зависти. По этой причине и благодаря так называемому просто-
душию (εὐήθειαν) люди обладали тогда достоинством (ἀγαθοὶ): по
16 Детальный анализ, предпринятый с различных исследовательских пози-

ций, см. Глухов 2014: 338–343; Бугай 2014: 114–135 (представлена традиция истол-
кований начиная с Э. Целлера).

17 Анализ этих текстов и их интерпретаций выходит за рамки данной статьи,
хотя и несомненно заслуживает специального внимания.

18 Вероятно, лучше — «более простыми», «более простодушными». Ср. Бу-
гай 2014: 121–122.

52



Платон о войне и мире…

простоте душевной (εὐήθεις) они считали истинным всё то и по-
виновались всему тому, что слышали о прекрасном и безобраз-
ном (Lg. 679bc).

Как видно, ключевой характеристикой мирных людей являет-
ся простота души; в такой душе не может быть раздора, душа ста-
тична и, следовательно, если и можно говорить о какой-то агрес-
сивности, то эта лишь возможная (потенциальная) агрессивность,
которая совсем не обязательно становится действительной19.

Более сложная душевная организация оказывается подвиж-
ной, противоречивой и менее устойчивой. Противоречивые же-
лания приводят к внутреннему раздору, или болезни. Человек те-
ряет равновесие, проявляя склонность к нарушению мер и пре-
ступанию границ. Возможно, именно осмысление опыта войны,
войны внешней и войны внутренней, приводит Платона к са-
мопротиворечивой фигуре воина-стража (ὁ φύλαξ — несущий
охрану), яростного с врагами («чужими») и кроткого с друзьями
(«своими»), специально обученного военному искусству и специ-
ально воспитанному посредством мусических и гимнастических
упражнений для того, чтобы выполнять свою основную функ-
цию — функцию сохранения устойчивости. Мужество (ἀνδρεία)
для Платона — это «сила (δύναμιν) и постоянное сохранение
(σωτηρίαν) правильного и законного мнения о том, что опасно,
а что нет» (R. 430b). Давая такое определение, Платон расширяет
значение мужества как лишь воинской доблести; мужество при-
обретает значение ключевой гражданской (политической) доб-
родетели. Это означает, что мужество солдата — это отнюдь не
единственный вид мужества20. Безусловно, участие в войне явля-

19 Именно к такому выводу приходит в своем исследовании А. Хоббс (Hobbs
2001: 192).

20 Е.В. Алымова раскрывает мужество через следующий концептуальный
ряд: добродетель воина, добродетель стража, гражданская добродетель, доброде-
тель свободного человека, прежде всего — человека философствующего. Автор
обращает внимание на финальный миф «Государства»: именно воину, репре-
зентирующему идею мужества, Платон поручает важнейшую миссию — засви-
детельствовать истину (Алымова 2016: 11).

53



Ирина Мочалова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ется самым наглядным способом демонстрации мужества. Вой-
на способна взращивать мужество, Платон видит в войне свое-
образное пространство для воспитания, когда предлагает брать
с собой на войну детей в качестве наблюдателей за искусством
отцов-воинов (R. 466e–467e). Сравнивая воина-стражника с гонча-
ром, дети которого осваивают гончарное дело, наблюдая за отцом
и помогая ему, Платон отказывается от противопоставления вой-
ны миру, вписывая дело воина-стражника в мирную агональную
культуру.

Впервые о войне в «Государстве» Платон начинает говорить,
когда «бесконечное стяжательство» заставляет заболевающий
полис «переходить границы необходимого». Понимая неизбеж-
ность войны в этом случае, Сократ формулирует странный, на
первый взгляд, тезис:

Пока мы еще ничего не станем говорить о том, влечет ли за собой
война зло или благо, скажем только, что мы открыли причину
войны— главного источника частных и общественных бед, когда
она ведется (R. 373e)21.

Сформулируем иначе. Когда война ведется, она является глав-
ным источником частных и общественных бед. Если же война
не ведется, можно ли сказать, что она будет благом? В контек-
сте предпринятого исследования на заданный вопрос можно от-
ветить положительно. Война в том случае, когда она не ведется,
существует как потенциальная угроза миру и в тоже время — как
его необходимое условие. Мужественный воин-страж, как его по-
нимает Платон, всегда помнит об опасности войны (сохраняет
правильное мнение об опасности) и потому выступает гарантом
мира.

21 На двусмысленность этой фразы обращает внимание Алексей Глухов, по-
лагая, что «поскольку Платон намеренно вводит конфликт в условие задачи, он
не станет ее решать логическим устранением войны, т.е. призывами к пацифиз-
му» (Глухов 2014: 344).

54



Платон о войне и мире…

Литература

Алымова, Е.В. (2016), “Мужество как искусство различать”, Вестник СПб-
ГУ. Серия 17: Философия. Конфликтология. Культурология. Религиове-
дение 4: 4–12.

Бугай, Д.В. (2014), Единство платоновского «Государства». М.: Издатель
Воробьев А.В.

Видаль-Накэ, П. (2001), Черный охотник. Формы мышления и формы об-
щества в греческом мире. Пер. под ред. С. Карпюка. М.: «Ладомир».

Гатри, У.К.Ч. (2024), История греческой философии. Том 5: Поздний Пла-
тон и Академия. Пер. Н.М. Селиверстова под ред. В.В. Прокопенко.
СПб.: Владимир Даль.

Глухов, А.А. (2014), Перехлест волны. Политическая логика Платона
и постницшеанское преодоление платонизма. М.: Издательский дом
Высшей школы экономики.

Исаева, В.И. (1994),Античная Греция в зеркале риторики: Исократ. М.: На-
ука.

Йегер, В. (2001),Пайдейя. Воспитание античного грека. Т. 1. Пер. А.И. Люб-
жина. М.: Греко-латинский кабинет Ю.А.Шичалина.

Панченко, Д.В. (1990), Платон и Атлантида. Л.: Наука.
Светлов, Р.В. (2012), “Сократ в спартанском камуфляже”, Логос 90.6: 16–28.
Штраус, Л. (2021), Город и человек. Пер. Н.М. Селиверстова. СПб.: Влади-

мир Даль.
Gill, Ch. (2017), Plato: The Atlantis Story: Text, Translation and Commentary.

Liverpool University Press.
Hobbs, А. (2007), “Plato on War”, in D. Scott (ed.), Maieusis. Essays on Ancient

Philosophy in Honour of Myles Burnyeat, 176–194. Oxford University Press.



Claudio Calabrese, Ethel Junco

Echoes of the Descent of the Soul: The Homeric Hymn
to Demeter (vv. 1–46) and Plotinus’ Ennead 4.8.1

Claudio CalabRese, Ethel Junco
Echoes of the Descent of the Soul:

The HomeRic Hymn to DemeteR (vv. 1–46) and Plotinus’ Ennead 4.8.1
AbstRact. The article studies the motif of the descent of the soul in theHomeric Hymn
to Demeter (H.Hom. 2.1–46) and in Plotinus’ Ennead 4.8.1. If we consider that myth is
a form of orientation in the world, that is, a form of thought, and that metaphysics is
one of its possible lines of continuity, we could argue that both texts — although distant
in time and genre— express the same symbolic structure: the departure from the divine
principle, the experience of loss, and the possibility of return. In the Homeric Hymn to
Demeter, the abduction of Persephone triggers a cosmic crisis that can only be resolved
through the establishment of theMysteries, which offer a path of ritual and ontological
reintegration. In the Ennead 4.8.1, the fall of the soul is conceived as a process that
does not compromise its entire essence: a part always remains in the Intellect, which
enables the return through contemplation. In both cases, we propose that the descent
does not represent a definitive degradation but rather a necessary stage in the soul’s
journey toward knowledge and the restoration of its original condition.
KeywoRds: soul, descent, myth, return.

1. Introduction

Ancient thought expresses the great questions of existence through
both mythical and philosophical language. Although these discourses
may seem divergent in their formal structure and immediate aims, they
share the same fundamental aspiration: to consider human beings in
the root tension that comes from inhabiting the frontier between the

© C.C. Calabrese (Mexico). ccalabrese@up.edu.mx. Universidad Panamericana.
© E.B. Junco (Mexico). ejunco@up.edu.mx. Universidad Panamericana.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.04

56



Echoes of the Descent of the Soul…

sensible and the intelligible. In this article, we explore amoment of con-
vergence between these two registers: in theHomeric Hymn to Demeter
(H.Hom. 2.21–46), and in Plotinus’ Ennead 4.8.1. This work posits that
both texts deal with the drama of the soul: its fall, its union with the
body, and its desire to return to the fullness of its origin.

As we see it, such a correlation does not mean we treat one text as
a source of the other in a literary or philosophical sense; rather, we see
the Hymn to Demeter as an echo or a resonance that is present in the
conceptual structure with which Plotinus unfolds his understanding of
the world. Clearly, Plotinus’ account is not itself a myth, but neither
is it unrelated to myth. Although such a correlation is not foreign to
the Hellenistic-Roman world, in our modern age it is hard to contend
that mythical consciousness is not inferior to that of the positive sci-
ences (including what is generally understood today as philosophy).
Consequently, to accept that self-consciousness requires a mythical di-
mension, since its authenticity cannot be sustained solely by the crit-
ical or objective distance of rationality.1 Indeed, the invective against
mythical consciousness rests on the fact that it is incapable of critical
distance, and therefore lives at all times obscured by “fictions” and “fa-
bles”, unable to escape from the realm of illusion. The prestige of the
positive sciences led to the definition of rationality as scientific, as op-
posed to mythical consciousness.2 Thus, myth and science became ene-
mies; the core of the argument is that, in the beginning, consciousness
is mythical insofar as it is primitive, and that authentic consciousness
is scientific as such.

One of the first challenges in reflecting on myth is the semantic
shift of the term: from referring to what was taken as true to denot-
ing falsehood. One of the most significant contributions on myth criti-
cism, which comes from J.M. Losada,3 lies in bringing μῦθος and θεῖον
into hermeneutic alignment. We see this change in mentality in the
transition from the Homeric era to the Sophistic period of the fifth cen-
tury BC. During this period, the word “myth”, which linked the divine

1 Gusdorf 2012: 153.
2 Krappe 1938: 27–33; Luijpen 1976: 3–4.
3 Losada 2022: 29.

57



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

and the human like a bridge, slowly crumbled as the Athenian Enlight-
enment came to believe that myths did not adequately represent the
essence of the divine; if this is indeed the case, then those traditional
stories are simply false.

Although the relationship between myths and their organization
into a mythology is a highly complex issue,4 it is clear that the seman-
tic variation of μῦθος depends entirely on the fact that it no longer
expresses a link with the divine.5 If we accept that myth, in its pristine
form, is orientation in life, that is, a model of meaning and intelligibil-
ity, it means that it constantly refers back to divine life. A story is true
insofar as it is sacred: it refers to how the world in which we live came
to be, making clear the origin of the real; this statement should not be
understood only in an abstract sense but rather in an experiential sense,
that is, as something that has become present through a ceremonial or
ritual narrative.6 The story thus recovers an event or series of events
that took place at the beginning and is the foundation of the cosmos. If
this is so, for the archaic man the myth of Demeter is true because the
succession of the seasons proves it.

However, myths do not only answer the question of why something
exists but also of how it came to be. All of this manifests a single event:
the irruption of the divine into the world.7 In this way, two perspec-
tives are established between two functions, one horizontal and the
other vertical. The first function expresses a certain transcendence, and
therefore a certain condition of universality: that primal experience in
which all experience is contained. In this sense, the mythical narrative
is exemplary.8 The vertical function is properly ontological, meaning
that things are considered in themselves and in relation to the word
that expresses them.

Indeed, if myth simply bursts forth and is considered in pre-
reflective terms, its presence can only be considered as an event that

4 Kerényi 1997: 15.
5 Van der Leeuw 1975: 51–52.
6 Cruz Cruz 1971: 31–84.
7 Calame 2015: 55–57.
8 Ricoeur 1988: 167–173.

58



Echoes of the Descent of the Soul…

took place ab origine, but which is embedded in the present of the nar-
rative. In fact, the non-perception of this link (or its denial) is what
we call secularization. The vertical function consists in introducing,
without explaining anything in particular, the difference between be-
ings9 with respect to things in themselves and with respect to their
relationship with the word. The story is the natural resource when the
understanding of the primordial event of the world’s existence bursts
forth. Thus, the word — myth — is established as a reality behind real-
ity, whose presence is renewed through ritual storytelling.10

2. Homeric Hymn to Demeter

2.1. The myth

TheHomeric Hymn to Demeter sets out the mythical core that under-
pins the institution of the Eleusinian Mysteries, centered on the figure
of the Mother Goddess (Demeter) and her daughter (Kore/Persephone).
The narrative is structured around three key moments: loss, search,
and restoration. Persephone is kidnapped by Hades while gathering
flowers in the plain of Nysa; for nine days, Demeter searches tirelessly
for her, refusing to eat ambrosia. Only after consulting Helios does
she learn the whole truth: the abduction took place with Zeus’ consent.
Demeter, outraged, withdraws from Olympus, and takes on the appear-
ance of an old woman. In Eleusis, she is taken in by the royal family
under the name Doso and agrees to care for the infant Demophon. In-
stead of feeding him as a traditional wet nurse, she anoints him with
ambrosia and subjects him to a nightly ritual in the fire, with the in-
tention of conferring immortality upon him. Interrupted by the child’s
mother, who is unaware of what is really happening, Demeter reveals

9 Cruz Cruz 1971: 42.
10 We bear in mind that calendars are almanacs that record magical-religious fore-

casts and prescriptions on a daily basis, meaning a correlative order is established
between the two. By ritually establishing primordial times, profane time is given
shape, and at the same time the understanding of human acts is ordered (cf. Hubert,
Mauss 1905: 229).

59



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

her identity in an epiphanic gesture of divine radiance, suspends the
process, and demands the construction of a temple in her honor.

Retreating to her sanctuary in Eleusis, Demeter prevents the crops
from growing until she is reunited with her daughter, unleashing a dev-
astating drought. Zeus, faced with the crisis, intercedes with Hades,
who agrees to allow Persephone’s return, but with a trick: he in-
duces her to eat a pomegranate seed, a sign of belonging to the under-
world. The myth thus establishes Persephone’s cyclical stay in Hades
for a third of the year. After the mother and daughter are reunited,
the earth regains its fertility. Before her ascent to Olympus, Deme-
ter reveals the Eleusinian rites to Triptolemus, Diocles, Eumolpus, and
Celeus, establishing a system of mysteries that promises the initiates
not only agricultural fertility but also spiritual renewal and a promise
of continuity beyond death.

2.2. Most significant semantic nuclei of verses 1–46

The beginning is typical of the hymn form, as it invokes the deity to
be celebrated; indeed, as is often the case in this genre, the first word de-
scribes its protagonist, Demeter, using a device common in early Greek
poetry, the annular composition. The poem also ends with Demeter
and her daughter (vv. 1–2 and 493).11

The first eleven verses of the poem form an extended sentence that
emphasizes the shock caused to the daughter and themother by the vio-
lent abduction, Zeus’ devious plans, and the wonderful effect of the nar-
cissus. The structure of the sentence links and then separates mother
and daughter. These elaborate openings are also found in bothHomeric
epics. As a result of Hades’ abduction of Persephone, there is a rupture
and subsequent restoration of the cosmic order; the former is mani-
fested in the mother’s lament and her refusal to return to Olympus, to
feed on ambrosia, to allow the earth to be fertile; and the latter, in the
founding of the Eleusinian Mysteries.

The figure of Demeter embodies the nurturing dimension of the fem-
inine principle, while Persephone represents the cyclical transition be-

11 Van Groningen 1958; Whitman 1958; Lohman 1970: 12–94.

60



Echoes of the Descent of the Soul…

tween life and death, fertility and sterility.12 The descent of the daugh-
ter into Hades can be read as an image of the soul or the grain that
must die in order to be reborn, in a cycle that links agricultural rituals
and mysteries. In symbolic terms, the hymn articulates a cosmogony
of suffering and reconciliation, in which the goddess’s pain is trans-
formed into a cosmic pact: the earth will bear fruit again only if the
daughter returns (due to Hades’ trick, this return will occur periodi-
cally). This scheme expresses an understanding of natural and spiritual
cycles, which will be liturgically codified in the mysteries.

Therefore, we are dealing with a piece of theopoetics: the mythi-
cal narrative not only explains the origin of a rite but also legitimizes
the mediation between the human and the divine.13 The articulation
between the narrative, the symbolic, and the ritual is essential to un-
derstanding the cultural function of this hymn within archaic Greece.
Furthermore, it expresses an archetypal structure of ancient religious
thought, where divine suffering becomes the foundation of a theology
of return, cycles, and initiation. From this perspective, myth not only
accounts for the origin of a ritual but also reveals a model of human ex-
perience mediated by the divine. In this sense, the story of Persephone
symbolizes both the descent of the soul and the dramatic movement
of initiation. Earthly fertility and eschatological hope are intertwined
in a plot that gives meaning to suffering and waiting, according to the
cyclical rhythm of the cosmos. In the hymn, Persephone’s journey be-
comes a figure of the soul descending into the world of matter and re-
turning to the world of light, as in the Orphic and Platonic conceptions.
The poet’s song then functions as a vehicle for an implicit metaphysics,
in which separation and return are keys to understanding the human
(in an agricultural context) and divine meaning of existence.

Although the term ἡ ψυχή does not appear in the Hymn, it is rep-
resented by the figure of Persephone as the trapped life principle. Let
us follow the composition of the first part of the work (vv. 1–46) to
consider what the myth establishes as the life principle. The formula

12 Durand 2016: 65–66; Eliade 1949: 211.
13 Faber 2013.

61



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ἄρχομ’ ἀείδειν (v. 1) is a traditional opening device, which at the same
time establishes a ritual link with the divine, with the poet as media-
tor. Demeter is named with a double epithet,14 and the proper name of
Persephone is omitted — she is mentioned instead as Demeter’s daugh-
ter, followed, in turn, by a formulaic epithet, “slender-ankled”, with
a relative clause that places the action of the abduction in the past (use
of the aorist):

αὐτὴν ἠδὲ θύγατρα ττανίσφυρον, ἣν Ἀϊδωνεὺς
ἥρπαξεν… (H.Hom. 2.2–3)15

We bear in mind that a god can also be the object of the action,
even if grammatically he is not the agent; for this reason, we must
consider that the text suggests that the distinction between acting and
suffering disappears in the mythical narrative and that its characters
can be defined both by what they do and by what happens to them.16
However, for this to happen, it was necessary to make clear the will of
Zeus, whose voice is heard from afar.17

Far from her mother Demeter, Persephone played with the daugh-
ters of Oceanus and gathered flowers:

νόσφιν Δήμητρος χρυσαόρου, ἀγλαοκάρπου,
παίζουσαν κούρῃσι σὺν Ὠκεανοῦ βαθυκόλποις
ἄνθεά τ’ αἰνυμένην… (H.Hom. 2.4–6)

Once again, the poet uses a double epithet, a device that enhances
the majesty of the goddess: one of them has a warlike connotation, “of

14 Parry 1928: 47–64; Walden 2021: 17–18.
15 The Greek text is given according to Richardson 1974.
16 Walden 2021: 17.
17 H.Hom. 2.3: δῶκεν δὲ βαρύκτυπος εὐρύοπα Ζεύς. It is clear that Hades had Zeus’

consent; the subject, although named at the end, is reinforced by two epithets that
draw attention to the god’s power: “thundering”, and “whose voice is heard from afar”
or “who sees from afar”, depending on how the formant -ὄπα is interpreted, whether
from ὄψ, ὀπός, “gaze”, or from ὄψ, ὀπός, “voice”. In any case, the epithet εὐρύοπα
may be related to the Sanskrit terms describing divine entities as vast or extensive,
cf. urucákṣas-, “of broad gaze” (of Varuna), and urūcī́-, “far-reaching” (of the Earth-
goddess). In both cases, εὐρύοπα, deriving from an Indo-European root, would imply
the visual/spatial breadth or extension (cf. West 2007: 171–173; Watkins 1995: 406–407).
This introduces a dimension of patriarchal power and cosmic order: even Demeter’s
suffering is subordinate to Zeus’ supreme will.

62



Echoes of the Descent of the Soul…

the golden sword”, and the other highlights her agricultural nature, “of
beautiful or resplendent fruits”. The adverb νόσφιν indicates the sep-
aration between mother and daughter, and suggests the vulnerability
of the latter. The actions, which have been translated using two imper-
fect past tenses, are presented in the original by two participles in the
present tense and in feminine (παίζουσαν and αἰνυμένην), which ex-
press the carefreeness of “playing” and the ritual suggestion of “picking
flowers”, as it connects the moment of the abduction with the fullness
of vegetation, in an obvious reference to the maiden, a suggestion that
is also supported by the presence of the daughters of Ocean.

This passage thus establishes the setting for the abduction of Perse-
phone, replete with beauty and innocence. The separation of the daugh-
ter from her mother is not merely physical but heralds the cosmic im-
balance that pervades the rest of the hymn until reconciliation. The
image of the girl picking flowers, accompanied by female figures as-
sociated with water, anticipates the fracture of the natural order: like
those splendid flowers, the girl will be violently taken by Hades. This
image is a symbol of the passage from fullness to the descent into the
underworld, that is, maturity and death, and in ritual terms it expresses
the transition of initiation, which consists of the awakening of con-
sciousness: from the meadow (place of play) to the underworld (space
of materiality and sexual consummation).

Next, the flowers that Persephone finds along the way are listed:
roses, saffron, violets, iris, hyacinths, and narcissus.

…ῥόδα καὶ κρόκον ἠδ’ ἴα καλὰ
λειμῶν’ ἂμ μαλακὸν καὶ ἀγαλλίδας ἠδ’ ὑάκινθον
νάρκισσόν θ’… (H. Hom 2.6–8)

Although it is not easy to establish a correlation between the names
and scientific designations, that is, to be specific about which plant we
are talking about (except for the hyacinth), this list is not a random enu-
meration. First, these are wild (uncultivated) plants, and second, they
share the characteristic of having edible fruits or roots. Finally, all the
plants listed bloom in late summer or spring, confirming that the abduc-

63



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

tion coincides with ripening and not with the sowing of crops.18 From
a symbolic point of view, roses are associated with Eros, and the nar-
cissus is considered an aphrodisiac. Most of these flowers are known
to have developed associations with the underworld, at least at a later
date. Furthermore, hyacinths, violets, and saffron are linked in later
myths to young heroes (Hyacinth, Narcissus, and Attis) who were vic-
tims of premature death.19 It has been suggested that flower gathering
(often by women and in a ritual context), especially flowers that grow
from bulbs, is associated with gathering and pre-cereal farming cul-
tures; if so, the choice of flowers derives from an alternative version of
the myth, in which the abduction takes place before humans had agri-
culture (here it is already established). The poem’s vagueness about the
season in which the abduction occurred may suggest a world in which
the cycle of the seasons is not yet fully established.

We know that the narcissus had a strong presence in the Eleusinian
rites, as it was used to weave garlands as offerings to both goddesses
(Soph. OC 681–685); it is also present in mythical tales of the abduction
of maidens; in both cases, the importance of the narcissus is also due to
its perfume, which has a slight narcotic effect, and this may be where
its link with the cult of the dead originated.20

…ὃν φῦσε δόλον καλυκώπιδι κούρῃ
Γαῖα Διὸς βουλῇσι χαριζομένη πολυδέκτῃ,
θαυμαστὸν γανόωντα, σέβας τό γε πᾶσιν ἰδέσθαι
ἀθανάτοις τε θεοῖς ἠδὲ θνητοῖς ἀνθρώποις·
τοῦ καὶ ἀπὸ ῥίζης ἑκατὸν κάρα ἐξεπεφύκει,
†κῶδιστ’ ὀδμή† πᾶς τ’ οὐρανὸς εὐρὺς ὕπερθε
γαῖά τε πᾶσ’ ἐγελάσσε καὶ ἁλμυρὸν οἶδμα θαλάσσης.

(H.Hom. 2.8–14)

18 Chirassi 1968: 91–124; Piccaluga 1966; Poli 2010: 89–90; Richardson 1974: 140 ff.
19 Foley 1994: 33–34.
20 We find the etymological suggestion in Plu. M. 647b, where he links ὁ νάρκισσος

with ἡ νάρκη (“lethargy”, “slumber”). However, according to Chantraine 1968: 736,
this is a popular etymology; even so, it is very significant that the Greeks themselves
associated the two terms, linking the sopor, supposedly produced by its perfume, with
abduction. Cf. Foley 1994: 34–36.

64



Echoes of the Descent of the Soul…

The narcissus then appears as a deception (vv. 8–9) of the gods, and
therefore sets the stage for the central scene that prepares the abduc-
tion. Its beauty — prodigious, seductive, even overwhelming — induces
the events, for it is not innocent: Gaia has made it sprout to facilitate
Hades’ action, and ultimately to fulfill Zeus’ will, according to the role
already assigned to it in the Hesiodic account (Hes. Th. 213–214). Here
the text presents the mythical motif of fatal attraction: the flower is not
just a decoration of the landscape (“a deception for the beautiful-eyed
girl”) but a symbolic device that introduces the rupture of the cosmic
order through the abduction: the flower has a prodigious brilliance,
which makes “it shone wondrously” (θαυμαστὸν γανόωντα). It caused
amazement in all who saw it, that is, σέβας: awe that was both religious
and aesthetic.

Narcissus affects both gods and humans, for his beauty links the lev-
els of reality, the higher and the lower. This can be seen in the reaction
of nature: the aorist form of γελάω (“burst into laughter”) foreshad-
ows the solidity of what always is: the sufferings that lie ahead do not
prevent us from contemplating the joyful end of divine decisions, as if
the witness were a silent accomplice.21 This moment can be read, in
philosophical terms, as the soul’s attraction to the sensible, before its
descent into matter, in line with Neoplatonic or mystical readings. The
flower is a figure of desire, the meadow is the surface of the world, and
the rapture is the fall.

Let us see how the story is organized: the earth (ἡ χθών) opens like
“a crack” or “a yawn” (aorist indicative of χάσκω), and in turn we have
to determine the scope of the adjective εὐρυάγυια (“from wide avenues
or wide streets”), which is applied to χθών (“the earth”), but which, in
the epic, refers to cities, especially Troy, but not exclusively.22 In this
case, the use of hypallage transfers urban characteristics (organization
and spaciousness) to the earth, which is usually considered formless
or wild; a certain degree of personification comes into play, in that the
earth is capable of opening up and participating in the divine drama.

21 Foley 1994: 34–35; Calame 2015: 55–72.
22 Richardson 1974: 147–148.

65



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

This notion, which also suggests that the cosmos is an order, is at the
beginning of the descent into Hades, and by extensionmeans that there
are invisible paths between the worlds, an essential key to understand-
ing the scope of the term “mysteries” referring to Eleusis and its rites
of passage or transit.23

Between verses 16 and 18, the expression “in the plain of Nisa”24
confirms that this is a threshold to the invisible world (Hades), as it is
a locus amoenus or mythical place name, where Persephone played be-
fore her abduction, and therefore has both paradisiacal and initiatory
characteristics: as a place of beauty, a space of transformation; ὄρουσεν
(aorist of ὀρούω), in fact, implies a violent movement (“jumped”) on the
part of Hades, here referred to by the epic epithet, ἄναξ πολυδέγμων
(“the sovereign who receives many”), both because of the bad omen
of calling him by his name and because of its adaptation to the rhyth-
mic structure of the hexameter.25 Immediately afterwards comes the
account of the key event:

ἁρπάξας δ’ ἀέκουσαν ἐπὶ χρυσέοισιν ὄχοισιν
ἦγ’ ὀλοφυρομένην· ἰάχησε δ’ ἄρ’ ὄρθια φωνῇ,
κεκλομένη πατέρα Κρονίδην ὕπατον καὶ ἄριστον. (H.Hom. 2.19–21)

The transition between the two scenes (from bucolic peace to abduc-
tion) is rapid and dramatic, sustained by the rhythm of the hexameter.
The aorist (active participle) of ἁρπάζω marks Hades’ act of violence,
which is enhanced by the accusative of ἀέκων, which expresses what is
contrary to someone’s will (in this case, Persephone). The golden char-
iot driven by Hades26 highlights his power to cross thresholds between
worlds and alter their realities: “he drives” her (aorist of ἄγω) to the un-
derworld, while she moans or cries (present middle/passive participle

23 Kalogeropoulos 2023: 11–54.
24 H.Hom. 2.17: Νύσιον ἂμ πεδίον τῇ ὄρουσεν ἄναξ πολυδέγμων; the preposition

ἂμ with the accusative conveys the idea of “being on the surface”, suggesting that there
is something “below” that surface (as we have already pointed out, the invisible world
of Hades).

25 For this reason, the use of the epithet πολυώνυμος (“of many names”, v. 18) also
emphasizes the essence of his ambiguity: the gods of the underworld were rarely
named directly.

26 Calabrese 2009: 23–53.

66



Echoes of the Descent of the Soul…

of ὀλοφύρομαι): Zeus’ will was being fulfilled and Persephone’s was
unknown. This increases the tension of the story: Persephone’s cry
(ἰάχησε, aorist of ἰάχω, to give a cry) calling for her father Zeus27 has
the irony we mentioned earlier: he himself has decided it. We believe
that this theological drama reaches its climax with the use of superla-
tive epithets (ὕπατον καὶ ἄριστον) that expose the irony: is this the
action of the one who is excellence itself?

οὐδέ τις ἀθανάτων οὐδὲ θνητῶν ἀνθρώπων
ἤκουσεν φωνῆς, οὐδ’ ἀγλαόκαρποι ἐλαῖαι,
εἰ μὴ Περσαίου θυγάτηρ ἀταλὰ φρονέουσα
ἄϊεν ἐξ ἄντρου Ἑκάτη λιπαροκρήδεμνος,
Ἠέλιός τε ἄναξ Ὑπερίονος ἀγλαὸς υἱός,
κούρης κεκλομένης πατέρα Κρονίδην· ὃ δὲ νόσφιν
ἧστο θεῶν ἀπάνευθε πολυλλίστῳ ἐνὶ νηῷ,
δέγμενος ἱερὰ καλὰ παρὰ θνητῶν ἀνθρώπων.
τὴν δ’ ἀεκαζομένην ἦγεν Διὸς ἐννεσίῃσι
πατροκασίγνητος, πολυσημάντωρ πολυδέγμων,
ἵπποις ἀθανάτοισι, Κρόνου πολυώνυμος υἱός. (H.Hom. 2.22–31)

The response to Persephone’s cry is the profound silence of the en-
tire cosmos.28 We believe that this silence expresses the breakdown of
order: neither gods nor humans nor nature perceived her cry. Olive
trees, a typical feature of the Mediterranean, represent the space of
communication between gods and men (the nymphs of the forest are
linked to those of the trees). In primitive epics, trees are not endowed
with hearing; from the idea of their whispering in the wind arose the
metaphor that they listened and responded with songs or lamentations.
This became a topic in later bucolic poetry and fables.29

Polysyndeton (the intentional and emphatic repetition of the con-
junction οὐδέ) gives expressive force and emotional depth to the dis-

27 Persephone’s cry is mentioned repeatedly (vv. 27, 39, 57, 67, 432). In Indo-
European communities, the cry for help is an important element of primitive law,
especially in cases of rape or abduction, where the lack of a cry invalidates the vic-
tim’s subsequent claim. Cf. Eur. Tr. 999–1000, where Hecuba rejects Helen’s claim of
abduction because she did not cry out. Cf. González González 2023: 105–115.

28 Scheer 2019: 13–28.
29 Kerényi 1991: 36 ff.; Richardson 1974: 155–156).

67



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

course. This negative distribution, which stylistically emphasizes the
sound vacuum, symbolizes the passage to the underworld. In mythical
argumentation, Persephone’s shrill cry must be heard by a deity linked
to the crossing of worlds and its rites: Hecate and her role as media-
tor, and the only witness to the abduction, the god Helios. With the
all-seeing god, the idea that the crime is not hidden from the cosmos is
introduced. Although justice is not immediate, there is an irrefutable
witness to the crime. The repetition of epithets, which highlight Hades’
power, uphold his figure as lord of the underworld and instrument of
destiny, making his role necessary in the cycle of life.

ὄφρα μὲν οὖν γαῖάν τε καὶ οὐρανὸν ἀστερόεντα
λεῦσσε θεὰ καὶ πόντον ἀγάρροον ἰχθυόεντα
αὐγάς τ’ ἠελίου, ἔτι δ’ ἤλπετο μητέρα κεδνὴν
ὄψεσθαι καὶ φῦλα θεῶν αἰειγενετάων,
τόφρα οἱ ἐλπὶς ἔθελγε μέγαν νόον ἀχνυμένης περ.
ἤχησαν δ’ ὀρέων κορυφαὶ καὶ βένθεα πόντου
φωνῇ ὑπ’ ἀθανάτῃ, τῆς δ’ ἔκλυε πότνια μήτηρ. (H.Hom. 3.32–39)

Persephone must find comfort in the visible world; newly abducted,
she contemplates the entire cosmos: the earth, the sky, the sea, the sun.
This poetic catalog is common to the archaic model for expressing an
extreme situation, that is, the transition from the upper world to the
lower world. The hope of illusion concentrates the tension of captivity
and its consequences: the verse τόφρα οἱ ἐλπὶς ἔθελγε μέγαν νόον is
key. In fact, until then, that is, until the darkest moment (τόφρα in
correlation with ὄφρα), hope deceived (the imperfect of θέλγω carries
the basic meaning of “to bewitch”) her great spirit or mind, in any case,
the rational aspect of Persephone’s ψυχή, despite being afflicted by the
situation (ἀχνυμένης). Her voice expresses her despair and breaks the
silence: Persephone’s φωνή ἀθανάτη resounds throughout the cosmos;
it is a foundational moment in the mythical cycle.

The fact that Demeter hears her marks a turning point in the plot
and in the ritual meaning of the hymn; indeed, ὄφρα μὲν οὖν (v. 33)
marks the moment between the abduction and Demeter’s discovery:
her mother heard her (aorist of κλύω), for that voice resounded be-
tween the peaks and abysses of nature. This indicates that the bond

68



Echoes of the Descent of the Soul…

between mother and daughter is finally reestablished by the voice. Im-
mediately afterwards, Demeter sets out in search of her daughter. The
Greek text expresses in a very profound way: “she soared” (aorist of
σεύομαι) like a bird (ὥστ’ οἰωνός), searching for her (μαιομένη) every-
where possible.

3. The Ennead 4.8.1

Plotinus’ Ennead 4.7.2 is part of his reflection on the essence of the
soul, its relationship with the body, and the conditions of its individu-
alization. In this section, the philosopher critically examines the possi-
bility that the ψυχή is corporeal in nature or arises from a combination
of material elements. Contrary to materialist positions, he proposes
that the soul is a simple, indivisible, incorporeal principle, and source
of life (ζωή). The body, on the other hand, is a mixture (κρῖσις), and is
therefore subject to dissolution. It is the soul that imposes order (τάξις)
on matter, a capacity that refers to the λόγος coming from the Intellect.
Consequently, the soul does not come from the body but is its animat-
ing principle.

Plotinus’ argument starts from an empirical observation: in every
living being there is a principle that animates it, and which, because it
is life itself, is immortal. The body, on the other hand, because of its
corruptible nature, cannot contain life itself. Thus, the soul is the foun-
dation of living beings. If each being has its own soul, there must be
one that animates the universe: the World Soul, which guarantees the
unity and cohesion of the whole. This structure implies a tripartite hi-
erarchy: supreme soul, World Soul, and individual souls. All share the
same essence, but are distinguished by their degree of contemplation.
The higher souls remain separate from the corporeal, while the human
soul, as it descends, mixes with the body, hindering its access to the
intelligible (Enn. 5.1.1). Far from being resolved, this problem remains
open in Enn. 4.7.1.30

Plotinus reworks the thesis of the Timaeus, where Plato had pre-
sented the descent of the soul as a gift from the Demiurge, but also as

30 See Calabrese, Junco 2024.

69



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

a punishment in Orphic terms. For Plotinus, only the lower part of the
soul descends; the upper part remains united with the Intellect (Enn.
4.8.8.1–3). For this assertion, he relies on passages from the Timaeus
(35a, 41a–d), where the mixed composition of the soul and its immor-
tality is addressed. Thus, we can affirm that the soul is only partially
manifested in the sensible world; its true essence remains in the intel-
ligible world.31

D’Ancona emphasizes the originality of this reading, which will in-
fluence Christian thought.32 Plotinus reinterprets the problems raised
in the Parmenides and establishes a relationship between Nous and the
Demiurge in accordance with Book XII of Aristotle’s Metaphysics.33
This identification leads to a negative view of the Platonic Good as One
without attributes, according to the second part of the Parmenides. This
way, Plotinus configures his system of three hypostases: One, Intellect,
and Soul, which constitute the ultimate principles of being. By articu-
lating the five genera of the Sophistes with Aristotle’s categories,34 he
deepens the body-soul relationship. Porphyry attests that this discus-
sion was central to his school (Vita Plotini 3.35–37, 4.9–11, 5.60–61).35
The question of the soul is addressed in Enn. 4.7.2, 4.8.6, and 5.1.10.

In Enn. 4.7.2, Plotinus distances himself from theories that identify
the soul with the body or with a material combination. He takes up the
“argument of affinity” fromPlato’s Phaedo: the soul is immortal because
of its kinship with the intelligible. However, its insertion into the body
poses a problem: how to maintain its ontological independence while
explaining its union with matter. Plotinus describes the body as an
instrument (ὄργανον) granted for a limited time. Even so, the complete
human being includes soul and body: the former is form in relation
to matter, and the vital principle. Faced with the Stoic and Epicurean
postulates, which identify the soul with a subtle body or an aggregate
of atoms, Plotinus objects that, if the soul were a composite, it would

31 Chiaradonna 2023: 59–61.
32 D’Ancona 2003: 12–16.
33 See Berti 2012.
34 See Halfwassen 2012.
35 Goulet-Cazé 1982; Calabrese, Junco 2024.

70



Echoes of the Descent of the Soul…

be necessary to determine in which of its parts life resides. Only an
uncompounded principle can give life to matter. Therefore, there must
be a universal soul that gives form to the universe (Enn. 4.7.20). He
criticizes Epicurus for assuming that consciousness arises from simple
aggregation: the unity of experience requires an ordering principle.36

Matter cannot give itself form: it requires an external soul. Oth-
erwise, the cosmos would dissolve. The question then arises as to
whether the soul is harmony (ἁρμονία), as Plato and the Pythagore-
ans suggested. But if it were the product of proportion, it would not
be substance. Furthermore, there would be as many souls as there are
possible combinations. The analogy with the musician tuning an in-
strument reinforces the idea that order does not come from the body,
but from a prior principle. In Enn. 4.8.5, Plotinus introduces a reading
of Aristotle (An. 2.1): the soul is the principle of life in an organized
body. Even so, he considers necessary the existence of a rational and
sensitive soul, capable of remembering without the support of the body.
The soul is an independent substance, not derived from the body, but
prior to it (Enn. 4.7.5–15, where it is defined as real substance).

The opposition between body and soul becomes ontological: the
body is in flux, the soul participates in being (Enn. 4.7.2). In Plato’s
Phaedrus (245c), the soul is the principle of movement, beauty, and or-
der. If it remains pure, it lives by itself; when it mixes with the body, it
loses clarity, but not its essence. Through contemplation, it can return
to its original state (R. 547b).

Πολλάκις ἐγειρόμενος εἰς ἐμαυτὸν ἐκ τοῦ σώματος καὶ γινόμενος τῶν
μὲν ἄλλων ἔξω, ἐμαυτοῦ δὲ εἴσω, θαυμαστὸν ἡλίκον ὁρῶν κάλλος, καὶ
τῆς κρείττονος μοίρας πιστεύσας τότε μάλιστα εἶναι, ζωήν τε ἀρίστην
ἐνεργήσας καὶ τῷ θείῳ εἰς ταὐτὸν γεγενημένος καὶ ἐν αὐτῷ ἱδρυθεὶς
εἰς ἐνέργειαν ἐλθὼν ἐκείνην ὑπὲρ πᾶν τὸ ἄλλο νοητὸν ἐμαυτὸν ἱδρύ-
σας, μετὰ ταύτην τὴν ἐν τῷ θείῳ στάσιν εἰς λογισμὸν ἐκ νοῦ καταβὰς
ἀπορῶ, πῶς ποτε καὶ νῦν καταβαίνω, καὶ ὅπως ποτέ μοι ἔνδον ἡ ψυχὴ
γεγένηται τοῦ σώματος τοῦτο οὖσα, οἷον ἐφάνη καθ’ ἑαυτήν, καίπερ
οὖσα ἐν σώματι. (Enn. 4.8.1.1–12)

36 Calabrese-Junco 2024.

71



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

It is worth noting some aspects of this passage to guide us in its in-
terpretation. First, the adverb πολλάκις indicates the frequency with
which an event occurs, that is, Plotinus’ experience is not exceptional
but habitual, as if it were the result of practice. Furthermore, the
present participle of ἐγείρω (“to awaken”) seems to insist that this act,
which is internal and reflective, is indeed habitual and directed toward
the inner life: εἰς ἐμαυτόν, whose introspective meaning (towards my-
self) leads us to consider that awakening here has a clear spiritual mean-
ing, becoming one of the keys to Neoplatonic mysticism (pagan and
Christian). It is also emphasized that it is properly an experience, that is,
a conscious activity: ἐκ τοῦ σώματος or outside the body, since the soul
is recognized as independent of the sensible. This is a central aspect of
Plotinus’ anthropology, which focuses on distinguishing between soul
and body.

The participle γινόμενος indicates a state of becoming outside of
things, but within oneself (ἐμαυτοῦ δὲ εἴσω, or “within myself”), allud-
ing to abandoning the sensible world, which implies the lower psychic
faculties. The opposition ἔξω/εἴσω, which conceptually is also a paral-
lelism, maintains that the soul is not bound to what comes from out-
side but to its own intelligible core. The Greek text reinforces this idea
through the use of contrasting particles that are difficult to translate.
The adjective θαυμαστόν, which we already saw in the Hymn to Deme-
ter with the meaning of “amazing”, “wonderful”, introduces the mysti-
cal perception of “seeing beauty” (ὁρῶν κάλλος), phrased in the present
active participle, which indicates a continuous action. Plotinus is cer-
tain (πιστεύσας) that the soul is divided into levels and that he has
access to its best part (κρείττων μοῖρα): a lower part that operates in
the sensible world, and a higher, eternal, and contemplative part. Here,
then, we see the narrow path that links the vision of beauty with the
recognition of the ontological origin of the soul: beauty seen in contem-
plation is not something that befalls outside but rather what ensures
the nobility of the soul.

At this point, Plotinus becomes aware of being one, of being in
unity (εἰς ταὐτόν) with the divine; this is the foundation of the Neo-

72



Echoes of the Descent of the Soul…

platonic certainty that contemplation is becoming one with the divine,
a formula that expresses the participation of its being. To express this
complex relationship, Plotinus’ prose uses two forms of the verb ἱδρύω
(“to establish”, “to found”): first the passive form (“having been estab-
lished”), and then the active (“having established myself”). Divinity
only receives if the soul first establishes itself in this state. For this
very reason, although it seems to have a temporal limitation (μετὰ
ταύτην τὴν… στάσιν), this experience has a level of permanence, be-
cause στάσις also entails a state of being, which, although permanent,
is not perceived as such, and this causes perplexity (ἀπορῶ, “I am per-
plexed”), since there has been a descent into rational discourse (εἰς
λογισμόν). Thus Plotinus perceives the central paradox, as expressed
by the succession of interrogative expressions (πῶς ποτε; ὅπως ποτέ):
the soul that has ascended falls again. This famous passage paved the
way for consideration of the path of interiority, that is, the instance of
contemplation that allows access to true knowledge or the “return” of
the soul to its origin. This passage is unique in its use of the first person:
Plotinus expressed a very personal experience of the divine Intellect.

We consider this passage to be a response to the question posed
in Enn. 4.7.2: How is it possible to understand the union between the
body and the soul, if the latter belongs to the intelligible world? In his
response, Plotinus delved deeper into the nature of the soul: on the one
hand, it manifests its affinity with the body, and on the other hand, with
the intelligible; if its purpose is to guarantee the life of the body (per-
ception and cognitive activity), it must possess a nature distinct from
that of the body: when the soul concentrates on intelligible realities,
it becomes what it knows and is not qualitatively distinct from the op-
erating model of the Intellect. As D’Ancona37 observes, this argument
combines the theme of the “line of knowledge” from Plato’s Republic
(6, 509d–511e and 7, 531d–535a), in which degrees of knowledge are dis-
tinguished38, with Aristotle’s De anima (3.4, 430a), where the identity
of nature of the knowing principle and the known thing is affirmed.

37 D’Ancona 2003: 21.
38 See Grisei 2000; Vegetti 1999: 86.

73



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Plotinus is aware of Aristotle’s objections to Plato’s thesis on knowl-
edge, and therefore finds it difficult to present the soul as the dual prin-
ciple of life and the body. Indeed, being the principle of the life of the
body (the rational organization of the living being) implies sharing the
state of permanent change, but remaining distinct from the body itself.
When Plotinus demonstrated his own intellectual faculty, recognizing
its identity with intelligible reality, he also noted that the soul has the
capacity to change, without which it could not be in relation to the
world of becoming. In Plotinus’ observation, two realities of the soul
concur: belonging to the intelligible cosmos and remaining in the body
to which it gives life; immortal and separate, it is also subject to change
(it is the immanent principle of life).39

This approach ultimately presents an aporia. Plotinus attempts to
resolve the aporia based on Plato’s inquiry into an organized nature, al-
though he has insisted on the effort to provide a coherent overall view,
since Plato seems to contradict himself. Indeed, there are many pas-
sages in the dialogues in which the relationship between soul and body
is judged negatively, although in the Timaeus it is stated that the Demi-
urge decides “for the best” that the soul should coexist with a body. For
Plotinus, this shows that, on the one hand, Plato’s approach is coherent,
and on the other hand, that this possible “contradiction” actually indi-
cates that the Athenian philosopher considered a double status for the
soul: from the perspective of the body, which must be animated, and
from the perspective of the cosmos, which makes the soul a perfect
reality (devoid of desires and needs).

Plotinus’ exegesis shows that the contradiction between Plato’s
texts is apparent and that there is no single answer to this interpre-
tation, since the soul of the universe coexists with respect to the sensi-
ble cosmos, which is considered a living being from the Platonic tradi-
tion, and the individual soul coexists with respect to a particular body.
When Plato judges the relationship between body and soul to be evil, he
is talking about the individual relationship between a body and a soul,
which is limited by material needs; but when Plato refers to a providen-

39 D’Ancona 2003: 21.

74



Echoes of the Descent of the Soul…

tial force at work, he is referring to the only case in which dealing with
a lower reality does not imply that the soul is subject to imperfection.
In both cases (the sensible universe and the individual body), the soul
cannot be absent because neither could exist without the principle of
rationality.

In Enn. 4.7.2, Plotinus posited the falsity of the doctrine of the soul
as the “entelechy” of the living being, if understood solely from the
perspective of functionality, since, if the soul were the actual develop-
ment of vital operations, it would exist only in light of those operations.
This passage suggests that the soul can only be correctly understood
as “perfection”, which is attained separately from the body. Thus, the
soul cannot be something added to a body; it is not a function, in the
Aristotelian sense, but a principle. Plotinus wondered how the soul
“enters” the body, and the explanation he offered made it clear that it is
not a metaphor for the rational organization of the body but rather that
the soul produces corporeal nature as “a beautiful and varied mansion”
(Enn. 4.3.27). However, it does not enter as if that mansion already
existed (to think that the soul “enters” a body that already exists is not,
for Plotinus, a theory that would have been held by Plato).40 On the
contrary, he considers that Plato describes the body and the soul as two
opposing realities, and the sensible universe as something that, in some
way, already exists when the Demiurge sends the soul. This should not
be understood in a literal sense but as the intuitive-didactic production
of a myth about the sensible-intelligible relationship. Ultimately, noth-
ing can exist except from the moment it is animated.

4. Texts in dialogue

In the Homeric Hymn to Demeter, Persephone’s descent into Hades
is depicted as a kidnapping perpetrated by Hades with Zeus’ consent.
This act of violence triggers Demeter’s mourning and the disruption of
the natural cycle. The myth implies a view in which the decisions of
the gods directly affect earthly life. Hades, for its part, is not simply

40 D’Ancona 2003: 26–27.

75



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

a punishment but a necessary dimension of the cosmic order. The ab-
duction does not nullify Persephone’s divinity but rather inaugurates
a transformation of her role in the pantheon: from maiden to queen of
the underworld.

For Plotinus, the descent of the soul is not the result of an external
imposition but of a free ontological movement: the soul moves toward
matter out of a desire to know and organize multiplicity. This incli-
nation implies self-degradation, not punishment, and responds to the
very structure of reality as a hierarchical emanation. The fall, then, is a
natural movement within the procession of the One. However, this fall
entails a darkening of consciousness, a loss of spiritual identity, which
requires an arduous path of return. The analogy with the abduction of
Persephone allows us to understand the soul as being drawn toward
the multiple, though not violently, but rather by a form of lower de-
sire. In this reinterpretation, Plotinus departs from the Orphic reading
that conceives of the body as a prison for the soul and proposes a more
nuanced view: the soul is not necessarily degraded by its incorpora-
tion but rather by its forgetfulness of the Intellect. This idea marks
a fundamental difference with the mystery religions, in which descent
is usually read as a tragic fall, and return as redemption. In Plotinus,
there is no redemption but reintegration.

In the Homeric Hymn to Demeter, Hades appears as a dark and hid-
den place, alien to the world of the living. Persephone, having eaten
a pomegranate seed, becomes partially bound to this realm. This act of
eating has profound symbolic connotations: it indicates an irreversible
link with the underworld and the need to divide her existence between
two worlds. The symbol of the pomegranate, with its abundance of
seeds, represents fertility, but also the fatality of the link with the land
of the dead.

In Plotinus, the sensible world is also a lower realm, but not evil
in itself. It represents the place where the soul loses the clarity of its
original contemplation. The symbolic “pomegranate” in this context
is the soul’s desire or fascination with the diverse, the mutable, and
the corporeal. Like Persephone, the soul is bound to matter by its own

76



Echoes of the Descent of the Soul…

choice, and this attachment becomes the main obstacle to its return.
Matter is the limit, the shadow of being, but not an absolute principle of
evil as in Gnosticism. Therefore, the fall of the soul into the body is not
definitive, nor is the body a prison, but rather a means of exercise and
ascension, if it is well oriented. Plotinus introduces a tripartite vision
of the soul: the higher soul, which remains united with the Intellect;
the lower soul, which is linked to the body, and the intermediate soul,
which can fluctuate between the two poles. The body, then, is not the
end of the soul but its stage.

5. Conclusions

The first level of analysis of the selected passage from the Homeric
Hymn to Demeter and the fragment from Plotinus’ Enn. 4.8.1 reveals
a vocabulary and linguistic resources that articulate, centuries apart,
the same concern: the destiny of the soul in its transition between the
divine realm and the sensible world. In this sense, we find two con-
verging lines: lexical coincidences and shared semantic fields. Regard-
ing the former, we verify the coincidence of terms that are key in both
texts: a) θαυμαστόν (“amazing”), b) the verbal field of ὁρᾶν/ἰδέσθαι
(“to see”/“to contemplate”), c) the opposition ἀθάνατος/θνητός (“im-
mortal”/“mortal”), and d) the adverb νόσφιν (“apart”). All of these ap-
pear in both texts or have functional equivalents there. Their presence
shows that the experience of wonder at beauty (θαυμαστόν κάλλος)
and the act of contemplative vision are basic categories in both the
myth of the abduction of Persephone and Plotinus’ mystical introspec-
tion. Likewise, the immortal/mortal dichotomy and the motif of sepa-
ration underscore a common background: the ontological fracture that
makes the fall possible.

Regarding the shared semantic fields, we observe that the same sym-
bolic execution is present in both texts. Thus, we can align the fol-
lowing pairs of notions: a) contemplation and beauty (the prodigious
flower in the Hymn and Plotinus’ noetic beauty entail transformation,
causing, respectively, the descent of the maiden, and the elevation of
the soul); b) descent and duality: Persephone is dragged down toHades;

77



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

the Plotinian soul descends from νοῦς to λόγος. In both cases, the
downward movement is not terminal but a prelude to a possible return;
c) silence and perplexity: the cry that no one hears and the perplexity
(ἀπορῶ) of the philosopher mark the identity crisis suffered by the soul
when it is separated from its origin; d) unity and fragmentation: both
the temporary union of Persephone with Demeter and the unification
of the soul with the divine in Plotinus are broken, giving way to the
drama of separation and the longing for restitution.

These lexical and semantic parallels do not imply direct literary de-
pendence; rather, they point to the continuity of a symbolic structure
that runs through the Greek tradition: the oscillation of the soul be-
tween the vision of absolute beauty and the experience of the fall. By
articulating myth, ritual, and cosmology, the Homeric Hymn to Deme-
ter offers the archetype of a fertile instability; by internalizing the
drama, Plotinus philosophizes about the same tension in terms of self-
awareness and intellectual contemplation. Both texts, therefore, illumi-
nate each other: myth gives Neoplatonic speculation a narrative and
emotional dimension; Plotinus’ exegesis gives the Hymn a hermeneuti-
cal key that underscores its metaphysical relevance. Research confirms
that word and symbol operate as vehicles of the same pristine intuition:
beauty beckons, descent confuses, the memory of the origin prevents
the split from being definitive. The path of return — ritual in Eleusis or
contemplative in Plotinus — arises from this dialectic. Recognizing the
lexical and conceptual resonances between these texts amplifies our
understanding of the ancient imagination and its legacy in Western
spiritual reflection.

Finally, the descent of the soul is not an irremediable loss but a tran-
sition that can be understood and reversed. Both on the religious and
philosophical levels of the story, this fall opens up a possibility of re-
turn that unfolds as knowledge, contemplation, or ritual. The figure
of Persephone, tirelessly sought by Demeter, and Plotinus’ conception
of the soul that never completely abandons its origin, constitute two
complementary versions of the same spiritual drama. Myth and philos-
ophy coincide here in pointing out that the soul, even when wandering,

78



Echoes of the Descent of the Soul…

retains the trace of its origin and its orientation toward its fulfillment.
In short, this study underscores the hermeneutic relevance of ancient
texts for thinking about the human condition in symbolic and meta-
physical terms.

References

Berti, E. (2012), “La genesi della dottrina aristotelica dei principi”, in U. Bruch-
müller (ed.), Platons Hermeneutik und Prinzipiendenken im Licht der Di-
aloge und des antiken Tradition, 203–222. Hildesheim: Georg Olms Verlag.

Calabrese, C.C.; Junco, E.B. (2024), “Los fundamentos del alma en Plotino y su
recepción en Agustín de Hipona En. IV, 8 [7] en Gn. adu. Man. 2, 12”,
Cuestiones Teológicas 52.117: 1–18.

Calabrese, C. (2009), “En carro va la muerte”, in O. Cattedra (ed.), El carro. Imá-
genes y símbolos en Oriente y Occidente, 23–53. Mar del Plata: Ediciones
Suárez.

Calame, C. (2015), Qu’est-ce que la mythologie grecque? Paris: Gallimard.
Chantraine, P. (1968), Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire

des mots. Paris: Éditions Klincksieck.
Chiaradonna, R. (2023), Ontology in Early Neoplatonism. Plotinus, Porphyry,

Iamblichus. Berlin; Boston: Walter de Gruyter.
Chirassi, I. (1968), Elementi di culture precereali nei miti e riti greci. Roma:

Edizioni dell’Ateneo.
Cruz Cruz, J. (1971), “Sentido antropológico del mito”, Anuario Filosófico 4.1:

31–84.
D’Ancona, C. (2003), Plotino. La discesa dell’anima nei corpi (Enn. IV 8 [6]).

Plotiniana Arabica (Pseudo-Teologia di Aristotele, capitoli 1 e 7; “Detti del
sapiente greco”. Padova: Il Poligrafo.

Durand, G. (2016¹²), Les structures anthropologiques de l’imaginaire. Paris:
Dunod.

Eliade, M. (1949), Traité d’histoire des religions. Morphologie du sacré. Paris:
Payot.

Faber, R. (2013), Theopoetic Folds: Philosophizing Multifariousness. New York:
Fordham University Press.

Foley, H.L. (1994), The Homeric Hymn to Demeter. Translation, Commentary,
and Interpretive Essays. Princeton University Press.

79



Claudio Calabrese, Ethel Junco / Платоновские исследования 23.2 (2025)

González González, M. (2023), La diosa Perséfone en la religión griega. Una
mirada histórica. Madrid: Editorial Dykinson.

Goulet-Cazé, M.-O. (1982), “L’Édition porphyrienne des Ennéades: état de la
question”, in L. Brisson, M.-O. Goulet-Cazé, R. Goulet, D. O’Brien, Por-
phyre. La Vie de Plotin. Vol. 1: Travaux préliminaires et index grec complet,
280–327. Paris: Vrin.

Grisei, P. (2000), “Visione e conoscenza. Il ‘gioco’ analogico di ‘Repubblica’
VI–VII”, in G. Casertano (ed.), La struttura del dialogo platonico, 262–296.
Napoli: Loffredo.

Gusdorf, G. (2012), Mythe et métaphysique. Introduction à la philosophie, Paris:
CNR Éditions.

Halfwassen, J. (2012), “Plotins Interpretation der Prinzipientheorie Platons”, in
U. Bruchmüller (ed.), Platons Hermeneutik und Prinzipiendenken im Licht
der Dialoge und des antiken Tradition, 223–244. Hildesheim: Georg Olms
Verlag.

Hubert, H.; Mauss, M. (1905), Étude sommaire sur la représentation du temps
dans la religion et la magie. Paris: Alcan.

Kalogeropoulos, K. (2023), “Complementary Evidence for a Renowned Ritual –
Thoughts on the Relationship between Pyre A at Eleusis and the Homeric
Hymn to Demeter”, Pelargòs 4: 11–54.

Kerényi, K. (1991), Eleusis: Archetypal Image of Mother and Daughter. Trans-
lated by Ralph Manheim. Princeton University Press.

Kerényi, K. (1997), Die Mythologie der Griechen. Die Götter- und Menschheits-
geschichten. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Krappe, A.H. (1938), La genèse des mythes. Paris: Payot.
Lohman, D. (1970), Die Komposition der Reden in der Ilias. Berlin: Walter de

Gruyter.
Losada, J.M. (2022), Mitocrítica cultural: Una definición del mito. Madrid: Edi-

ciones AKAL.
Luijpen, W.A. (1976), Myth and Metaphysics. The Hague: Martinus Nijhoff.
Parry, M. (1928), L’Épithète traditionnelle dans Homère: Essai sur un problème

de style homérique. Paris: Les Belles Lettres.
Piccaluga, G. (1966), “Τὰ Φερεφάττης ἀνθολόγια”, Maia 18: 232–253.
Poli, S., ed. (2010), Inni Omerici. Torino: Unione Tipografica-Editrice Tori-

nese.
Richardson, N.J. (1974), The Homeric Hymn to Demeter. Oxford: Clarendon

Press.
Ricoeur, P. (1988), Philosophie de la volonté. T. 2: Finitude et culpabilité. Paris:

Aubier.

80



Echoes of the Descent of the Soul…

Scheer, T.S. (2019), “Natur –Mythos – Religion im antiken Griechenland: Eine
Einleitung”, in Id. (ed.), Natur, Mythos, Religion im antiken Griechenland,
13–28. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Van der Leeuw, G. (1975), Fenomenologia della religione. Torino: Editori Bor-
inghieri.

Van Groningen, B.A. (1958), La Composition littéraire archaïque grecque.
Procédés et Réalisations. Amsterdam: Noord-Hollandsche Uitgevers Maat-
schappij.

Vegetti, M. (1999), Guida alla lettura della Repubblica di Platone. Roma: Editori
Laterza.

Walden, D.O. (2021), Epithet and Identity in Homeric Epic. Diss. University of
Michigan.

Watkins, C. (1995), How to Kill a Dragon: Aspects of Indo-European Poetics. Ox-
ford University Press.

West, M.L. (2007), Indo-European Poetry and Myth. Oxford University Press.
Whitman, C.H. (1958), Homer and the Heroic Tradition. Harvard University

Press.



2.

Рецепции платонизма

Андрей Тащиан

О логическом и логосе у Плотина

AndRey Tashchian
On the Logical and the Logos in Plotinus

AbstRact. It is argued that Plotinus’ key concepts are stages of philosophical logic,
whose heart is the substance-subject dialectic. It is expressed in the ἄνω–κάτω process
of Heraclitus’ logos, transformed by Plotinus into the πρόοδος–ἐπιστροφή rhythmic.
Contrary to the stereotyped views on Plotinus’ beginning as supraontic and supra-
noetic, it is the One taken together with the Nous, for the beginning is consistent only
as a differentiated unity. Despite the traditional reception, the Soul as subject of the
logical (as opposed to the One and the Nous as substance) is the most developed de-
terminacy, whose dialectic is twofold: the Soul has a higher and a lower form, each
doubled — one formed by the opposition of the “pure” Soul and the “world” Soul, the
other — Nature — by the aspects of the externality of the logical and its interioriza-
tion. Plotinus’ totality of the logical, positing difference and incorporating it into the
concreteness of unity at each stage of its actualization, is the Logos, substance-subject.
Being the universal law of the finite and infinite, it cannot be localized in any spe-
cific hypostasis. The form of the absolute concreteness of the Logos is the absolute
opposition of the logical to itself as that of God and human soul. And although their
unity (ἔκστασις) is commonly interpreted as illogical, the Plotinian texts prove that it
is the fully developed concreteness of the Logos as substance generating its opposite —
subject — and returning to itself in the activity of its cognition.
KeywoRds: Plotinus, substance-subject, Logos.

© А.А. Тащиан (Краснодар). tatianus@yandex.ru. Кубанский государственный
университет.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.05

82



О логическом и логосе у Плотина

Πάλιν οὖν σαφέστερον λέγωμεν τίς ὁ λόγος…

Plotinus, Enn. 3.2.16.10–11

Логическое как субстанция-субъект:
о феноменологическом и логическом аспектах мышления

Философски понятая история философии1 есть развитие логи-
ческого, каковое вообще есть самосознательное мышление, и ка-
ковое античность называла мудростью. Конкретность мудрости
как мышления мышления — в том, что ее самость как отношение
с собой есть сразу ее тождество и различие с собой, а ее полага-
ние себя — противополагание себе как мыслящей себя как мыс-
лимой. Но так как каждый из моментов противоположения есть
в себе вся мудрость, то каждый противоположен себе как только
одной стороне оппозиции. Поэтому каждый также есть снятие се-
бя в своей непосредственности и полагание себя как своей проти-
воположности — любовь. Вот почему имя науки мудрости — «лю-
бомудрие»— обусловлено не только исторически, но и логически.

1 Спор о том, какой должна быть история философии — исторической или
философской, проистекает из оппозиции внешней и внутренней рефлексий.
Для первой ее предмет вне ее, и в познании его она не знает себя полагаю-
щей. Такая рефлексия — основа исторической истории философии. Философ-
ская же история философии зиждется на второй. В ней сознание знает свой
процесс в предмете как процесс самого предмета, так что для себя оно не его
видимость, но действительность. Поэтому в философской истории философии
ее предмет— рассказ философии о себе: то, что историко-философское сознание
познает в своем предмете, есть развитие самой логики.

В такой истории философии важен следующий пункт. Одно дело — что́ по-
лагает исторический философ для себя (непосредственность его учения прихо-
дится на него как погруженного в опыт истории философии и еще не знающего,
что́ есть оно в себе); другое — что́ в нем есть для нас (для точки зрения ее резуль-
тата). Ведь последнее — то, что оно есть в себе, по сути. Отсюда различие и/или
тождество того, что есть в мыслях Плотина для него самого, и того, что в них
есть для нас, являет, насколько они логически развиты.

83



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Как любовь к мудрости логическое определенно тогда, когда оно
берется как движение мыслящего к мыслимому, или субъекта
к субстанции, а как любовь самоймудрости—когда логическое по-
стигается как движение мыслимого к мыслящему, или субстан-
ции к субъекту. Если это отношение взято не в разумной конкрет-
ности, а фиксируется рассудком в обособлении сторон, то на сто-
рону субъекта приходится момент единичности мышления, его
абстрактного бытия для себя, а на сторону субстанции — момент
всеобщности, абстрактного бытия в себе. В этом обособлении оба
момента ограничивают друг друга, а их конечность распределе-
на так, что субъект атрибутируется как конечное, а субстанция —
как бесконечное. Но ни один из них не остается в этой рассудоч-
ной абстракции: каждый становится своей противоположностью,
благодаря чему снимается ограниченность и достигается целост-
ность того, что он есть по своему понятию, — действительная бес-
конечность. Каждый влечется быть для себя тем, что он есть в се-
бе: субъект стремится стать субстанциальным, субстанция— субъ-
ектом.

В античной философии эта истина о конкретности субъекта
и субстанции, конечного сознания и бесконечного знания откро-
венна со времен Гераклита, выразившего ее как процесс логоса,
чей путь вверх и вниз один и тот же (b 60 dK). Путь вверх — вос-
хождение субъекта как единичной души к «единому единствен-
но мудрому» (b 32 dK) как всеобщей субстанции; путь вниз — дви-
жение субстанции к тому, чтобы осуществиться в познающей де-
ятельности субъекта (как развернувшейся и произведшей себя
конкретной логической субстанции) (b 115 dK)2.

В итоге развития классической философии3 эти два пути опре-
делились как феноменологический и логический (в особенности).

2 У Плотина этот процесс выражен стадиями в обратном порядке: «исхож-
дение» и «возвращение».

3 Напомним: ее завершающий этап — немецкая классика. Заметим и то,
что в ней получает развитие философская история философии, и неоплатонизм
в целом понимается как система античного мышления, а учение Плотина — как

84



О логическом и логосе у Плотина

Первый — в том, что из двух моментов своей противоположно-
сти мышление делает отправным пунктом субъекта, душу. Так
как непосредственно субъект — единичное конечное сознание,
в нем для него есть неснятая противоположность бесконечного
предмета — мудрости. И раз для себя это сознание еще не всеоб-
щее субстанциальное знание, а только его феномен, то сознанию
нужно соединиться в его видимости с истиной. Отрицая себя как
непосредственную, душа готовится постигать свою субстанцию—
мудрость. Эта форма логического вообще есть то, что мы обозна-
чили как любовь к мудрости. Как любовь же самой мудрости, оно
деятельно, исходя из себя как бесконечной субстанции: произво-
дя ступени своей определенности и превращаясь в субъект как
момент своего возвращения в себя. Эта форма логического — ло-
гическое в особенности.

Логическое в особенности традиционно называется метафизи-
кой. Ее предметность — не абстрактное самотождество, ушедшее
из отношения к субъекту. Хотя непосредственно субстанция про-
тивостоит субъекту (как всеобщее — единичному, бесконечное —
конечному, и т.п.), ее понятие не дает ей пребывать в безразли-
чии к нему, ибо он— ее собственная определенность. Мышлению,
впрочем, трудней двигаться по «пути вниз». Ведь, исходя из себя
как непосредственного субъекта, мышление столь же непосред-
ственно, «без труда» находит себя неравным себе и потому по-
движным в отношении непосредственно равной себе субстанции.
Первый — феноменологический — шаг мышления, стало быть,
в том, чтобы двигаться по «пути вверх» и уравнивать себя с со-
бой. Но мышлению нужно сделать еще один — собственно ло-
гический — шаг: постигнуть себя в полагании различия с собой,
чтобы тем самым мудрость из объекта любви преобразилась в ее
субъект.

отношение субстанции и субъекта. См., например, Beierwaltes 1970; Montecinos
Fabio, Serey Aguilera 2021.

85



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Эта корневая мысль Гераклита о субъектности субстанции,
прорастает в платонической традиции4. Платон не только пока-
зывает «путь вверх» феноменологического субъекта5, но и «путь
вниз» логической субстанции6. Однако свое систематическое раз-
витие логическое как конкретность субстанции-субъекта обрело
у Плотина, получив исторический образ иерархии ипостасей7.
Принципиально и то, что мы находим у Плотина комплекс поло-
жений о логосе, каковой, как мы удостоверимся, есть альфа и оме-
га производящего себя логического процесса.

Субстанция логического как исток его процессуальности:
единое и ум

Логическое как всеобщее, «единое» — не абстрактное тожде-
ство рассудка, лишенное различия и равнодушное к познающе-
му его сознанию. Вопреки фикциям о нем как о неподвижном, не-
сущем и непостижимом, оно — процессуально и откровенно. Но

4 П. Наторп убежден, что логическое у Платона тесно связано с душой: нет
ничего логического, чего бы не было в душе, и нет ничего душевного, что не
было бы логическим. Их различие лишь в том, что душа — это целостность
порождающего себя логоса, ибо в ней он, открываясь себе, сознает и познает
себя (см. Natorp 1921: 465, 468, 499).

5 Этот процесс явлен и в мифе об Эроте (Smp. 201d1–212b8), и в его учении об
анамнезисе (Men. 81a10–86b5; Phd. 72e3–76a7; Phdr. 249c1–250c8), и в доказатель-
ствах бессмертия души (Phd. 70c4–107a1; Phdr. 245c5–246a2; R. 608d3–611a2).

6 Этот аспект у Платона — в его критике представлений о субстанции как
неподвижной (Sph. 248a4–249d5); в утверждении ее как познающей жизни — ду-
ши (Sph. 248d10–249a3; Phlb. 30c9–10; Ti. 30b3, 37b3–с5, 46d5–6); и в положениях
о независти божества (Phdr. 247a7; Ti. 29e1–2; Epin. 988b6–7) как кульминации
любви самой мудрости, порождающей беззавистную любовь к мудрости (Smp.
210d6) познающего ее субъекта.

7 У Плотина две «оси» метафизики: 1) три ипостаси и 2) бинарные фазы их
произведения — πρόοδος и ἐπιστροφή (см. Stamatellos 2007: 10). Это члены ло-
гического организма, в развитии которого на иерархию ипостасей приходится
момент его особенного содержания, а на ритмику исхождения и возвращения—
момент производящей это содержание всеобщей формы.

86



О логическом и логосе у Плотина

нужно признать: Плотин (и весь неоплатонизм), мысля логиче-
ское начало, противоречив, ибо порой полагает его разумное со-
держание в рассудочной форме8. В ней начало всеобще лишь как
«чистая» непосредственность, абстракция: оно изъято из отноше-
ния к опосредствованию, в коем его определенность9. На деле же
начало — в полагании иного (иначе оно не было бы началом)
и в себе им опосредствовано. Определенность начала не внешняя
для него, а есть его различие с собой, так что его опосредствова-
ние есть (само)развертывание10 в целостность, каковая и есть под-
линная непосредственность. Поэтому, раскрывая природу нача-
ла как единого, Плотин, во-первых, называет его единым логосом,
а во-вторых, полагает его таковым как в отношении ко всему (Enn.
6.8.17.22) (что начало не есть непосредственно), так и в отношении
к себе. Более того, эта его конкретность (различенное в себе един-
ство) «вовсе не есть его определенность для внешнего или ино-
го, но вся такова для него самого» (Enn. 6.8.17.26–27). Значит, по

8 Так, Плотин мнит, что единое «сверхбытийно» (Enn. 6.8.14.42), и, познавая
его, душа расположена презирать мышление (Enn. 6.7.35.1–3), так что в едином
нет для него места (Enn. 5.6.6.1–2). Он даже упрекает Аристотеля: у последнего
начало (ум), хоть и «отделено» от конечного, всё же есть мыслимое и мыслящее
себя, а значит, Аристотель отменяет его в качестве начала (Enn. 5.1.9.7–9).

9 «Чистота» начала — только видимость: на деле его «непосредственность»
положена субъектом и есть результат его феноменологического движения. Так,
Плотин в первом же трактате (Enn. 1.6) вводит в царство метафизики вообще
и единого в особенности посредством подъема души от чувственности к тому,
что названо «источником и началом» (Enn. 1.6.9.41–42), но что есть финал этого
движения и опосредствования.

10 Хотя рассудок тщится удержать единое от развертывания, и Плотин порой
пленен мыслью о едином как абстрактно тождественном бытии без инакования
и развертывания (Enn. 3.7.6.15–16), разум мыслителя преодолевает эту косность:
у него есть положения о развертывающем себя едином. Так, выражая мысль
о развернутости начала в уме, Плотин уподобляет их отношению окружности
и ее центра, каковой, будучи неразвернутымнепосредственно, всё же развернут
в ней. Так же нужно понимать и то, что хотя единое непосредственно не ум,
оно есть ум в себе, ведь ум произведен и развернут «из умной природы самого
[единого]» (Enn. 6.8.18.17–22).

87



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Плотину, конкретность начала — это не то, как оно выступает для
внешней рефлексии, будучи при этом лишенным различия в се-
бе; это — его внутренняя рефлексия. Стало быть, несмотря на уси-
лия рассудка фиксировать начало в абстракции, разум Плотина
развертывает его в круг его бытия. Так логическое начало полага-
ется как система актов (категорий) логического, чья целостность
единственно реальна как единое. Она ум, в котором всё сущее
имеет свою субстанцию.

Так что единое у Плотина — исток определенности и процессу-
альности мышления: различенность, представляемая им как спе-
цифика ума в противоположность тождественности единого, про-
истекает из единого. Плотин сам утверждает: «должно быть не
только единое», и «ничто из сущего не имело бы бытия, если бы
единое пребывало в себе» (Enn. 4.8.6.1–3). Тем самым единое поло-
жено им не как безразличное и неподвижное, а как различающее
себя, текучее в себе, и, значит, это начало действительно в той
конкретности, в которую оно истекает11.

Мысль о текучести логической субстанции восходит к Герак-
литу, познавшего единое как единство оппозиций (бытия и небы-
тия, тождества и различия) — становление. Но, соотнося его насле-
дие с его рецепцией у Плотина, нельзя не видеть «двоемыслие».
С одной стороны, говорится о неподвижности единого; с дру-
гой — что невозможно, чтобы в умопостигаемом всё было неиз-
менным, если возможно возникновение идущего за ним низше-
го, необходимого в своем бытии лишь из высшего (Enn. 4.8.3.27–
30). В одном случае говорит рассудок, а в другом — разум. Так как
для нас у Плотина единое — продукт логического процесса, то эта
имманентная текучесть определяет его к полаганию сущей в нем
логической полноты — к перетеканию из (удерживаемого рассуд-

11 К слову, у Плотина для описания единого в его полагании многого мас-
са выражений, производных от глагола «течь» (см., например, Gerson 1993: 559;
Gerson 1994: 22).

88



О логическом и логосе у Плотина

ком) момента безразличного тождества и обездвиженности в кон-
кретнуюцелостность различенного и подвижного внутри себя ор-
ганизма ума. И так как у Плотина субстанциальное начало в себе
конкретно, текуче, для нас (хотя и не всегда дляПлотина) оно—не
абстрактное единое, а взятое вместе с умом, каковой как обраще-
ние вокруг него есть течение «единого логоса» внутри себя. Этот
же процесс приводит субстанцию и к отношению с собой в своей
конкретности, к ее становлению своей рефлексией иперетеканию
в противоположность — в субъект, в душу.

Душа как субъект логического

Быть душой, сознанием значит быть для себя, полагая бытие
иного как момент отношения к себе. Поэтому логическое как ду-
ша есть действительный субъект тогда, когда оно обращением
к себе как к субстанции (к уму) полагает, творит свою предмет-
ность, иное как природу, конечное.

Хотя у Плотина в иерархии божественного душа идет послед-
ней (Enn. 5.1.7.47–48), она его самая развитая форма. Мнимая под-
чиненность души уму — в том, что она видится только как его
образ, отблеск (и т.п.) (Enn. 5.1.3.8; 5.1.6.46; 6.7.17.39). Плотин даже
толкует различие души и ума как отношение восприемницы-
материи и формы (Enn. 5.1.3.22–23). Но если душа — рефлексия
субстанциального знания, она — его не остающееся в себе, а по-
ложенное различие с собой, реальное сознание. Она — удвоенное
бытие логического для себя, а не диада лишь в себе, как ум. Пло-
тин поэтому переносит субъектность души на ум, говоря, что ду-
ша для того, чтобы быть собой, должна познавать ум как свою
субстанцию, подобно тому, как ум должен постигать единое, что-
бы быть умом (Enn. 5.1.6.47–48). Ведь ум как только субстанция ло-
гического и как лишь момент его тотальности не есть реальное
познание, ибо последнее предполагает положенное расторжение
мышления (на субъект и субстанцию), которого нет в уме.

89



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Для показа связи души и ума Плотин обращается к мифу —
к генеалогии богов Урана, Кроноса и Зевса, видя в них коррелят
ипостасей12. Уран коррелят единого, Кронос — ума, а Зевс — ду-
ши. Центр внимания Плотина — связь Кроноса-ума и Зевса-души.
Будучи порождением Урана-единого, Кронос-ум оскопляет отца
и сам порождает богов (умные сущности), удерживая в себе и со-
зерцая их. Лишь один из сыновей Кроноса — Зевс — являет себя
вовне, благодаря чему познается божественность его отца и бра-
тьев (Enn. 5.8.12.3–11). Это важно для понимания Зевса-сына как
откровения логической субстанции (Кроноса-отца) — ее субъек-
та. Особо же значим пассаж о детоубийстве Кроноса, проглатыва-
ющего отпрысков. Так, по Плотину, Кронос-ум как бы пожирает
порожденные им умные божества-эйдосы, оставляя их в себе и не
давая им низойти в иное (Enn. 5.1.7.29–35). Но так как Зевс-душа
как истечение Кроноса-ума сковывает его в неподвижном само-
тождестве (Enn. 5.8.13.1–2), последний логически — абстракция бо-
жественного; первыйже— полнота. В себе сущее различие ума на
умопостигаемое и умопостигающее (и возникающее из него мно-
жество в противоположность абстрактному — «оскопленному» —
единству Урана-единого) не есть различие как таковое. Оно «про-
глочено», ибо не положено как различие с собой. Реально разли-
чие только в душе, ибо в ее целостности его бытие для себя есть че-
рез бытие для иного, отчего именно Зевс творец конечного и его
управитель.

У Плотина душа как целостность различена на противополож-
ные формы — высшую и низшую. Высшая наполнена умом, пре-
бывает в нем, и сама умна (Enn. 2.3.18.14; 5.1.3.11–12; 5.1.3.17–18). В ней
душа, будучи субъектом, субстанциальна. Даже когда Плотин го-
ворит о различии ума и высшей души как о различии формы
и материи (Enn. 3.9.5.3; 5.1.3.22–23), он полагает его формально,
признавая, что, кроме того, что они вообще различны, в их от-

12 См. Enn. 5.1.7; 5.8.12–13. См. также Pépin 1955: 21; Cilento 1960: 252–254; Лосев
2000: 515, 617–618; Hadot 1981; Lo Casto 2018.

90



О логическом и логосе у Плотина

ношении нет никакого «между»13, и что реально ум и душа в ее
всеобщности совпадают14.

Но превратно отрывать ум от души не только онтологиче-
ски, но и гносеологически — толкуя положения о созерцательной
и дискурсивной формах мышления как неподвижно фиксирован-
ных за умом и душой. Плотин учит о различенности мышления
на два аспекта — созерцания и дискурса. Один — момент вечно-
го покоя мышления и совокупный охват мыслимого15, другой —
момент подвижности, процессуальности, «переход» от одной ча-

13 Enn. 5.1.3.21–22. 1) То есть, кроме них самих, нет ничего, что бы, различая
их, было их единством: их различие и единство — в одном из них. Но различие
с собой на себя как субъект и субстанцию есть душа: она целое себя и своей про-
тивоположности. И не ум, а душа — «форма» (всеобщность) обоих как момен-
тов отношения, «материй». 2) Интересны комментарии историков философии
об отношении низшей ипостасности к высшей (ума к единому, души к уму),
взятого как формальное различие: в них они задействуют Плотинову метафо-
ру зеркала (и даже материи-зеркала) (Enn. 3.6) для передачи этого отношения
как отражения (рефлексии) (см. Шичалин 1978; Протопопова 2006). Правда, ис-
следователи не задаются вопросом о том, как эта мысль Плотина рефлектирует
внутренне, что постараемся сделать мы. Как рефлексия высшего, низшее — не
вне его, а есть его же различие с собой: лишь через рефлексию в низшее, выс-
шее выражается, реализуя свое понятие. Значит, из положений Плотина следу-
ет, что только в душе ум — то совершенство, которым она полна, или она и есть
совершенство ума (хотя рассудок Плотина полагает его χωρὶς ψυχῆς). То есть
субстанция субстанциальна лишь в «зеркале» субъекта. И раз логически вне
отражения нет отражаемого, вне субъекта нет субстанции. Рассудок твердит,
что «по ту сторону» зеркала есть подлинная, а не отзеркаленная реальность,
но такая «реальность» сама — лишь «зеркалящая» деятельность субъекта (его
рассудка). Поэтому отношение отражающего и отражаемого переворачивается:
субстанциальное, «высшее» превращается в «зеркало» субъекта, «низшего», че-
му находим подтверждение в мысли Платона о том, что божество (как субстан-
ция) есть лучшее зеркало души (как субъекта), в коем она постигает себя саму
(Alc. 1 133c13–16).

14 По Плотину, душа не вытекает из ума вовне, но есть в нем, как его иное
(Enn. 5.1.3.10–12). Значит, душа (как субъект) — внутреннее различие ума (как
субстанции).

15 Enn. 3.8.9.21–22; 4.4.1.20. См. также, например, Гарнцев 1987: 56; Bussanich
1988: 94–95; Tornau 1998: 489; Emilsson 2007: 177, 179–180; Lortie 2010: passim; Cornea
2016: passim; Chiaradonna 2022.

91



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

сти мышления к другой16. При этом последний аспект, оставаясь
мышлением вообще, есть стремление связать в единое положен-
ные в различии части мыслимой тотальности. Первый считается
«чистым» и бесконечным мышлением; второй — рассуждением,
мышлением конечным. Один называется разумом (νοῦς, νόησις),
другой — рассудком (διάνοια, λογισμός, и λόγος в одном из значе-
ний).

С одной стороны, Плотин говорит, что ноэтическое (разумное)
мышление — привилегия ума: оно отлично от присущего душе
дианоэтического (рассудочного) как симультанное — от сукцес-
сивного, как непосредственное (беспредпосылочное) — от опосре-
дованного (из предпосылок)17. С другой — что понятие души —
в умопостижении (в созерцательном мышлении): не в рассудке,
а в разуме18. Более того, само творчество души (реальность ее по-
нятия) — не в дискурсивности, а в созерцании19. Этот диссонанс
можно «объяснить» тем, что Плотин не привел различие созер-
цания и дискурса «в однозначное соответствие различению ума
и души»20, — тем, что он не разграничил уми душу гносеологиче-
ски так же, как он якобы разграничил их онтологически. Но про-
блема в том, что «однозначное» противопоставление ума и ду-
ши на разум и рассудок, где каждый — только отрицание дру-
гого, есть их полагание лишь в моменте рассудка. Разум же как
всеобщая форма не исчерпывается противопоставлением рассуд-
ку, но включает его в себя, будучи конкретностью себя (как мо-
мента) и своей противоположности. Вот почему до конца разви-
тая логика созерцания как целостного познания в том, чтобы оно
было также ее постижением в различенности (дискурсом), без

16 Enn. 4.4.1.15–16; 5.3.17.23–25; 6.2.21.27–28. См. также, например, Гарнцев 1987:
56; Santa Cruz 2006: 209; Emilsson 2007: 178–179; Lortie 2010: 51; Stróżyński 2014:
24–25.

17 См. Enn. 3.9.1.35–36; 5.1.3.12–13.
18 См. Enn. 1.1.13.5–8; 4.8.3.21–22; 5.1.3.16–19.
19 См. Enn. 3.8.3.12–14; 3.8.passim; 5.1.3.16–17. См. также Arnou 1921: 56–58; Loder

2016: 61.
20 Гарнцев 1987: 57.

92



О логическом и логосе у Плотина

чего созерцаемое — пустая абстракция. А так как в содержании
плотиновской доктрины ипостась, в которой у Плотина — пусть
не методически, но всё же стихийно — объединены созерцатель-
ность и дискурсивность, есть душа, то она и на гносеологическом
уровне есть «совпадение» с умом.

Но единство души и ума — не абстрактное, а конкретное тож-
дество: будучи «всей деятельностью» (Enn. 5.1.3.9) и действитель-
ностью ума, душа всё же отлична от него в своей субъектности.
Дело в том, что ум остается неположенным различием — разли-
чием в себе, а душа реальное, сущее для себя различие22. Поэтому
она не ограничена распадением на противоположные формы от-
ношения к себе и к иному (на высшую и низшую). Это различие
«усугублено»: каждая из этих форм также выявляет присущее ей
раздвоение.

Так, по Плотину, в высшей душе, кроме умопостижения, есть
и кое-что иное, из-за чего она не остается умом и деятельна сама
по себе (Enn. 4.8.3.21–25). Но откуда это иное вошло в душу? Для
рассудка иное не внутреннее души, ибо таковое — только умопо-
стижение. Поэтому, мысля рассудочно, Плотин мнит, что в душе
это иное («то, что хуже [умопостижения]») «откуда-то еще» (Enn.
5.1.3.19) — из области, внешней к ее ипостасности. Такая «интер-
венция» — неразрешимый парадокс. Ведь то иное, что есть в уме
принцип его в себе сущего различия (то, что Плотин называет ма-
терией ума), так же умно (Enn. 5.1.3.23), как и сам ум, и не значимо
как реальное различие.

Итак, раздвоение не вменяется в вину сотворившему душу
отцу-уму; его инкриминируют неиспостасному иному. Но ему
только предстоит возникнуть в деятельности души, каковая пред-
ставлена уже отвернувшейся от ума к нему. Превратность в том,
что если рассудочно фиксировать функцию отца за умом, а от-

22 Ту же мысль формулирует Э. Варессис, говоря, что, в отличие от застрева-
ющего в себе ума, душа не только пребывает в себе, но и обращается к чувствен-
ному (Varessis 1996: 241).

93



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

прыска — за душой, невозможно объяснить наличие в высшей
душе различия, ибо в произведении не может быть того, чего нет
в производителе (если только не полагать материю произведения
самостоятельной по отношению к форме, что не вяжется с мыс-
лью об умной материи). Но тогда выходит, что раздвоение ду-
ши— реальность и бытие для себя того, что в уме есть лишь в себе.
Значит, эта бинарная внутри себя душа — актуальность той суб-
станциальности, коей ум является только в потенции, и душа —
ум в его полноте.

Присущее душе иное есть ее положенность как самости. Лишь
в единстве с ним душа деятельна и действительна как душа.
Неверно поэтому понимать душу у Плотина так, будто высшая
занята умопостигаемым божественным, а низшая — конечным23.
Именно про высшую душу Плотин говорит, что она не ограниче-
на созерцанием ума. Смотря в себя, она также занята полаганием
и управлением того, что «после нее» (Enn. 4.8.3.22) — небожествен-
ным, чьей субстанцией она является24.

Логическое удвоение высшей душиПлотиниллюстрирует сво-
ей версией мифа о двух Афродитах — «небесной» и «земной».
Первая как дочь Урана (или Кроноса) — Афродита-Урания — сим-
волизирует душу как чисто божественную, умную, вне связи с ко-
нечным. Она не рождена матерью, что философски означает ее
бытие вне иного, материи (Enn. 3.5.2.17–27). Наряду с ней есть
мировая душа (Enn. 3.5.3.27–28) — космическая Афродита (Enn.
3.5.3.30), дочь отца Зевса и матери Дионы, оппозиция «чистой»
душе. В изложении оппозиций высшей души у Плотина виден
разлад: для него душа собственно — только «чистая», что вы-

23 См., например, Zamora Calvo 1996: 337; De Blassi 2015: 177.
24 Это различие высшей души очевидно там, где Плотин говорит о душе

как Зевсе — управляющем и упорядочивающем принципе вселенной. Он дво-
як: 1) Зевс — Демиург, символизирующий вечную жизнь души, погруженную
в умопостижение; 2) он же мировая душа, образующая и организующая конеч-
ное на основе созерцаемой ею умопостигаемой субстанции (см. Enn. 4.4.10.1–7).

94



О логическом и логосе у Плотина

ражено в тезисе, по которому космическая Афродита «не есть
только душа и не есть душа как таковая» (Enn. 3.5.3.31). Это след-
ствие неспособности рассудка справиться с диалектикой высшей
формы души, внутри себя различенной через отношение к ино-
му, благодаря чему она и есть для себя конкретная целостность.
Этот недостаток заметен и в преподнесении мифического сюже-
та, ведь родители космической Афродиты — Зевс и Диона — оба
принадлежат к области чисто божественного. То есть образы Пло-
тина обращены против его рассудочного представления и утвер-
ждают логику нашего понимания. Важно не то, что, в отличие от
одной Афродиты, у другой есть мать (хотя это необходимый мо-
мент различия). Главное — что это различие проведено внутри
самого божественного, так что его отношение к иному есть от-
ношение к себе. Из этого следует, что мировая душа у Плотина,
вопреки его подаче, есть момент, образующий вместе с «чистой»
душой, конкретность высшей души. Более того, так как космиче-
ская Афродита — различие божественного с собой, мировая душа
есть не только отношение божественного к небожественному, но
также иное самого этого отношения к иному и возвращение из
него в себя как божественную, «чистую» душу. Поэтому Плотин
и говорит, что космическая Афродита порождает в душах смерт-
ных любовь к умопостигаемому25, а значит, сама высшая душа
есть процесс логической целостности.

Но раз логически мировая душа у Плотина отнесена к высшей,
то низшая — это природа26. И раз природа не четвертая ипостась

25 См. Enn. 3.5.3.30–38.
26 То есть мнение, будто низшая душа у Плотина — мировая, превратно.

Неверно также истолковывать мировую душу как душу в целом, а природу —
как низшую часть мировой (См., например, Deck 1967: 31–33, 41, 46, 64, 68, 113,
115; Morel 2009: 387, 391; Бриссон 2009: 439). Повторим: мировая душа — вид
высшей, а низшей нужно считать природу (см., например, Theiler 1944: 220;
Armstrong 1967: 91; Santa Cruz, Crespo 2007: lx; De Blassi 2015: 193). Ф. Карфик даже
специально отмечает, что природа — низшая часть души «именно как души»
(Karfik 2014: 124).

95



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

наряду с тремя божественными27, а душа по своей субстанции, то
в чем же главное отличие низшей души от высшей?

Тогда как высшая душа у него — (мыслящее) сознание (Enn.
4.4.13.1–2), природа бессознательна: ее деятельности для нее нет28.
Для обрисовки ее бессознательности Плотин прибегает к сравне-
нию: если кто-то пожелает приписать природе сознание, то его
надо уподобить «сознанию» спящего в противоположность тако-
вому у бодрствующего29.

Здесь нужно вспомнить о внутренней противоположности
знания себе, ведь когда Плотин говорит о знании души в природе
как о незнании, он выражает присущую знанию диалектику. Мо-
мент бессознательности необходим в душе как сознании. Созна-
ние раздвоено на моменты знающего и знаемого: знания, сущего
для себя, и знания, сущего только в себе, не знающего себя знания.
Последнее — предметность сознания, или момент, имеющий зна-
чение лишь части, а не целого знания и сознания. Природа и есть
эта непосредственная предметность души для себя, так что хотя
природа, взятая абстрактно, и не душа как сознание, а ее иное,

27 А. Армстронг, например, указывая, что «низшая фаза души» — природа
(Armstrong 1967: 85), всё же, вопреки запрету Плотина полагать число ипостасей
больше трех и его мысли, что душа субстанциально одна во множестве форм
(Enn. 2.9.2.1–6), убежден, что он учит о четвертой ипостаси. Это-де следует из
того, что выведение природы представлено им как произведение душой новой
ипостаси (Enn. 5.2.26), отчего низшая душа относится к высшей, как высшая —
к уму (Armstrong 1967: 86). См. также критику этой трактовки у Риста (Rist 1967:
92–93), а у Санта Крус и Креспо — утверждение, что хотя функционально душа
раздвоена, она субстанциально едина, так что природа — не новый онтологиче-
ский уровень (четвертая ипостась) (Santa Cruz, Crespo: lx).

28 См. Enn. 4.4.13.8–9. Ср. также Enn. 2.3.17.2–5; 3.8.1.22; 3.8.4.1–4; 4.4.13.13–14.
29 Enn. 3.8.4.22–25. Это сравнение—предмет вниманиямногих историков (см.,

например, Drews 1907: 143; Inge 1918: 155; Schwyzer 1960: 372; Deck 1967: 71; De Blassi
2015: 194). Начиная, пожалуй, с Древса, оно сопоставляется с приписываемым
Ф. Шеллингу тезисом о природе как спящем духе (Drews 1907: 143; Inge 1918: 155;
Deck 1967: 71).

96



О логическом и логосе у Плотина

она душа субстанциально, в себе30, ведь она также есть — пусть
и бессознательное — знание31.

Кроме того, природа как бессознательное знание также удво-
ена. С одной стороны, как процесс логического она его полага-
ние вовне себя. Это стремление быть природой Плотин описыва-
ет диалектически. Во-первых, душа «пытлива»: желая сразу быть
и началом себе, и собой непосредственно, и потому, ища полноту
бытия, она приводит себя в движение (Enn. 3.7.11.15–17), цель кото-
рого — транслировать в иное то, что созерцается ею в уме (Enn.
3.7.11.20–22). Усиливая эту мысль, Плотин использует сравнение:
стремясь к знанию (Enn. 3.8.5.3–4), влекущему ее вовне ума (Enn.
4.7.13.4–5), душа словно беременна и переживает родовые муки
(Enn. 3.8.5.4; 4.7.13.7); в их результате она воплощает созерцаемую
в уме полноту (Enn. 3.8.5.4–5) в порядок и красоту природы. То
есть рвение души быть природой есть ее желание быть для себя
предметной вполне, ради чего она выносит сущее в ней вовне
и извне познает то, что́ она внутри (Enn. 3.8.6.26–29). Во-вторых,
Плотин заостряет проблему, допуская, что ее влечение может об-
ратиться вспять, прервав жизнь природы. Но если предположить,
что душа обернулась к уму как высшей, так и низшей частью, то
разве тогда было бы что-нибудь, кроме вечного? Нет, тогда бы
всё различие сущего утратило реальность. И главное: в отноше-
нии какого еще предмета как своего иного была бы деятельной
душа? При принятии такого предположения невозможно утвер-
ждать, что ее деятельность предметна, ведь то, в отношении чего
производится деятельность, должно полагаться вовне как пред-
мет (Enn. 3.7.12.4–15). Итак, необходимость полагания вовне сущей
в себе конкретности — в том, что она обретает целостность тогда,
когда ее моменты сами положены как сущие. Поэтому в себе су-

30 Ср. со словами Гегеля: «Природа — отчужденный от себя дух» (Hegel 1986–
1990: 9.25).

31 Ср. также с дефиницией природы у Плотина как «логической бессозна-
тельности» (Antúnez-Cid 2006: 55).

97



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

щая всеобщность развертывается в пространство и время, во мно-
жество единичностей, так что заговорившая в фантазии Плотина
природа сообщает, что они видятся «как бы выпавшими» (Enn.
3.8.4.10).

С другой стороны, внеположность не исчерпывает понятие
природы. Душа как ее суть не покидает ее во внешней предмет-
ности, но возвращает ее из внешности и дискретности внутрь
себя, превращая ее особенный процесс во всеобщий процесс се-
бя самой. Этот второй момент природы — интериоризация — за-
ключен в том, что она созерцание (θεωρία)32. Если бы созерца-
ние природы ограничивалось формой внеположности, оно бы-
ло бы лишь дискретностью созерцаемого, предмета созерцания
(θεώρημα, θέαμα) и созерцающего, субъекта созерцания (θεωρούν),
а не было бы их единством — созерцанием как таковым. Как
созерцание, природа не оставляет положенные вовне моменты
«выпавшими» из ее единства и в отрыве друг от друга. Так как
ее производящая деятельность есть созерцание33, то им связаны
как всеобщая форма созерцания (созерцающее и созерцаемое),
так и лишь по видимости дискретное, единичное содержание.
Ни один из моментов созерцания не коснеет во внеположности
к другим и имеет в другом не конец34 как только отрицание, а
полагание полноты определенности, благодаря чему каждый рас-
крывается как бесконечный, текучий в себе и вобранный внутрь
процесса природы и души. В созерцании природы душа прони-
кает собою всю ее внеположность, и нет ни одного ее момента,
который бы не был познающей деятельностью души35.

Значит, хотя созерцание природы бессознательно, она также
есть всеобщая деятельность созерцания, пронизывающего у Пло-
тина каждую ступень логического36. Но что же есть, по Плоти-

32 См. Enn. 3.8.1.23; 3.8.3.13.
33 См. Enn. 3.8.3.20–21; 3.8.5.1–2; 3.8.7.1–2.
34 См. Enn. 3.8.5.29–30.
35 Благодаря созерцанию душа пребывает «во всем» (Enn. 3.8.5.31).
36 Так как у Плотина природа и божественное образуется созерцанием и есть

созерцание (Enn. 3.8.7.1–2), его учение называют «панконтемпляционизмом»

98



О логическом и логосе у Плотина

ну, то, что увязывает творчество природы с созерцанием37 и его
посредством вбирает в свою целостность всё бытие и его опреде-
ленность? Этот субстанциальный «средний термин», располага-
ющий любой горизонт логического в противоположность созер-
цающего и созерцаемого и через это противоположение сопола-
гающий их в конкретное единство созерцания, есть то, что Пло-
тин называет логосом38.

Философ утверждает не только то, что логос деятелен в при-
роде (Enn. 5.8.3.1; 2.3.17.2–3) и что душа управляет всем сообразно
с ним (Enn. 2.3.13.3–4), но и то, что природа вообще есть логос (Enn.
3.8.2.28–29). При этом логос природы, расторгая себя, полагается
в ее видимой внеположности вплоть до разрозненного механи-
ческого существования. Такой «последний» и «мертвый» (Enn.
3.8.2.31–32) логос не может собраться из дискретности в цельность
органического единства и воспроизвестись в другом (Enn. 3.8.2.32).
Но и в этой разорванности он не лишен родовой связи, ибо этот
«мертвый» — «брат» логоса, имеющего жизнь (Enn. 3.8.2.32). И хо-
тя во внешности чувственной формы (Enn. 3.8.2.31) логос природы
создает иллюзию неживой махины, последняя подвижна лишь
потому, что, будучи логосом, не перестает бытьжизньюимышле-

(Kirchner 2017: 74). Θεωρία у Плотина — само понятие познания, и к нему как
к роду восходят даже низшие в сравнении с умосозерцанием виды (Enn. 3.8.7.3–
5). «Все стремится к созерцанию» (Enn. 3.8.1.2), ибо всё бытие — как сознательное,
так и бессознательное (Enn. 3.8.1.3) — есть познание как полагание и снятие раз-
личия бытия в себе и бытия для себя, субстанции и субъекта.

37 См. Enn. 3.8.3.1.
38 Этот логос — не то, что Плотин называет τὸ σκοπεῖσθαι, а мы — внешней

рефлексией. Последняя как рассудок не схватывает конкретность бессознатель-
ной логики природы. Плотин, правда, противоречив, говоря, 1) что природа как
созерцание есть логос, и — прямо противоположное — 2) что то, что она есть
в себе (созерцание), у нее не от логоса (см. Enn. 3.8.3.12–13). Но он снимает это
противоречие, объясняя, что под логосом в последнем случае он подразумевает
τὸ σκοπεῖσθαι (см. Enn. 3.8.3.13–16). То есть, хотя, по Плотину, природа не логос
как рассудок, она как созерцание есть логос как бессознательный разум. Или
иначе: так как природа исходно не нуждается в рассуждении (Enn. 4.4.11.4–5), ее
логос — это «raison sans raisonner» (Ravaisson 1846: 399).

99



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

нием39, ведь «всякая жизнь мышление» (Enn. 3.8.8.17). Стало быть,
по Плотину, то, что посредством созерцания обеспечивает приро-
де жизнь и включенность в процесс души, есть животворящая всё
внутренняя мощь логоса.

Логос как конкретность субстанции и субъекта

Логос — самая трудная категория античной философии40. Ее
трудность — в том, что в античной мысли множество доктрин ло-
госа, и в каждой он ансамбль смысловых ролей. Эту трудность не
преодолеть историческим объяснением многоролевой игры ло-
госа через видимые заимствования его содержания из предше-
ствующих концепций: такое «объяснение» описывает механиче-
скую передачу смыслового импульса от одного явления другому,
показывая лишь внешние действующие причины, но не прони-
кает в органику явления, его понятие41. Между тем, именно это
понятие как цель и приводит в движение особенные моменты
своего содержания, полагая их в качестве условий самопознания.
Так что полноту объяснения особенные роли логоса обретают
лишь тогда, когда целиком разыграна игра его понятия — когда
оно стало понятием себя самого. Субстанция-субъект, или поня-
тие как сознание, познающее себя как предметную сущность, —
вот принципиальное определение логоса.

39 По Плотину, конечное — «повсюду жизнь, выявляющая немеханическую
мудрость» (Enn. 2.9.8.14–15). Так он внушает мысль о внутренней органичности
определенного логосом конечного. Поэтому и нельзя ограничивать творчество
природы представлением о рычаге (Enn. 3.8.2.3–4), о механической причинно-
сти, во внешности каковой нет внутренней целесообразности, органики поня-
тия.

40 См., например, Rist 1967: 84; Vollenweider 2009: 379; Michalewski 2014: 210.
А.Ф. Лосев убежден, что современной науке «особенно не повезло» именно с
логосом (Лосев 2000: 492).

41 СамПлотин осуждает механическое объяснение как объяснение через «те-
лесные причины» (Enn. 4.4.32.1). Ср. также с тем, как Л.Шестов улавливает, что
историческое объяснение (через «идейное влияние», то есть механику «дей-
ствующих причин») центрального противоречия философа (как сразу «панло-
гиста» и «мизолога») «совершенно недопустимо», ибо его причины «более глу-
бокие и несравненно более важные» (Шестов 1993: 329–331).

100



О логическом и логосе у Плотина

Всё же начнем с толкования логоса как души и преимуще-
ственно в «демиургической» функции42. Плотин не раз называ-
ет душу «логосом ума» (в смысле образа ума, его выражения,
и т.п.)43, а также говорит о ней, с одной стороны, как о логосе, про-
истекающем из божественного интеллигибельного, а с другой —
как о логосе, творящем чувственное, организующем его и управ-
ляющем им, отчего душа-логос мыслится как связь между беско-
нечным и конечным44. В этой роли логос видится проводником
умного в чувственное, посредником или мостом между ними45.

Но воззрение Плотина на логос не ограничено душой. Так, со-
относя ее с умом, он называет ее логос «смутным» (Enn. 5.1.6.46).
Это значит, что ум тоже логос (только «ясный»), и «как душа —
логос и энергия ума, так ум — [логос и энергия] единого»46. Бо-
лее того, Плотин отмечает, что душа рождена оформленной и воз-
водится в высшую форму умом и логосом47, то есть логос здесь
функционален не как душа, а как ум48.

Историки не раз отмечали у Плотина тождество логоса в од-
ном из значений и ума49. Но далее нужно понять: логос — это
и существенность единого. Вспомним, что Плотин сам атрибути-
рует субстанциальное начало как «единый логос». Контекст его
мысли прозрачен: конкретность конечного творится конкретно-
стью бесконечного — ума, причем последняя в своем многообра-

42 Хотя «первый демиург» у Плотина ум, «последний творец» — душа (Enn.
2.3.18.13–15), ибо в уме нет реального разрыва сознания ипредмета. Он возникает
лишь в душе как бесконечном, творящем конечное (см. Enn. 3.8.3).

43 См., например, Enn. 5.1.3.6–8; 5.1.3.15–16; 5.1.6.45.
44 См., например, Enn. 2.3.13.3–4; 2.3.16; 3.2.2.15–18; 3.3.4.10–11; 5.1.7.42–48; 6.7.11

praesertim 25–26.
45 См. Armstrong 1967: 79, 101–104; Rist 1967: 85–86, 89–90; Turlot 1985: 518–519;

Zamora Calvo 1996: 335–336; Бриссон 2009: 437, 441–442.
46 Enn. 5.1.6.44–45. Ср. также с его мыслью, что ум производит душу логосной,

сообщая ей то, что она получила в наследие (Enn. 6.7.17.38–39). То есть душа как
логос наследует логосность от ума, а раз так, то ум необходимо есть логос.

47 См. Enn. 2.4.3.4–5.
48 См. также, например, Enn. 1.4.2.25.
49 См., например, Heinze 1872: 316, n. 1; Karfik 2011–2012: 69; Gerson 2012: 20.

101



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

зии пронизана логикой пребывающего «над ней» единого, на-
званного εἷς λόγος (Enn. 6.8.17.1–22). И хотя рассудок Плотина не
раз проваливается в алогизм50, разум его философии в целом спа-
сает мыслителя в его противоречиях. Так, вопреки мыслям, что
единое «не-логос» и «лучше логоса» (Enn. 5.4.1.9; 6.8.15, 31), Пло-
тин называет единое его отцом (Enn. 6.8.14.37–38) и корнем (Enn.
6.8.15.33), каковые атрибуты более значимы, чем они мнятся в их
подаче. В них для нас он полагает единое как то, что есть в се-
бе логос, низлагая мнение о едином как алогическом51. Впрочем,
Плотин не только подспудно, но и сознательно увязывает единое
с логосом, признавая, что оно не есть «жизнь без души и логоса»
(Enn. 6.8.15.28–29).

Значит, логос у Плотина исполняет роли всех форм логическо-
го (как бесконечного, так и конечного), причем ни одна из его
особенных ролей не есть логос в его всеобщности. Плотин отме-
чал, что сам логос не сводим ни к одной из ипостасей божествен-
ного, ни к природе52. Но превратно и толкование его как четвер-
той ипостаси53, противное как тому, что насчет числа ипостасей
говорит он сам54, так и логике его текстов. Логос у Плотина —
не еще одно, пусть даже «последнее», особенное понятие в се-
рии компонующих иерархию ипостасей55, но сама тотальность
их структуры, и, более того, божественного и мирского. Его спе-

50 Этот момент часто гипостазируют, видя в логическом лишь внешнюю
рефлексию. Например, Х. Антунес-Сид, признавая «парадоксальную» возмож-
ность прочитывать Плотина «панлогистически» (Antúnez-Cid 2006: 30), отверга-
ет ее, веря, что у Плотина бог (и, прежде всего, единое) «по ту сторону логики»
(ibid.: 38).

51 Как мы знаем, отец и сын единосущи, а корень — начало организма, то
есть только его момент.

52 «[Логос] ни только ум, или сам ум, ни род чистой [= одной лишь] ду-
ши» (Enn. 3.2.16.13–14); «ни одна лишь жизнь [= душа], ни один лишь ум» (Enn.
3.2.16.30); «[логос] ни в чем не полон и не отдает себя целиком и всего, чему он
себя отдает» (Enn. 3.2.16.30–31).

53 См., например, Armstrong 1967: 102; O’Meara 1975: 93.
54 См. Enn. 2.9.1.15–16; 5.1.7.48–49.
55 См. O’Meara 1975: 94.

102



О логическом и логосе у Плотина

цифика — в универсальности, пронизывающей всё особенное —
ипостасное и неипостасное — от единого до природы. И хотя ло-
гическое у Плотина вполне конкретно и субъектно в душе, и она
среди ипостасей логического логос по преимуществу, душа в сво-
ей непосредственности лишь инстанция логического, логос в од-
ной из его функций.

Эта всеобщая — текучая — природа логоса состоит в том, что
он полагает себя в различенных моментах и снимает их, собирая
себя в единство. Логос неслучайно назван «высвечиванием (из)
обоих— ума и души» (Enn. 3.2.16.15), ибо так он явлен как положен-
ность обоих структурных элементов логического — субстанции
и субъекта. Поэтому, хотя понятие души как субъекта логическо-
го — быть положенностью логического как субстанции, (единого
и) ума, этим понятием как понятием себя душа является только
как прошедшая полноту процессуальности — как «сначала» по-
ложившая различенность на себя как высшую и низшую, а «за-
тем» через созерцание вернувшаяся из неравенства субъектности
в единство умной субстанциальности. Так что к мысли о логосе
как положенности ума и души добавлена мысль о нем как «душе,
сущей сообразно с умом» (Enn. 3.2.16.15–16) — субъекте, постигшем
субстанцию.

Как различенное внутри единство, логос, сообщая своим
моментам самостоятельное существование, противополагает их
друг другу, и в таком противопоставлении он действительно
един, есть конкретное целое56. К тому же Плотин настаивает: раз-
личие должно быть развито вполне — быть противоположно-
стью57. Итак, единый логос един из противоположностей, и это
противоположение сообщает ему его конкретность и сущность
(Enn. 3.2.16.50–52). Но в какой же форме внутренняя противо-
положность логоса положена абсолютным образом? Логическое
у Плотина на всех уровнях сплошь проникнуто диалектикой.
Ее примеры — оппозиции категорий бытия и небытия, единого

56 См. Enn. 3.2.16.32–35.
57 См. Enn. 3.2.16.52–58.

103



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и многого, покоя и движения, и т.д., и т.п.58. Но такие оппозиции
партикулярны. Абсолютное же противоположение логического
в том, чтобы оно как бытие для себя полагалось как бытие для
иного, ибо только в этом ином и есть его бытие в себе59. Которая
же из оппозиций — абсолютное противоположение? Это — про-
тивоположность бесконечной субстанции и конечного субъекта,
или противоположность бога и человека (человеческой души).

Бог как субстанция логического есть субъект в себе, ибо она —
самосознание мышления, а человеческая душа как субъект в себе
субстанциальна60. Но так как каждый из моментов исходно кон-
кретен лишь в себе, то для каждого его иное не он сам. Богу как
субстанции не хватает реальности различия с собой — того, что-
бы он как мышление стал чувственностью, как всеобщее — еди-
ничным, как дух — природой. Человеку же нужно из мыслящего
единичным чувственным образом стать мыслящим всеобщее, са-
мо мышление, и тем самым преобразить свою конечную приро-
ду в природу духа. То есть, чтобы быть и для себя своим в-себе,
каждый должен быть положен в отношении к иному и как иное,
и только в этом бытии для иного каждый вполне есть для себя.
Абсолютное противоположение логоса в том, чтобы каждый из
его моментов был «абсолютным беспокойством в снятии себя са-
мого»61, что и характеризует логос в его целостности как абсолют-
ную процессуальность.

Поэтому у Плотина бог как субстанция не завистлив в своем
бытии для себя, ибо его самость в том, чтобы быть для иного —
порождать конечное и сообщать ему субстанциальность. Бог, го-
ворит Плотин, должен был не пребывать в себе, «словно очертив
себе границу завистью, но непременно продвигаться до тех пор,
пока универсум не дойдет до предела возможного из-за безмер-
ной мощи [бога], не оставляющей что-либо ей непричастным»

58 См., например, Enn. 1.8.6; 3.2.16.
59 См., например, Hegel 1982: 30–31; Hegel 1986–1990: 3.108.
60 Вспомним тезис Плотина о том, что «каждый из нас умопостигаемый

мир» (Enn. 3.4.3.22).
61 Hegel 1982: 33.

104



О логическом и логосе у Плотина

(Enn. 4.8.6.12–16). Что же есть этот «предел возможного»? Это — че-
ловеческий субъект, познающий божественную субстанцию как
определившую его к такому познанию. Интерес бесконечной суб-
станции к конечному субъекту обеспечивает бегство души62 из
преходящего мира чувственного порознения и разрывающих ее
страстей в непреходящий и единящий мир логической конкрет-
ности. Этот подъем души у Плотина — ее возвращение из чуж-
бины на родину (при том, что чужбина здесь — ее природное
для-себя-бытие63, а родина — логическая субстанция — ее непо-
средственное «потустороннее»)64. То, что вызволяет душу из ко-
нечного, есть логос, субстанция ее субъектности, ее гегемон, дви-
жущий ее изнутри, полагающий ее в ее свободе, всеобщей само-
сти65 и претворяющий ее в божество66. И раз этот теозис есть дея-
тельность логоса, то кульминацию единения души с богом — «ис-
ступление» — надо понимать не только как становление субъекта
постигаемой им субстанцией, но и как становление субстанции
субъектом и его постижением67. Ведь ни один из моментов абсо-
лютного противоположения не может остаться фиксированным
в абстракции от своего иного и не выступить из себя в него, от-
чего каждый в себе есть процесс «исступления» — становления
своей противоположностью.

62 См. Enn. 1.6.8.16.
63 Отчего Плотин и называет эту природную самость души ее худшим бы-

тием (Enn. 3.1.9.7–8).
64 При этом бегство души к лучшему (Enn. 4.8.7.26) у Плотина есть также бег-

ство божества к себе (Enn. 6.9.11.51).
65 См. Enn. 3.1.9.9–16. По Плотину, субъект, взошедший к единству с суб-

станцией, уже не он сам (Enn. 6.9.11.10–11). Такое отрицание самости не нужно
представлять рассудочно как уничтожающее самость в ее понятии. Отрицаемая
здесь самость конечная, противопоставленная богу, а не в полноте ее положен-
ности.

66 См. также Enn. 6.9.9.50–60.
67 Это следует из того, что душа постигает свое начало по причине его же

активности (ἀρχῇ ἀρχὴν ὁρᾷ) (Enn. 6.9.11.31–32) (истолковывать здесь ἀρχῇ можно
только как dativus causae, выражающий в данном случае сразу и действующую,
и целевую причинность).

105



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Таков плотиновский логос: единый в своем абсолютном про-
тивоположении. И несмотря на то, что в этом средоточии Плоти-
новой мысли рассудок силится истолковать единство бесконеч-
ной субстанции и конечного субъекта как алогическое68, разум
ее содержания говорит сам за себя: это единство у Плотина выра-
жено как конкретность двух центров логического — «смыкание
одного центра с другим» (Enn. 6.9.10.17). И то, что он признает, что
конкретность этого логического единства — τὸ δύσφραστον, и упо-
добляет ее мистериям, чье содержание нельзя излагать непосвя-
щенным (Enn. 6.9.10.19–21; 6.9.11.1–2), говорит нам не о том, что
она вообще невыразима и не есть мышление: самый факт того,
что философ выражает эту «невыразимость», означает ее мысли-
мость69, что она логос. Но эта «невыразимая» конкретность ло-
госа как единства абсолютной противоположности бесконечной
субстанции и конечного субъекта есть воистину «недостижимое»
и «непостижимое» (Enn. 6.9.11.30) для рассудка как мышления, не
проникшего в мистерию разума70. Для нас же эта мистерия ло-
госа откровенна, и, причастные ей, мы вслед за Плотином гово-
рим: ἀρχή οὖν λόγος καὶ πάντα λόγος (Enn. 3.2.15.13–14).

68 Повод — слова Плотина о том, что созерцание душой бога и ее единение
с ним— «уже не логос, но больше логоса, до логоса и над логосом» (Enn. 6.9.10.7–
8), а также положение о том, что единство познающего субъекта и познаваемой
субстанции не есть «ни логос, ни какое-либо (τις) мышление» (Enn. 6.9.11.11). Вы-
скажем по этому поводу два замечания. 1) Отрицая логосный характер этого
единства, мыслитель имеет в виду логос в моменте дискурсивного мышления,
ибо эти мысли он увязывает с представлением о логосе как рассуждении (Enn.
6.9.10.6–7). Х. Игаль, например, верно понимая λόγος в этом контексте, передает
его на испанский язык как razonamiento (логос-рассудок), а не как razón (логос-
разум) (Igal 1998: 553). 2) Поток Плотиновой мысли не раз обнажает нераство-
ренные положения рассудка (фиксацию единства без различия и различия без
единства), и как раз в этой формемышление не может постигнуть конкретность
субстанции и субъекта. В данном случае Плотин принимает эту конечную фор-
му мышления за его всеобщее понятие. Но этот партикулярный недостаток его
дискурса, разумеется, не есть его тотальная определенность.

69 Вопреки тезису своего рассудка, Плотин сам называет экстаз высшей фор-
мой мышления (περινόησις), приводящей к гармонии (Enn. 6.9.11.24–25) — к логи-
чески конкретному единству субстанции и субъекта.

70 См. Hegel 1986–1990: 18.100–101.

106



О логическом и логосе у Плотина

Литература

Бриссон, Л. (2009), “Logos и logoi у Плотина: их природа и функция” (пер.
Е.В. Афонасина), ΣΧΟΛΗ (Schole) 3.2: 433–444.

Гарнцев, М.А. (1987), Проблема самосознания в западноевропейской фило-
софии (от Аристотеля до Декарта). М.: МГУ.

Лосев, А.Ф. (2000), История античной эстетики. Поздний эллинизм.
Харьков: Фолио; М.: АСТ.

Протопопова, И.А. (2006), “Метафизика зазеркалья, илиОдвухматериях
у Плотина”, Arbor Mundi 12: 9–45.

Шестов, Л. (1993), Сочинения. Т. 2. М.: Наука.
Шичалин, Ю.А. (1978), “«Третий вид» у Платона и материя-зеркало

у Плотина”, Вестник древней истории 143.1: 148–161.
Antúnez-Cid, J. (2006), “La naturaleza según Plotino”, in A. Pérez de Laborda

(ed.), Naturaleza, 23–69. Madrid: Facultad de Teología «San Dámaso».
Armstrong, A.H. (1967), The Architecture of the Intelligible Universe in the Phi-

losophy of Plotinus. Amsterdam: A.M. Hakkert.
Arnou, R. (1921), ΠΡΑΧΙΣ et ΘΕΩΡΙΑ. Étude de détail sur le vocabulaire et la

pensée des Ennéades de Plotin. Paris: Université de Paris.
Beierwaltes, W. (1970), “Hegel und Plotin”, Revue internationale de philosophie

24.92.2: 348–357.
Bussanich, J. (1988), TheOne and Its Relation to Intellect in Plotinus: A Commen-

tary on Selected Texts. Leiden; New York; København: Brill.
Chiaradonna, R. (2022), “Ἀθρόα ἐπιβολή: Galen as a Source for Plotinus,

3.7(45).1”, Méthexis 34.1: 119–118.
Cilento, V. (1960), “Mito e poesia nelle Enneadi di Plotino”, in E.R. Dodds et al.

(eds.), Les sources de Plotin, 243–323. Genève: Fondation Hard.
Cornea, A. (2016), “Athroa epibolē : On an Epicurean Formula in Plotinus’

Work”, in A. Longo, D.P. Taormina (eds.), Plotinus and Epicurus: Matter,
Perception, Pleasure, 177–188. Cambridge University Press.

De Blassi, F.G.M. (2015), “Plotino y la potencia desasosegada del Alma: ¿dis-
persión o contemplación?”, Tópicos 48: 169–199.

Deck, J.N. (1967), Nature, Contemplation, and the One. A Study in the Philoso-
phy of Plotinus. Toronto University Press.

Drews, A. (1907), Plotin und der Untergang der antiken Weltanschauung. Jena:
E. Diederichs.

Emilsson, E.K. (2007), Plotinus on Intellect. Oxford: Clarendon Press.

107



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Gerson, L.P. (1993), “Plotinus’s Metaphysics: Emanation or Creation?”, The
Review of Metaphysics 46.3: 559–574.

Gerson, L.P. (1994), Plotinus. London; New York: Routledge.
Gerson, L.P. (2012), “Plotinus on logos”, in J. Wilberding, Ch. Horn (eds.) Neo-

platonism and the Philosophy of Nature, 17–29. Oxford University Press.
Hadot, P. (1981), “Ouranos, Kronos and Zeus in Plotinus’ Treatise Against the

Gnostics”, in H.J. Blumenthal, R.A. Markus (eds.), Neoplatonism and Early
Christian Thought: Essays in Honour of A.H. Armstrong, 124–137. London:
Variorum Publications, Ltd.

Hegel, G.W.F. (1982), Jenaer Systementwürfe 3.2. Hamburg: Felix Meiner.
Hegel, G.W.F. (1986–1990), Werke. 20 Bde. Redaktion E. Moldenhauer und

K.M. Michel. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Heinze, M. (1872), Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie. Olden-

burg: Ferdinand Schmidt.
Igal, J., ed. (1998), Plotino. Enéadas V–VI. Madrid: Gredos.
Inge, W.R. (1918),The Philosophy of Plotinus. The Gifford Lectures at St. Andrews,

1917–1918. Vol. 2. London: Longmans, Green and Co.
Karfik, F. (2011–2012), “L’âme logos de l’intellect et le logismos de l’âme. À pro-

pos des Ennéades V, 1 [10] et IV, 3 [27]”, Χώρα. Revue d’études anciennes et
médiévales 9–10: 67–80.

Karfik, F. (2014), “Parts of the Soul in Plotinus”, in K. Corcilius, D. Perler
(eds.), Partitioning the Soul: Debates from Plato to Leibniz, 107–148. Berlin;
Boston: Walter de Gruyter.

Kirchner, A. (2017), “„Alles strebt nach Theorie“: Bemerkungen zu Plotins
Konzept der Theoria”, in Th. Jürgasch et al. (eds.), Otium. Studien zur The-
orie und Kulturgeschichte der Muße 6.8, 65–97. Tübingen: Mohr Siebeck.

Lo Casto, C. (2018), “Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus”, Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 65.2: 465–480.

Loder, M. (2016), Die Existenz des Spekulativen. Untersuchungen zur neupla-
tonischen Seelenlehre und zu Hegels Philosophie des subjektiven Geistes.
Berlin; Boston: Walter de Gruyter.

Lortie, F. (2010), “Intuition et pensée discursive: sur la fonction de l’ἐπιβολή
dans les Ennéades de Plotin”, Laval théologique et philosophique 66.10: 45–
59.

Michalewski, A. (2014), La puissance de l’intelligible: La théorie plotinienne des
Formes au miroir de l’héritage médioplatonicien. Leuven University Press.

Montecinos Fabio, S.; Serey Aguilera, J. (2021), “El sentido sistemático de la
lectura hegeliana de Plotino”, Tópicos 61: 69–107.

108



О логическом и логосе у Плотина

Morel, P.-M. (2009), “Comment parler de la nature? Sur le Traité 30 de Plotin”,
Les Études philosophiques 3: 387–406.

Natorp, P. (1921), Platos Ideenlehre: Eine Einführung in den Idealismus. Leipzig:
Felix Meiner.

O’Meara, D. (1975), Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin: étude his-
torique et interprétative. Leiden: E.J. Brill.

Pépin, J. (1955), “Plotin et les Mythes”, Revue Philosophique de Louvain,
Troisième série, 53.37: 5–27.

Protopopova, I. (2006), “Metaphysics of Mirrorverse, or On Two Matters in
Plotinus”, Arbor Mundi 12: 9–45. (In Russian.)

Ravaisson, F. (1846), Essai sur la Métaphysique d’Aristote. T. 2. Paris: Librairie
de Joubert.

Rist, J.M. (1967), Plotinus: The Road to Reality. Cambridge University Press.
Santa Cruz, M.I. (2006), “Modos de conocimiento en Plotino”, Estudios de

Filosofía 34: 201–216.
Santa Cruz, M.I.; Crespo, M.I. (2007), “Plotino: De la filosofía a la mística”,

in M.I. Santa Cruz, M.I. Crespo (eds.), Plotino. Enéadas: Textos esenciales,
vii–cxviii. Buenos Aires: Colihue.

Schwyzer, H.-R. (1960), “„Bewusst“ und „unbewusst“ bei Plotin”, in E.R. Dodds
et al. (eds.), Les sources de Plotin, 341–390. Genève: Fondation Hard.

Stamatellos, G. (2007), Plotinus and the Presocratics: A Philosophical Study of
Presocratic Influences in Plotinus’ Enneads. Albany, NY: State University of
New York Press.

Stróżyński, M. (2014), “The Aporetic Method in Plotinus’ Enneads”, Symbolae
Philologorum Posnaniensium Graecae et Latinae 24.1: 17–31.

Theiler, W. (1944), “Plotin und die antike Philosophie”, Museum Helveticum 1.4:
209–225.

Tornau, Ch. (1998), Plotin, Enneaden VI 4–5 [22–23]: ein Kommentar. Stuttgart;
Leipzig: B.G. Teubner.

Turlot, F. (1985), “Le «Logos» chez Plotin”, Les Études philosophiques 4: 517–
528.

Varessis, E. (1996), Die Andersheit bei Plotin. Stuttgart; Leipzig: B.G. Teubner.
Vollenweider, S. (2009), “Der Logos als Brücke vom Evangelium zur Philoso-

phie. Der Johannesprolog in der Relektüre des Neuplatonikers Amelios”,
in U. Poplutz, A. Dettwiler (eds.), Studien zu Matthäus und Johannes.
Festschrift für Jean Zumstein zu seinem 65. Geburtstag, 377–397. Zürich:
Theologischer Verlag Zürich.

Zamora Calvo, J.M. (1996), “La concepción plotiniana del alma como logos de
la inteligencia”, Estudio agustiniano 31.2: 333–342.



Евгений Афонасин

Стратон и пустота.
Перипатетическая физика эллинистического периода*

Eugene Afonasin
StRaton and the Void: The PeRipatetic Physics of Hellenistic PeRiod

AbstRact. “If we are looking for evidence of quantum processes we need only look
to the skies” (Andrew Taylor, in Majid 2012: 35). On the other hand, in order to un-
derstand the nature of the processes visible to the eye, we must pay attention to the
invisible world and try to understand its structure, so that when we look again at the
heavens, we can see them in a completely new way, passing from naive observations
to a more meaningful study of those natural phenomena that previously seemed to us
to be insoluble riddles. The amazing and paradoxical world that opens up to a trav-
eler who has taken the winding mountain path that science has followed from ancient
times to the present day is astonishing to the imagination, but at the same time fills hu-
man life with joy and meaning. The study of the first steps of the human mind on the
way of mastering the microcosm helps to understand it. The honour of the discoverers,
of course, belongs to the ancient atomists, but the early Peripatetics, to whom much
less attention is still paid in the research literature, can rightfully share it with them.
Meanwhile, Strato of Lampsacus’ theory of microvoids is of great interest to the histo-
rian of science, because it is thanks to it that a productive discussion on the elementary
structure of matter arose in ancient physics, which became especially interesting after
a third voice was added to it in the late antique period in the person of the Neoplaton-
ists Proclus, Damascius and Simplicius. In this presentation, the key aspects of this
debate are addressed, based on a new edition of the Stratonic fragments, and taking
into account what little information we have on the similar theories of Heraclides of
Pontus and Asclepiades of Bithynia.
KeywoRds: ancient physics, Neoplatonic commentaries, atoms, emptiness, space,
time, motion, weight.

© Е.В. Афонасин (Калининград). afonasin@gmail.com. Балтийский федеральный
университет имени Иммануила Канта.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.06

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда по
проекту № 25-18-00141, Балтийский федеральный университет имени Иммануи-
ла Канта, https://rscf.ru/project/25-18-00141/.

110



Стратон и пустота…

κατὰ τύχην ἐξ ἀνάγκης…

Plato, Leges 889b

1.

…либо пустота находится и внутри космоса, и за его пределами,
как учат Демокрит и Эпикур, либо ни внутри ни снаружи, как
считают Аристотель и Платон, либо за пределами космоса, но не
внутри его, как думают последователи Зенона, либо внутри, но
не снаружи, как считает Стратон…1

Это свидетельство, сохранившееся в знаменитом «Палимп-
сесте Архимеда», помещает «физика» Стратона из Лампсака
(Στράτων, 340–269 до н.э.) в один ряд с важнейшими натурфило-
софами античности. И действительно, как ныне считается, роль
Стратона в истории науки состоит в том, что ему удалось пере-
формулировать ключевые идеи аристотелевской физики спосо-
бом, приемлемым для тех его современников, чьи натурфилософ-
ские горизонты существенно расширились2. Как сохранить ари-
стотелевскую теорию стационарной вселенной на фоне стоиче-
ской версии того, что теперь мы назвали бы «теорией большого
взрыва»? И, тем более, как защитить ключевые положения ари-
стотелевской физики от набирающего силу атомизма в лице со-
временника Стратона Эпикура? К сожалению, подробности этой
уникальной научной программы наследника Аристотеля и Тео-
фраста нам известны на основании косвенных данных. Правда,

1 Archimedis Palimpsestus fol. 78v–75r 24–28 = Strat. fr. 26C Sharples (здесь и да-
лее нумерация фрагментов по Sharples 2011). Текст происходит из анонимно-
го комментария к «Категориям» Аристотеля (возможно, из утраченного со-
чинения Александра Афродисийского). Очевидно, этот пример призван про-
иллюстрировать Cat. 2, 1a20–1b9. Подробнее о «Палимпсесте Архимеда» см.
https://www.archimedespalimpsest.org/.

2 См. Pellegrin 2011: 260. В этой статье переосмысливаются первые работы, за-
ложившие основание для современного изучения наследия Стратона — Rodier
1890 и Diels 1893.

111



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

задача современного исследователя существенно облегчается но-
вым комментированным изданием фрагментов и свидетельств
мыслителя3.

По свидетельству Цицерона, физик (physicus, ὁ φυσικός) Стра-
тон полагал, что всё то, что люди считают божественными си-
лами, в действительности заключено в самой природе. Именно
эти силы отвечают за рождение, рост и гибель, сами оставаясь
при этом бессознательными и бесформенными (N.D. 1.35 = fr. 19A
Sharples). Цицерон отмечает здесь же, что в действительности
по этому пути пошел еще Теофраст, хотя и неуверенно, отдавая
предпочтение то божественному уму, то небесам, то небесным
телам, таким как созвездия. Иными словами, подобное развитие
натурфилософии видится ему естественным для перипатетиков4.
Во второй книге «Академики» (Ac. 2.121= fr. 18) Стратон рассмат-
ривается в более широком контексте. Цицерон сначала противо-
поставляет его стоикам, которые находят божественную причину
для всего, происходящего в этом мире, а затем подчеркивает, что
позиция Стратона, хотя и противоположная стоической, тем не
менее не имеет ничего общего с атомизмом Демокрита, который
не только считал, что все вещи состоят из разнородных мельчай-
ших тел (corporibus), разделенных пустотой (inani), но и, «иссле-
дуя отдельные части мира, учил, что всё то, что есть и будет, воз-
никло и возникнет естественным образом (naturalibus), благодаря
весу и движению (ponderibus et motibus)». Как мы увидим ниже,
это довольно неточное представление физики Демокрита приоб-
ретает новый смысл именно в связи с теорией Стратона о весе.

В доксографических сообщениях римского периода Стратон
неизменно фигурирует в качестве неортодоксального перипате-
тика. Сообщением о нем Плутарх (Adv. Col. 14, 1114f–1115b = fr. 20

3 Новое комментированное издание релевантных фрагментов и перевод:
Sharples 2011. В ряде случаев заслуживают внимания и предшествующие собра-
ния свидетельств: Wehrli 1950 и Gottschalk 1965.

4 Это же свидетельство, очевидно, доксографической природы, почти до-
словно повторяют Минуций Феликс в «Октавии» (Min. Fel. 19.8 = fr. 19B Sharples)
и Лактанций (Ira 10.1= fr. 19C Sharples).

112



Стратон и пустота…

Sharples) завершает свой список неверных наследников Платона,
в число которых, кромеКсенократа и ГераклидаПонтийского, вхо-
дят также Аристотель, Дикеарх и Теофраст. Физик Стратон, гово-
рит он, постоянно противоречит Аристотелю и придерживается
воззрений о движении, уме, душе и возникновении, которые со-
вершенно не согласуются с тем, что некогда сказал Платон, и до-
говаривается в итоге до того, что «космос как целое вовсе не явля-
ется живым существом, а всё естественное следует за случайным.
Ведь начало всему спонтанность (τὸ αὐτόματον), и от нее зависят
все природные явления».

Не случайно поэтому в доксографических сообщениях рим-
ского периода его, как правило, связывают с Левкиппом, Демо-
критом, Эпикуром, Диагором и Протагором (Max. Tyr. 11.5 = fr. 21
Sharples), и противопоставляют в основном Платону5. Правда, Се-
нека (De superstitione, ap. Aug. Civ. 6.10 = fr. 22 Sharples) пишет,
что «бог Платона без тела (sine corpore), а бог Стратона без ду-
ши (sine animo)», очевидно, противопоставляя их обоих стоиче-
ской теории о телесности божества. Копируя из какой-то доксо-
графии, Тертуллиан (Adv. Marc. 1.13.3 = fr. 23 Sharples) пишет, что

5 Ср. также доксографическое сообщение (Ps.-Plu. Plac. philos. 5.4 = fr. 70
Sharples), где говорится, что, в отличие от Пифагора, Платона и Аристотеля, Лев-
кипп, Демокрит, стоики и Стратон считали силу семени телесной. К слову ска-
зать, из fr. 71 (Gal. De semine 2.5.12–15) видим, что Стратон, в отличие от Аристоте-
ля, признавал существование как мужского, так и женского семени, и развива-
емая в фрагменте теория о связи пола будущего ребенка с фактом «преоблада-
ния» того или иного семени в матке, известная из De diaeta 1.28–29 гиппократов-
ского корпуса, восходит также и к Демокриту (Arist. GA 1.4; Democr. fr. 529–530
Лурье). Примечательно, что Стратон, кажется, пошел еще дальше и преувели-
чил различия мужского и женского организма, в том числе на уровне вен, арте-
рий и внутренних органов, за что его упрекает Гален, отмечая, что он, должно
быть, никогда не занимался анатомией, иначе бы видел, что мужчины и жен-
щины отличаются не до такой степени. Вопрос о том, был ли наш перипатетик
также врачом и учеником александрийского медика Эрасистрата (см. fr. 2–13C
Sharples, помеченные как dubia), учитывая состояние наших источников, не мо-
жет быть разрешен. В любом случае все свидетельства о медике Стратоне носят
крайне технический характер (о лекарствах, вреде кровопускания и т.д.), никак
не улучшая наши знания о физике перипатетика Стратона.

113



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Фалес божеством объявил воду, Гераклит — огонь, Анаксимен —
воздух, Анаксимандр — всю совокупность небесных тел, Зенон —
воздух и эфир, Платон — звезды как своего рода огненные боже-
ства, Стратон же — «небо и землю (caelum et terram)».

ПримечательнымобразомПлатону нашегофизика противопо-
ставляет иПрокл в своем «Комментарии к Тимею» (3.15.5–11 и 15.31–
16.9 Diehl = fr. 24 Sharples), ссылаясь даже на его книгу «О сущем»,
однако, как отмечают исследователи6, аргумент перипатетика на
основе этого сообщения реконструировать невозможно. Коммен-
тируя Ti. 37d (об образце как «вечно живом существе» и времени
как «движущемся подобии вечности»), Прокл замечает, что при-
чиной «постоянства» (ἡ διαμονή) Стратон стремился объявить не
сущее (τὸ ὄν), а вечность (ὁ αἰών). Схожее свидетельство Дамаския
(Pr. 3.5 и 3.6 Westerink = fr. 25AB Sharples) показывает, что в дан-
ном случае Прокл имеет в виду неоплатоническую триаду пре-
бывание – исхождение – возвращение. Стратон, говорит Дамас-
кий, считал, что сущее можно назвать «пребывающим» (τὸ μένον)
в той мере, в какой потенциальное проявляется в актуальном бы-
тии, не замечая, что всякая вещь должна сначала быть, а уже за-
тем пребывать или изменяться, даже если «пребывать» и «нахо-
диться в покое» — это одно и то же.

Эти теоретические выкладки должны были как-то отразить-
ся в более практических сферах, и действительно, мы видим, что
Стратон описывал различные физические явления при помощи
собственной теории о перемещении массы вещества под воздей-
ствием определенных сил. Так, в доксографическом контексте со-
общается, что по его мнению теплые массы воздуха уступают
холодным, что порождает различные, в том числе и катастро-
фические, атмосферные явления (Stob. 1.29.1, 231.10–11 и 233.18–27
Wachsmuth = fr. 52 Sharples)7. Этот же процесс подробно описы-
вает Сенека (Nat. 6.13.1–6 Hine = fr. 53 Sharples), на сей раз в кон-

6 Gottschalk 1965: 168; Sharples 2011: 67.
7 Из этого же сообщения явственно следует, что Стратон не разделял знаме-

нитое учение Аристотеля о сухих и влажных испарениях, развитое в «Метеоро-
логике». Холодным воздух называет Теофраст (Vent. 22), в отличие от Аристо-

114



Стратон и пустота…

тексте объяснения механизма землетрясений. C выходом возду-
ха из подземных пустот землетрясения связывает, разумеется, не
только Стратон, однако Сенека специально поясняет принимае-
мый иммеханизм. В землетрясении виновато не избыточное дав-
ление воздуха, который стремится вырваться наружу из подзем-
ной полости, но разница температур. Холод и тепло всегда разбе-
гаются в разные стороны, не имея возможности сосуществовать
в одном и том же месте. Тепло собирается там, куда его выдавил
холод, таким образом заняв все освободившееся место. Поэтому
зимой, когда сверху холодно, тепло сохраняется лишь в колод-
цах и пещерах, причем, скопившись в замкнутых полостях, теп-
лый воздух, уплотняясь, становится всё сильнее (quo densior, hoc
validior est). В результате, как еще раз подчеркивает Сенека, он
стремительно вытесняет холодный воздух, потому что «природа
не позволяет им сосуществовать и занимать одно и то же место».

Страбон в «Географии» (1.3.4–6 = fr. 54 Sharples) с одобрением
пересказывает гидрологическое наблюдение Стратона, согласно
которому пролив в районе Византия образовался постепенно по
мере заполнения Черного моря водой благодаря стоку рек, теку-
щих с севера. Затем вода пошла в Мраморное море, переполнила
его и прорвалась в Геллеспонт, который, в свою очередь, образо-
вал пролив в районе Геркулесовых столпов, сбрасывающий воду
в Атлантику. Однако, как замечает далее Страбон, перипатетик
необъяснимым образом считает, что дело здесь не столько в есте-
ственном для воды стремлении течь сверху вниз, сколько в пове-
дении самой массы воды. Мелкое8 Черное море втекает в более
глубокое Мраморное, которое, в свою очередь, втекает в Геллес-
понт, особенно глубоководный в районе Крита и Сицилии. Пред-
ставим, что масса воды как бы образует единое тело, тогда огром-
ный пласт воды глубокого моря в районе Крита и Сицилии будет

теля, считавшего его влажным и теплым. Не исключено, что непосредственное
влияние на Стратона оказала именно эта теория его учителя (Lefebvre 2011: 342).

8 Это, конечно, ошибка, но Стратон знаком только с прибрежными водами,
которые действительно довольно мелкие, в особенности в дельтах рек.

115



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

скатываться по морскому дну под собственным весом и тянуть за
собой пласты воды из более мелких морей. Течения в морях Стра-
тон перепутал с течением рек, замечает географ. Это действитель-
но так, и теория Стратона не верна, однако данное свидетельство
показывает, как работает его физика. Для него главной характе-
ристикой вещества является вес, благодаря которому более тяже-
лое тело всегда устремляется к центру земли и выталкивает своей
массой всё препятствующее ему огненное, газообразное и жид-
кое до тех пор, пока его движение не остановит высокое давление
или твердая поверхность. Страбон об этом не пишет, но Стратон
не мог не знать, что на поверхности вода обычно теплее, нежели
в глубинах, поэтому должен был, по-видимому, предположить,
что холодные массы воды в морях вытесняют на поверхность лег-
кие и теплые9.

Именно так представляет теорию Стратона Симпликий в сво-
ем комментарии к «О небе» Аристотеля» (In Cael. 1.8, 267.29–268.4
Heiberg = fr. 50B Sharples):

Стратон и Эпикур… считали, что все тела обладают весом и стре-
мятся к центру (мира), и поскольку более тяжелые располагаются
внизу, менее тяжелые насильственно выдавливаются вверх, так
что если удалить землю, в центр потечет вода, а если удалить во-
ду, туда устремится воздух, если же убрать воздух — то огонь.

Симпликий специально подчеркивает, что Аристотель крити-
ковал именно эту теорию, так как она противоречит его собствен-
ной, согласно которой каждый элемент в природе занимает свое
естественное место и таковым для земли будет низ, а для огня
верх. Аргумент Аристотеля состоял в том, что, если бы элемен-
ты выдавливали друг друга, то они двигались бы с одинаковыми
скоростями, а не с ускорением, как это наблюдается, например,

9 Разумеется, соленость морской воды он измерить не мог, хотя и в данном
случае легко догадаться, что нагревание морской поверхности приводит к ис-
парению воды, что увеличивает ее соленость, а соленая вода тяжелее пресной,
о чем писал еще Аристотель, отмечая, что тяжело груженные корабли, бывает,
тонут при заходе из моря в реку.

116



Стратон и пустота…

при движении больших масс земли вниз и масс огня вверх. При
этом ускорение, по мысли Аристотеля, должно быть пропорцио-
нально массе, а значит, тяжелое тело, если ему ничего не мешает,
в процессе движения в естественное для него место может дви-
гаться со сколь угодно большой скоростью. Как мы вскоре уви-
дим, Стратон не согласен как с первым, так и со вторым из этих
положений, специально отмечая, что все тела естественным обра-
зом стремятся лишь вниз и скорость падающего тела зависит от
высоты падения, а не от веса.

И далее Симпликий (In Cael. 1.8, 268.32–269.14 Heiberg = fr. 49
Sharples) приводит еще один аргумент против Стратона и Эпи-
кура, на сей раз базируясь на «Тимее» Платона (62c), где опро-
вергается теория абсолютных верха и низа. Ясно, что этот аргу-
мент ставит под сомнение естественность прямолинейного дви-
жения Эпикура, однако не вполне подходит для критики теории
Стратона, который эксплицитно признает, что у мира есть центр,
а значит, возможен предел движения. Его тела не движутся в бес-
конечную пустоту, как атомы Демокрита и Эпикура. Это отли-
чие, конечно, ключевое, но в то же время мы отчетливо видим,
что Стратон последовательно заменяет теориюАристотеля о есте-
ственном месте элементов своей версией «закона всемирного тя-
готения»10, действующего в сферическом и, как мы увидим далее,
ограниченном в пространстве и времени универсуме11.

10 Стратон специально отмечает, что предметы падают на землю с ускоре-
нием, что доказывается наблюдениями за струей воды в водопаде и падением
камня с высоты. Разумеется, никаких количественных данных он не приводит,
отмечая лишь, что сила удара о землю зависит от высоты падения (Simp. In Phys.
5.6, 916.4–30 Diels = fr. 40 Sharples). Примечательно, что Симпликий охотно при-
знает ограниченность теории Аристотеля об абсолютных верхе и низе, отмечая
ее критику как перипатетиками, так и атомистами (Lefebvre 2011: 324–326).

11 Замечу, что хотя в доксографических сообщениях, которыми пользуется
Симпликий, Стратон регулярно объединяется с Эпикуром, что в случае его
теории веса, конечно, верно, как это показывает, например, место из Лукре-
ция о том, почему вода выталкивает дерево (Lucr. 2.184–215), нет никаких сви-
детельств о том, что сам Стратон в какой-либо мере зависел от теорий своего
современника. Естественнее предположить, что он независимо развивал поло-

117



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Каков состав этогомира?Из доксографического сообщения, со-
хранившегося у Стобея (1.10.12 = fr. 46 Sharples) узнаем, что нача-
лами Стратон считал тепло и холод. Эту информацию подтвер-
ждает Епифаний (Exp. fid. 9.37 = fr. 47 Sharples), поясняя, что дви-
жущим началом из этих двух следует считать тепло, тогда как
Плутарх (De prim. frig. 8, 948c = fr. 48 Sharples) отмечает, что, в отли-
чие от стоиков, которые холод связывают с воздухом, Эмпедокл
и Стратон ассоциируют его с водой.

Всё это хорошо согласуется с вышесказанным. Более приме-
чательно другое сообщение, также элемент доксографии, почти
дословно повторяющийся у Псевдо-Галена (Phil. hist. 18 =fr. 45A
Sharples), Секста Эмпирика (P. 3.30 и 32 =fr. 45B Sharples), в схо-
лии к «Гомилии на Шестоднев» Василия Великого (1.2 =fr. 45C
Sharples) и у Псевдо-Климента (Recogn. 8.15.1–2 = fr. 45D Sharples).
Неожиданным образом оказывается, что, рассуждая о материаль-
ной причине,

Демокрит и Эпикур считают «неделимые» [элементы] («атомы»)
началами всех вещей, Гераклид Понтийский и Асклепиад из
Вифинии началами всего сущего считают «несопряженные ча-
стицы» («частицы, лишенные сочленений», ἄναρμοι ὄγκοι), то-
гда как Анаксагор из Клазомен [называет их] «подобочастными»
(τὰς ὁμοιομερείας), Диодор, именуемый Кроном, — мельчайши-
ми телами, лишенными частей (ἀμερῆ καὶ ἐλάχιστα σώματα), Пи-
фагор — числами, математики — границами тел (τὰ πέρατα τῶν
σωμάτων), а Стратон, именуемый физиком, — качествами (τὰς
ποιότητας).

Учитывая вышеупомянутую теорию Стратона о существова-
нии пустоты внутри космоса (fr. 26A–C Sharples), можно пред-
положить, что в данном случае он стремился развить теорию

жения перипатетической физики, которая в его время вовсе не представляла
собой то устоявшееся учение, каким она стала во времена Симпликия. Разуме-
ется, это не мешает нам сравнивать теорию Стратона с эпикурейской физикой,
однако это отдельная тема, о чем подробнее см. Lefebvre 2011: 329–336. В целом
о весе в античной физике см. O’Brien 1981–1984.

118



Стратон и пустота…

качественного изменения вещества в результате смешения эле-
ментов и трансформации их под воздействием таких процес-
сов, как уплотнение / разрыхление или охлаждение / нагрев. Сре-
ди наиболее известных ранних примеров — «Тимей» Платона
(58a sqq.), где разбираются различные роды «огня», «воздуха»,
«воды» и «земли» и описывается процесс образования из них все-
возможных веществ. Так, например, вода бывает жидкая и плав-
кая (58d), причем первая состоит из маленьких и подвижных ча-
стиц различного размера (и эта асимметрия, по мысли Платона,
приводит к тому, что они легко приходят в движение как сами по
себе, так и под влиянием внешнего воздействия), а вторая состоит
из крупных и однородных частиц, что придает веществу устой-
чивость, которая может быть нарушена лишь при увеличении
температуры (под воздействием проникших внутрь частиц огня).
Аналогичное рассуждение встречаем в четвертой книге «Метео-
рологики» (389a11–24), автор которой также пишет, что «золото,
серебро, медь, олово, свинец, стекло и иные, не имеющие спе-
циального названия камни» состоят из «воды», так как плавятся
при нагревании. Разумеется, здесь же во всех подробностях опи-
сываются другие агрегатные состояния вещества и различные
смеси. Ключевым элементом нашей теории оказывается восходя-
щее к Эмпедоклу и ранним трактатам гиппократовского корпу-
са допущение существования внутри частиц вещества неких пор
(Ti. 59a,Mete. 384b и др.). Примечательно, что автор четвертой кни-
ги «Метеорологики» (389a) специально настаивает на невозмож-
ности промежуточных состояний («все тела либо жидкие, либо
твердые»), тогда как Платон (59b) признает, что металлы— напри-
мер, медь, — окислившись, выделяет примеси «земли». Чистой
«плавкой жидкостью» он считает только золото. Автор четвертой
книги «Метеорологики» (385ab) также специально отмечает, что
различные качества тех или иных тел существенно зависят от на-
личия или отсутствия пор и их размера. Стратонмог размышлять
так же12.

12 Keyser 2011: 298–229, 305 sq.

119



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Знаменитый врач Праксагор Косский (ок. 300 до н.э.) пред-
ложил комплексную классификацию жидкостей организма (Gal.
Nat. fac. 2.9, Praxag. fr. 21–22 Steckerl)13. Известно, что оригиналь-
ная версия теории жидкостей принадлежала также врачу Аскле-
пиаду из Вифинии (конец II в. до н.э.)14. Он полагал, что здоровье
человека обусловлено свободным и сбалансированным движени-
ем неких невидимых глазу частиц (ὄγκοι) через «теоретические
поры»15 в организме человека. Если частицы не смогут свободно
перемещаться по организму вследствие закупорки сосудов или
избытка жидкостей, человек заболевает. Таким образом, в отли-
чие от гиппократиков, которые думали, что болезни обусловлены
дисбалансом жидкостей в организме, он считал, что они связаны
с нарушением естественного тока частиц через поры.

13 Подробнее см. Афонасин, Афонасина 2017: 96.
14 См. также Gal. De propriis placitis 14.3: «сущности действуют самостоятель-

но, согласно их собственной природе, которая обусловлена либо смешением
четырех элементов, либо соединением первичных тел, которые некоторые на-
зывают атомами (ἄτομα), а другие несопряженными (ἄναρμα), неделимыми
(ἀμερῆ) или подобочастными (ὁμοιομερῆ) [телами]». Как и в приведенном вы-
ше свидетельстве, термин ἄναρμα указывает на Асклепиада, ἀμερῆ характерен
для атомизма, о ὁμοιομερῆ из древних авторов говорили Анаксагор и Архелай,
однако Гален связывает эту теорию с Аристотелем и интерпретирует как ука-
зание на телесные ткани (De placitis Hippocratis et Platonis 8.4.9, In Hippocratis De
natura hominis commentaria 1). В самом деле, о подобочастных пишет и автор чет-
вертой книги «Метеорологики» 389b21 sq. Подробнее об Асклепиаде см. Vallance
1990, Polito 1999 и особенно Leith 2012 и 2023.

15 Именно так их описывает Целий Аврелиан (Acut. 1.105), впрочем, называя
атомами, однако ясно, что имеются в виду те же «частицы, лишенные сочле-
нений». «Теоретическими» они называются потому, что доступны только мыс-
ленному взору, лишены каких-либо качеств, существуют вечно и в непрестан-
ном движении. Сталкиваясь между собой, они, согласно этому позднему ис-
точнику, распадаются на бесчисленные «фрагменты», различающиеся формой
и размером, которые затем, соединяясь вместе, образуют доступные ощущени-
ям тела. В целом следует заметить, что наука редко обходится без теоретиче-
ских сущностей подобного рода, ведь мы же говорим сейчас о «дырках» в по-
лупроводниках, которые ведут себя как положительно заряженные квазичасти-
цы (или даже отрицательные массы), или, к примеру, о ненаблюдаемых ghost
particles в физике элементарных частиц (см., например, Ken-ji Hamada 2025: 3).

120



Стратон и пустота…

Теорию Асклепиада античные авторы в один голос возводят
к ученику Платона Гераклиду Понтийскому, который не только
считал, что «началами всего сущего» являются «несопряженные
частицы» («частицы, лишенные сочленений», ἄναρμοι ὄγκοι), но
и, согласно доксографу, вместе с Эмпедоклом и другими филосо-
фами, думал, что

всякое частное восприятие обусловлено соразмерностью («сим-
метрией») пор, так чтобы особенности каждого предмета воспри-
ятия оказывались согласованными («находились в гармонии»)
с той или иной соразмерностью («симметрией»)»16.

Примечательно, однако, что в другом месте (Stob. 1.14.4 = fr. 62
Schütrumpf et al.) Гераклиду приписывается представление о том,
что мельчайшими элементами, из которых состоит вещество, яв-
ляются некие «фрагменты» (θραύσματα). Ясно, что этот термин
происходит из «Тимея», так как с помощью глагола θραύειν Пла-
тон описывает разделение элементов огня, воды, воздуха и зем-
ли на исходные треугольники (Ti. 56e и др.)17, тогда как физиоло-
гический термин ἄναρμοι ὄγκοι, также означающий базовые эле-
менты материи, был, скорее всего, впервые предложен именно
Гераклидом. Слово ἄναρμοι, буквально означающее «лишенные
сочленений», в биологическом контексте, конечно, означает мяг-
кие ткани, лишенные костей и сочленений18. Подробно исследо-
вавший этот вопрос Г. Готтшальк19 считает, что термин ἄναρμοι

16 Ps.-Plu. Plac. philos. 4.9. См. также Heraclid. Pont. fr. 59–64 Schütrumpf et al.;
Афонасин 2020: 56–58.

17 Доксографы приписывают эту идею еще Эмпедоклу, говоря, что еще
до первых начал он усматривал некие «мельчайшие фрагменты» (θραύσματα
ἐλάχιστα), как бы «первоэлементы до первоэлементов», однако это, должно
быть, анахронизм, так как сообщение не находит ясного соответствия в фраг-
ментах поэмы Эмпедокла (Aet. 1.13.1, A 43 DK, R 27 Laks-Most). Автор благодарен
А.С. Афонасиной за это наблюдение.

18 В таком смысле оно постоянно фигурирует в античноймедицинской лите-
ратуре, хотя Гален в основном говорит об ἄναρμα στοιχεῖα. См. егоDe elementis ex
Hippocratis sententia, где Гален подробно рассматривает как биологические тка-
ни и жидкости, так и простые «элементы», лишенные качеств.

19 Gottschalk 1980: 54, n. 56.

121



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

должен относиться к θραύσματα, а значит, к ὄγκοι Псевдо-Гален
и Секст Эмпирик (Heraclid. Pont. fr. 60AB, 61 Schütrumpf et al.)
применяют его ошибочно, так как было бы логичным предполо-
жить, что Гераклид различает совершенно неделимые «фрагмен-
ты», которые можно уподобить исходным треугольникам Пла-
тона или атомам Демокрита, и «частицы», представляющие со-
бой что-то вроде молекул вещества. Однако мне кажется, что Ге-
раклид мог в действительности придерживаться теории о двух-
уровневой структуре материи, ведь лишенные сочленений или
мягкие20 частицы вовсе не обязаны быть «элементарными». Не
считает их таковыми и Секст Эмпирик, отмечая, что Гераклид
и Асклепиад не только отличались от атомистов и Анаксагора, но
и считали свои частицы «претерпевающими», подверженными
внешнему воздействию. Именно поэтому они обеспечивают чув-
ственное восприятие, проникая через «поры» в организме, при
условии, что частицы окажутся соразмерными порам21. К сожа-
лению, наши сведения о Стратоне лишены деталей, однако воз-
никает искушение предположить, что он двигался в том же на-
правлении.

2.

Теперь рассмотрим немногочисленные, но важные свидетель-
ства о том, как Стратон истолковывал ключевые физические по-
нятия — пространство, время и движение.

20 Вопрос о том, означает ли ἄναρμος «мягкий, хрупкий» или «цельный, мо-
нолитный», подробно рассматривает Pollito 2007, склоняясь, вслед за Готтшаль-
ком (Gottschalk 1980: 38 sq.), к последнему значению на основе анализа одного
сложного свидетельства Калкидия (In Ti. 215 Waszink). Проблема в том, что, об-
суждая вопрос о том, как, согласно Асклепиаду, связанымежду собоймолекулы
(moles) души, Калкидий описывает их термином deligatus «связанные вместе»
или delicatus «хрупкий» (оба чтения встречаются в рукописях).

21 Заметим, что все упоминаемые в этом свидетельстве философы объясня-
ли чувственное восприятие наличием некоторого рода истечений, исходящих
от внешнего объекта к органу восприятия: Эмпедокл писал об огненных и воз-
душных истечениях, Демокрит постулировал потоки атомов (εἴδωλα).

122



Стратон и пустота…

Подобно Асклепиаду в вышеупомянутом свидетельстве, Стра-
тон считал пустое пространство теоретическим конструктом. По
крайней мере, так это описывает Симпликий (In Phys., Corollarium
de loco, 618.20–25 Diels22 = fr. 27B Sharples), поясняя, что оно «по
протяженности равно телу космоса», «всегда заполнено телами,
и поэтому лишь теоретически может рассматриваться само по се-
бе». Незадолго до этого Симпликий (Corollarium de loco, 601.16–25
Diels = fr. 27A Sharples) отмечает, что рассуждающие о простран-
стве (τόπος) делятся на тех, кто считает его телесным, и тех, кто
бестелесным. Эти последние, в свою очередь представляют его ли-
бо протяженным, либо нет. Далее, полагающие, что оно не являет-
ся протяженным ни в одном направлении, делятся на тех, кто ду-
мает, что оно представляет собой субстрат для материальных тел
(Платон), и других, по мысли которых оно «дополняет тела» (Да-
маский), тогда как принимающие протяженность пространства
сводят его либо к двум измерениям (Аристотель и перипатети-
ки), либо к трем, причем из этих последних одни считают про-
странство изотропным и в некоторых случаях пустым (Демокрит,
Эпикур), а другие думают, что пространство— это протяженность
(διάστημα), всегда заполненная телами (ἀεὶ σῶμα ἔχον) и подходя-
щая для каждого тела (ἐπιτήδειον πρὸς ἕκαστον). Этого последнего
мнения придерживаются «платоники и Стратон»23.

22 Вышло также новое издание этого раздела комментария Симпликия
(Golitsis, Hoffmann 2023). В нужном нам месте текст в нем существенно не от-
личается от издания Дильса.

23 В данном случае мы говорим лишь о Стратоне. В целом о пространстве
в античной философии см. Algra 1995 и (специально по Эпикуру) — Konstan 2014,
а по перипатетикам, начиная с Аристотеля, — Algra 2014. В частности, К. Альгра
специально обращает внимание на особое место, которое в этой классификации
отводится «платоникам». Кого мог иметь в виду Симпликий и почему они упо-
минаются отдельно от самого Платона? Вряд ли Симпликий (или его источник
доксографической природы) имеет здесь в виду философов Древней Академии
или, скажем, Гераклида Понтийского, однако этими платониками вполне могут
быть философы вроде Антиоха Аскалонского, которому в «Академике» Цице-
рона (Ac. 1.27) приписывается учение об intervalia (то есть пространстве), через
которое движутся тела, сами по себе делимые до бесконечности. Или, возмож-

123



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Таким образом, пространство Стратона не изотропно. У него
есть центр, к которому естественным образом стремятся все мас-
сы под действием каких-то центральных сил. «Тело» космоса сов-
падает с тем «местом», которое оно занимает, поэтому за его пре-
делами нет пустоты, как у стоиков. Однако в промежутках между
плотно упакованными частицами вещества находятся «теорети-
ческие» микропустоты. Далее в своем комментарии Симпликий
подробно пересказывает несколько наблюдений Стратона, пояс-
няющих эту физическую теорию. Комментируя место из «Физи-
ки», где Аристотель высказывает аргументы против тех, кто при-
знает существование пустоты, Симпликий (In Phys. 4.6, 652.18–25
Diels = fr. 28A Sharples) предлагает, от имени Стратона, подумать
о природе такого явления. Возьмем магнит (σιδηρῖτις) и неболь-
шой кусочек железа. Поместим их рядом. Магнит притянет же-
лезо. Возьмем еще один кусочек железа и поместим его за пер-
вым. Он также будет притянут магнитом. Продолжив этот про-
цесс, мы получим целую цепочку из кусочков железа, свисаю-
щих с магнита. Что произошло? Согласно Стратону, магнит при-
тягивает предметы из металла один через другой потому, что
«этот камень вытягивает» некую материю «через поры в железе
(ἐπισπάσηται τὸ ἐκ τῶν πόρων τοῦ σιδήρου ἡ λίθος), так что желе-
зо притягивается вместе с этим телом (ᾧ σώματι καὶ συνέλκεται
ὁ σίδηρος)», этот кусочек железа, в свою очередь, также вытяги-
вает [материю] из следующего, и так образуется цепочка. То есть
магнит действует как насос, выкачивая вещество из пор в желе-
зе, что приводит к тому, что эти пустые поры тут же заполняют-
ся веществом из следующего кусочка железа и т.д. Это рассужде-

но, Симпликий мог иметь в виду своих современников — скажем, Филопона,
который также много писал о теоретически пустом пространстве, лишенном
тел (In Phys. 560.11–12, 567.30–33 Diels). В качестве параллели Альгра предлагает
вспомнить о свидетельстве Симпликия (In Cat. 422.21–423.33 Kalbfleisch = fr. 15
Sharples), который специально отмечает, что Стратон считал пространство он-
тологически первым по отношению к телам, подобно тому, как тела первые по
отношению к цветам, ведь первое есть даже тогда, когда второго может и не
быть. Подробнее см. Algra 2014: 39–40 и Sedley 1987.

124



Стратон и пустота…

ние выглядит как интерпретация Ti. 80bc, где Платон также объяс-
няет действие янтаря и магнита не «притяжением», которое ис-
ходит из этих камней, но при помощи какого-то не вполне по-
нятного физического процесса заполнения невозможных в при-
роде пустот посредством «кругового движения», посредством ко-
торого вещи разделяются, сливаются и меняются местами друг
с другом24. Пауль Кейзер25 предлагает интерпретировать эту «ма-
терию» как определенное «свойство», вроде свойства притяже-
ния (ὁλκή), материальное в той же мере, в какой, по мнению Стра-
тона, материальны тепло и холод (fr. 46 и 81 Sharples).

И действительно, по свидетельству Симпликия (In Phys. 4.6,
663.2–8 Diels = fr. 28B Sharples), Стратон отмечает, что, во-первых,
не ясно, существует ли какое-либо притяжение вообще (ведь не
зря же Платон его отвергал) и, во-вторых, даже если и существует,
то остается непонятным, благодаря пустоте притягивает железо
магнит или по какой-то иной причине. «Так что рассуждающие
таким образом не доказывают существование пустоты, но зара-
нее предполагают ее наличие».

Рассмотрим другой пример (In Phys. 4.7, 659.21–28 Diels = fr. 29
Sharples). Поместим горсть камешков в сосуд с водой и пере-
вернем его, предварительно закрыв горлышко сосуда так, что-
бы вода из него не вытекала. Камешки переместятся к горлыш-
ку сосуда, а вода, соответственно, займет их место. То же самое
случается и с плавающими предметами, например, рыбами. Во
всех случаях мы наблюдаем один и тот же процесс замещения
(ἀντιμετάστασις), но только в данном случае он происходит на
макроуровне, а в первом примере — на невидимом глазу микро-
уровне.

Наконец, еще несколько примеров. На сей раз, из вводного раз-
дела «Пневматики» Герона (24.20–28.11 Schmidt = fr. 30B Sharples).

24 τὸ δὲ κενὸν εἶναι μηδὲν περιωθεῖν τε αὑτὰ ταῦτα εἰς ἄλληλα, τό τε διακρινόμενα
καὶ συγκρινόμενα πρὸς τὴν αὑτῶν διαμειβόμενα ἕδραν ἕκαστα ἰέναι πάντα… Заме-
тим, что Платон употребляет здесь еще одно слово для обозначения простран-
ственных отношений — ἕδρα, место, область.

25 Keyser 2011: 308

125



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Как показывает место из Симпликия (In Phys. 4.9, 693.10–29 Diels =
fr. 30A Sharples), Герон здесь более или менее дословно переска-
зывает аргументы Стратона. Рассмотрим луч света, падающий на
дно сосуда с водой. Если бы в воде не было пор и свет разделял
ее массу силой, то наполненный до краев сосуд переполнился бы
и, кроме того, некоторые лучи не отражались бы от дна сосуда,
тогда как другие не проходили бы через него. Разве не естествен-
но предположить, заключает Герон (у Симпликия этого нет), что
некоторые лучи останавливаются частичками водыи отражаются
ими, тогда как другие, проникнув в пустоты в массе воды, соуда-
ряются с меньшим количеством частиц или находят пустые про-
ходы и в итоге достигают дна? По этой же причине капля вина
распространяется по всему сосуду воды, а если зажечь несколь-
ко ламп, то становится светлее, «ведь лучи проходят друг через
друга и распространяются во всех направлениях». В то же время
работа насосов показывает, что «непрерывной пустоты» природа
не допускает, тут же заполняя ее веществом. Итак,

Хотя о природе пустоты можно судить на основании многих до-
казательств, мы рассмотрели их в достаточном количестве, сосре-
доточившись лишь на тех, которые касаются чувственно воспри-
нимаемых вещей. Во всех случаях можно заключить, что все тела
состоят из маленьких частиц телесной природы, между которы-
ми располагаются пустоты, по размеру меньшие, нежели эти ча-
стицы. Поэтому мы не вполне точно говорим, что пустоты нет,
если только она не создается насильно, и что всё заполнено ли-
бо воздухом, либо водой, либо какой-нибудь другой сущностью,
и как только одна из них отступает, другая тут же занимает осво-
бодившееся место (Hero Pneumatica 1, 28.1–7 Schmidt).

Но что если свет — это некая безмассовая частица, которую
можно считать бестелесной подобно тому, как бестелесным мы
считаем тепло, возражает Симпликий, старающийся спасти ари-
стотелевскую ортодоксию (In Phys. 4.9, 693.11–25 Diels). Тогда ему
не нужно «пустого интервала» для того, чтобы пройти через ве-
щество, и, пройдя через него, он ни в коей мере не увеличит его

126



Стратон и пустота…

общий объем. Если же кто-то возразит, что факт отражения све-
та (например, во время лунных затмений) доказывает, что он всё
же телесный, то сложность может быть разрешена допущением
определенной эластичности вещества (cp. Mete. 4.8, 386b1 sq.). То-
гда можно предположить, что такие разреженные среды, как воз-
дух и вода, уплотняясь, легко пропускают солнечные лучи, отра-
жающиеся от более плотных сред26.

В случае со Стратоном теория осложняется его предположе-
нием не только о телесности света, но и о его «элементарности».
А именно, тепло, холод и свет представляют собой определенные
несводимые друг к другу «качества», более того: так как, согласно
Стобею (Stob. 1.52 tit. et 3 = fr. 64 Sharples) не только свет, но и «цве-
та» (χρώματα) проходят сквозь тела, окрашивая воздух (очевидно,
находящийся между предметом и глазом), то естественно пред-
положить, что Стратон принимал теорию элементарных цветов,
подобную тем, которые развивали Демокрит (Thphr. Sens. 73–78)
иПлатон (Ti. 67c)27. Аристотель (Mete. 373b sq.) и особенно поздней-
шие представители его школы также говорят о смешении немно-
гих «естественных цветов». Так, неизвестный нам автор тракта-
та Аристотелевского корпуса «О цвете» (791a, 794a) пишет, что
все элементы по природе белые и лишь огонь — оранжевый, то-
гда как черный возникает в процессе трансформации элементов,
а остальные цвета представляют собой смесь этих трех. Возмож-
но, Стратон, который, как сообщает Диоген Лаэртий (D.L. 5.59 =
fr. 55 Sharples), написал специальный трактат «О цвете», считал,
что и некоторые другие цвета обладают определенными несво-
димыми друг к другу качественными характеристиками. И, разу-

26 Подробнее см. раннюю работу Gatzemeier 1970, где делается попытка пока-
зать, что Стратон признавал лишь потенциальные пустоты, а также Furley 1989
и Sanders 2011, которые, как мне представляется, вполне обоснованно показы-
вают, что наш перипатетик стремится с помощью своей теории объяснить фи-
зические процессы, а значит, его рассуждения выходят за пределы диалектики
потенциального и актуального.

27 Подробнее см. Morel 2011: 376 sq., который, впрочем, резонно призывает не
преувеличивать зависимость Стратона от Демокрита.

127



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

меется, для того, чтобы объяснить распространение света, цветов
и звуков28 через среду, необходима теория пор, ведь, как резонно
отметил еще Аристотель (An. 418b17), два тела не могут находить-
ся одновременно в одном и том же месте.

3.

В своем «Королларии о времени» Симпликий (In Phys. 788.33–
790.29 Diels = fr. 31 Sharples) отмечает, что, в отличие от Евдема
и Теофраста, Стратона не устроило аристотелевское определение
времени как «числа движения по отношению к предшествующе-
му и последующему» (Phys. 219b) потому, что «число — это дис-
кретное количество, тогда как движение и время непрерывны,
а непрерывное неисчислимо (ὁ μὲν ἀριθμὸς διωρισμένον ποσόν, ἡ δὲ
κίνησις καὶ ὁ χρόνος συνεχής, τὸ δὲ συνεχὲς οὐκ ἀριθμητόν)». Приме-
чательно, что, перечисляя различные мнения о природе времени,
доксограф (Stob. 1.8.40b = fr. 33 Sharples) также отдельно выделя-
ет Стратона, отмечая, что по его мнению время — это вовсе не
сфера, окружающая мир (Пифагор), не путь солнца (Эратосфен)
и не относительное движение звезд (Гестиэй), не мера сотворен-
ных вещей и вечное движение (Ксенократ), не мера относитель-
ной скорости движения (Хрисипп), и тем более не некое отвле-
ченное понятие, ассоциируемое с движением, как считали Эпи-
кур, Антифонт и Критолай. Оно представляет собой количествен-
ную характеристику (ποσόν) покоя и движения, так что πόσον τινὰ
χρόνον; означает просто «сколько времени?», а ἐπὶ ποσόν — «в те-
чение определенного времени». Может показаться, что это всего
лишь спор о терминах, и между «числом движения» и «количе-
ством движения» нет разницы, однако, как поясняет Симпликий
в другом месте (In Cat. 9, 346.12–25 Kalbfleisch = fr. 34 Sharples),
называя время количественной характеристикой движения, Стра-
тон подчеркивает, что эта характеристика неотделима от движе-
ния, тогда как Теофраст, называя время привходящим аспектом

28 Alex. Aphr. In Sens. 126.12–24 Wendland = fr. 65 Sharples.

128



Стратон и пустота…

(συμβεβηκός) движения, и Аристотель — числом движения, вре-
мя от движения отделяют. Правда, желая оправдать Аристотеля,
Симпликий тут же замечает, что, говоря о числе, Стагирит в дей-
ствительности имеет в виду не число, которое может быть состав-
лено из единиц (то есть рациональное число), а в целом «меру»,
ведь измерить — это не то же самое, что «исчислить», или прону-
меровать. С этим трудно не согласиться, так как измерение — это
эмпирическая процедура, позволяющая работать с иррациональ-
ными величинами и, кроме того, измерять можно не только меха-
ническое движение, но и, например, возникновение, рост и уни-
чтожение, ведь в конечном итоге даже бестелесные движения ра-
зумной души так или иначе связаны не только с тем, о чем она
подумала, но также и с увиденным и услышанным (Simp. In Phys.
6.4, 964.29–965.19 Diels = fr. 41 Sharples)29. Как бы там ни было, уточ-
нение Стратона неоплатоник явно одобряет и считает обоснован-
ным. Движение может быть быстрее илимедленнее, но время все-
гда течет равномерно:

…поэтому мы говорим о большем или меньшем времени, но
никогда о более быстром или более медленном. Ведь действие
и движение могут происходить быстрее или медленнее, однако
то количество (ποσόν), в котором происходит действие, не быст-
рее и не медленнее, но больше или меньше, как и время. День
и ночь, месяц и год — это не время и не части времени, так как
первые указывают лишь на чередование света и тьмы, а вторые
соответствуют периодам обращения луны и солнца, тогда как са-
мо время — это то количество, в котором они находятся (χρόνος
ἐστὶ τὸ ποσὸν ἐν ᾧ ταῦτα) (Simp. In Phys., Corollarium de tempore,
790.10–15 Diels = fr. 31 Sharples, ср. также S.E. M. 10.176–80 = fr. 35).

Многие детали аргументации Стратона не ясны, однако базо-
вая интуиция понятна. Ему важно выяснить, как устроено физи-
ческое время, которое могло бы измерить перемещение в про-

29 Постулируя единство разумения и ощущения (S.E. M. 7.348–50 = fr. 61, ср.
fr. 64–65 Sharples), Стратон, безусловно, в психологии проявляет себя как физи-
калист. Особенно отчетливо это проявляется в его аргументах против бессмер-
тия души (fr. 76–81). Подробнее см. Modrak 2011 и Morel 2011.

129



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

странстве частичек вещества, разделенных микропустотами, —
«движение», которое, по его собственному определению, «есть
определенное количество, делимое (на части), которые и сами по-
стоянно делятся (ποσὸν δέ τι, φησίν, ἡ κίνησις καὶ διαιρετὸν εἰς ἀεὶ
διαιρετά)» (Simp. In Phys. 4.11, 710.33–711.13 Diels = fr. 38B Sharples).
Исходная установка вполне соответствует мысли Аристотеля, ко-
торый сказал, что время не слагается из «моментов» («теперь»),
линия — из точек, а движение — из прыжков (ἅλματα) (Phys.
241a4)30, и Симпликий ниже отмечает, что Стратон «очень хоро-
шо показал, что движение обладает непрерывностью само по се-
бе (φιλοκάλως καὶ αὐτὴν καθ’ αὑτὴν τὴν κίνησιν ἔδειξε τὸ συνεχὲς
ἔχουσαν)» (Simp. In Phys. 4.11, 711.1–2 Diels = fr. 38B Sharples), очевид-
но, невзирая на «теоретические» микропустоты, которые в дей-
ствительности всегда оказываются заполненными.

Литература

Афонасин, Е.В. (2020), Гераклид Понтийский. Фрагменты и свидетель-
ства. СПб.: Издательство РХГА.

Афонасин, Е.В.; Афонасина, А.С. (2017), ΙΑΤΡΙΚΗ ΤΕΧΝΗ. Очерки истории
античной медицины. СПб.: Издательство РХГА.

Algra, K. (2014), “Aristotle’s Conception of Place and its Reception in the Hel-
lenistic Period”, in G. Ranocchia, Chr. Helmig, Chr. Horn (eds.), Space in
Hellenistic Philosophy. Critical Studies in Ancient Physics, 11–52. Berlin:
Walter de Gruyter.

Algra, K. (1995), Concepts of Space in Greek Thought. Leiden: Brill.
Diels, H. (1893), “Über das physikalische System des Straton”, Sitzungsberichte

der Königlich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1893.1:
101–127.
30 В «Метеорологике» (343b23) Аристотель замечает, что блестящий хвост ко-

меты протянулся на треть неба словно одним прыжком. Примечательно, что
Дамаский (In Prm. 389 = fr. 37 Sharples), обсуждая вопрос о непрерывности дви-
жения, преподносит этот пример как доказательство того, чтоАристотель также
не исключал возможности скачкообразных перемещений. Подробнее см. Jaulin
2011: 357.

130



Стратон и пустота…

Furley, D. (1989), “Strato’sTheory of the Void”, in Id., Cosmic Problems, 149–160.
Cambridge University Press.

Gatzemeier, M. (1970), Die Naturphilosophie des Straton von Lampsakos. Mei-
senheim am Glan: Hain.

Golitsis, P.; Hoffmann, Ph., eds. (2023), Simplicius de Cilicie. Commentaire à la
›Physique‹ d’Aristote: digressions sur le lieu et sur le temps. Berlin: Walter
de Gruyter.

Gottschalk, H., ed. (1965), “Strato of Lampsacus: Some Texts”, Proceedings of
the Leeds Philosophical and Literary Society. Literary and Historical Section
11.6: 95–182.

Gottschalk, H. (1980), Heraclides of Pontus. Oxford University Press.
Jaulin, A. (2011), “Straton et la question du temps comme nombre du move-

ment”, in M.-L. Desclos, W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of Lampsacus.
Text, Translation, and Discussion, 353–366. Routledge.

Ken-ji Hamada (2025), Trans-Planchian Physics and Inflation. An Introduction
to Renormalizable and Background-free Quantum Gravity. Springer.

Keyser, P. (2011), “Elemental Qualities in Flux. A Reconstruction of Strato’s
Theory of Elements”, in M.-L. Desclos, W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of
Lampsacus. Text, Translation, and Discussion, 293–312. Routledge.

Konstan, D. (2014), “Epicurus on the Void”, in G. Ranocchia, Chr. Helmig,
Chr. Horn (eds.), Space in Hellenistic Philosophy. Critical Studies in Ancient
Physics, 83–100. Berlin: Walter de Gruyter.

Lefebvre, D. (2011), “Straton sur le poids. Fragments 49 et 50A, B, C, D
Sharples”, in M.-L. Desclos, W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of Lampsacus.
Text, Translation, and Discussion, 313–352. Routledge.

Leith, D. (2012), “Pores and Void in Asclepiades’ Physical Theory”, Phronesis
57: 164–191.

Leith, D. (2023), “Medicine and Atomism: Asclepiades of Bithynia and Epi-
curean Science”, in F. Masi, P.-M. Morel, F. Verde (eds.), Epicureanism
and Scientific Debates. Antiquity and Late Reception. Vol. 1: Language,
Medicine, Meteorology, 167–186. Leuven University Press.

Majid, Sh., ed. (2012), On Space and Time. With contributions by John
Polkinghorne, Roger Penrose, Andrew Taylor, Alain Connes and Michael
Heller. Cambridge University Press.

Modrak, D. (2011), “Physicalism in Strato’s Psychology”, in M.-L. Desclos,
W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of Lampsacus. Text, Translation, and Dis-
cussion, 383–397. Routledge.

Morel, P.-M. (2011), “Sensation et Transport. Straton, fragments 64–65

131



Евгений Афонасин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Sharples”, in M.-L. Desclos, W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of Lampsacus.
Text, Translation, and Discussion, 367–381. Routledge.

O’Brien, D. (1981–1984),Theories of Weight in the Ancient World. Four Essays on
Democritus, Plato and Aristotle. A Study in the Development of Ideas. 2 vols.
Paris: Les Belles Lettres; Leiden: E.J. Brill.

Pellegrin, P. (2011), “La physique de Straton de Lampsaque”, in M.-L. Desc-
los, W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of Lampsacus. Text, Translation, and
Discussion, 239–261. Routledge.

Polito, R. (1999), “On the Life of Asclepiades of Bithynia”, Journal of Hellenistic
Studies 119: 48–66.

Polito, R. (2007), “Frail or Monolithic? A Note on Asclepiades’ Corpuscles”,
The Classical Quarterly 57: 314–317.

Polito, R. (2013), “Asclepiades of Bithynia and Heraclides Ponticus: Medical
Platonism?”, in M. Schofield (ed.), Aristotle, Plato and Pythagoreanism in
the First Century BC. New Directions for Philosophy, 118–138. Cambridge
University Press.

Rodier, G. (1890), La Physique de Straton de Lampsaque. Paris: Félix Alcan.
Sanders, R. (2011), “Strato on Microvoid”, in M.-L. Desclos, W.W. Fortenbaugh

(eds.), Strato of Lampsacus. Text, Translation, and Discussion, 263–276.
Routledge.

Schütrumpf, E.; Stork, P.; van Ophuijsen, J.; Prince, S., eds. (2008), Heraclides
of Pontus. Texts and Translations. New Brunswick, NJ: Transaction Publi-
cations.

Sedley, D. (1987), “Philoponus’ Conception of Space”, in R. Sorabji (ed.), Philo-
ponus and the Rejection of Aristotelian Science, 140–153. London: Duck-
worth.

Sharples, R., ed. (2011), “Strato of Lampsacus. The Sources, Texts and Trans-
lations”, in M.-L. Desclos, W.W. Fortenbaugh (eds.), Strato of Lampsacus.
Text, Translation, and Discussion, 5–229. Routledge.

Steckerl, F., ed. (1958), The Fragments of Praxagoras of Cos and His School. Lei-
den: E.J. Brill.

Vallance, J.T. (1990), The Lost Theory of Asclepiades of Bythynia. Oxford Uni-
versity Press.

Wehrli, F. (1950),Die Schule des Aristoteles. Bd. 5: Straton von Lampsakos. Basel:
Schwabe.



Рустам Галанин

Стоический платонизм Посидония:
учение о бессмертии души*

Rustam Galanin
Posidonius’ Stoic Platonism: The DoctRine on the ImmoRtality of Soul

AbstRact. Posidonius, taking into account Plato’s views, believed that both the uni-
versal soul and, possibly, individual souls are immortal. The soul does not appear at the
moment of birth but exists even before entering the body. After the death of the body,
the soul continues to live in the sublunar sphere, contemplating the universe through
pure thought — that is, thought that is not clouded by sensory perception. Despite the
fact that modern scholarship criticism tries to exclude Posidonius from the list of “Pla-
tonists”, the author attempts to show that 20th century scholars were entirely right
to call Posidonius a “Stoic Platonist”. It was Posidonius and no one else who, among
other things, synthesized Aristotelian and Platonic psychologies and passed the latter
on to the Middle Platonists and Neoplatonists. In addition to the commentary on the
Timaeus, Posidonius probably wrote a commentary on the Phaedrus, which E. Zeller,
in particular, believed to be genuine, and from which he drew the tripartite descrip-
tive model of soul, and it is the remnants of this commentary that we can see in the
commentary on the Phaedrus by the 5th AD Neoplatonist Hermias. Other fragments
will also be considered, which allow us to assert that in some aspects of physics and
related psychology, Posidonius firmly held distinctly Platonic positions regarding the
structure and immortality of the soul.
KeywoRds: Posidonius, Stoicism, subjectivity in Antiquity, soul, immortality.

Поэт сказал, что «смерти нет — это всем известно, / повторять
это стало пресно», и даже самый черствый человек, что ныне, что
во время оно, в разные периоды своей жизни, вероятно, чувство-
вал и чувствует, что «весь он не умрет», и не только потому, что
«смерть — это то, что бывает с другими», но также и потому, что,
несмотря на очень убедительный опыт конца существования, ко-

© Р.Б. Галанин (Санкт-Петербург). mousse2006@mail.ru. Русская христианская
гуманитарная академия; Российский государственный гуманитарный ун-т.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.07

* Исследование выполнено в РГГУ за счет гранта Российского научного фон-
да № 23-18-00971, https://rscf.ru/project/23-18-00971/.

133



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

торый представлен нам совершенно очевидным и неумолимым
лицезрением разложения физических тел, есть в нас что-то такое,
что также неумолимо и, в общем, вполне здравомысленно, если
даже не резонно, противится этому опыту безысходного и при-
нудительного разложения, — и это душа. Душа как форма есть
гарант нашей субъективной идентичности как в мире сем, так,
хочется верить, и в мире лучшем.

Однако в этом случае, применительно к эллинистической
эпохе, перед нами возникает два взаимоисключающих способа
понимания природы души, которые можно, вслед за Энтони
Лонгом, обобщая назвать платоническим и эпикурейским1. Со-
гласно платоническому, дуалистическому, взгляду душа пони-
мается как неуничтожимая бестелесная сущность, добровольно-
принудительным образом связанная с определенным телом (cf.
Pl. Phd. 65d, 67a, 69сd, 73a et passim; R. 617e sqq.). Тогда как эпику-
рейский взгляд утверждает, что атомарная душа не существует
отдельно от атомарного тела и поэтому, когда распадается тело,
уничтожается и душа (Epicur. Ep. 1.64–65; Lucr. 3.400 sqq.), посколь-
ку человек есть конгломерат атомов.

Между этими двумя полярными и взаимоисключающими по-
зициями располагается аристотелевский и стоический подходы
к душе. Согласно первому, душа— это бестелесная форма матери-
ального тела, распадающаяся вместе с последним, высшая часть
которой— активный ум—имеетшанс на бестелесное посмертное
существование (Arist. An. 430a20–25)2. Стоики, со своей стороны,

1 Long 1982: 34–35. См. также Nawar 2020. Cf. Cic. Tusc. 1.18, 77–78. Теперь мы
больше говорим не о душе, но о сознании, однако ситуация с базовыми методо-
логическими презумпциями ушла недалеко: либо сознание материально и де-
дуцируется из вещественности мозга и его химических процессов, либо оно как
бы метафизично, и наоборот, химические процессы в мозгу суть следствия воз-
действия бестелесного сознания, либо, как полагает, например, КолинМакгинн,
сознание — это тайна, мистерия, и пусть оно таковым и останется — поистине
здравый подход. См. Васильев 2009 и 2024.

2 Это очень странное место у Аристотеля. Собственно, только тогда, когда
этот ум отделен от тела, он становится тем, чем он поистине и является, —
бессмертным и вечным творческим умом (νοῦς ποιητικός). Но там также ска-

134



Стоический платонизм Посидония…

считали, что душа хоть иможет существовать без тела—и тут они
близки платоникам, — но, во первых, не бесконечно, а лишь до
ближайшей экпирозы3, а во-вторых, душа— это тоже тело, просто
более тонкое4. Душа — это теплая огневидная пневма, питающая-
ся испарениями крови и воздухом5. Душа, как писал Хрисипп, —
это «тонкое тело, движущееся само собой сообразно сперматиче-
ским логосам» (SVF 2.780), «огонь или тонкая пневма, разлитая
по всему одушевленному телу» (SVF 2.785)6, а смерть, продолжа-
ет Хрисипп, «есть отделение души от тела; но ничто бестелесное
не отделяется от тела, поскольку ничто бестелесное и не соприка-
сается с телом; а душа и соприкасается с телом, и отделяется от
него; значит, душа — это тело» (SVF 2.790). Такова в общих чертах
философская позиция, разделяемая mutatis mutandis всеми стои-
ками. Теперь нам следует рассмотреть, что нового в эту соматиче-
скую психологию привнес Посидоний и как это все сказалось на
его учение о бессмертии.

зано, что есть еще и другой ум — преходящий (φθαρτός), претерпевающий
(παθητικός), и без этого первого, вечного ума — совершенно беспомощный (An.
430a25). Ревизия проблемы того, сколько умов имеет в виду здесь Аристотель
и как они соотнесенымежду собой, см. Ando 1971: 43–56; Papachristou 2012; Cohoe
2022: 240–242.

3 Одни стоики, например Клеанф, согласно ряду свидетельств (D.L. 7.157 =
SVF 2.811), считали, что до ближайшей экпирозы все души сохраняются после
смерти, по Хрисиппу— лишь душимудрецов (см. также Столяров 1995: 137; Aiste
2020). Общая концепция древних стоиков заключалась в том, что мудрость вли-
яет на время, которое будет отведено душе для бестелесного существования
до ближайшей экпирозы (Eus. PE 15.20.6 = SVF 2.809; Ps.-Plu. Plac. philos. 4.7.3 =
SVF 2.810), поскольку мудрость означает более высокую степень напряженности
пневмы, т.е. большую добродетель, и, следовательно, долговечность (Aiste 2020:
480–482). Тем не менее, если Клеанф полагал, что человеческая индивидуаль-
ность и субъективность заключены в душе, то Хрисипп считал, что индивиду-
альность — это в первую очередь воплощенная разумная душа (Aiste 2020: 484).

4 Для стоиков всё, кроме времени, пространства, пустоты, окружающей кос-
мос, и лектона, — телесно.

5 Столяров 1995: 136.
6 Тем не менее средоточие душевной жизни, скажем так, орган души — это

сердце, как предполагал, кстати, и Аристотель (Ando 1971: 43), в отличие от Пла-
тона (а до него — Алкмеона Кротонского), помещавшего, как это и положено,
мышление в головной мозг (Ti. 97d sqq.).

135



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Уже Панетий поставил под вопрос догматическую стоическую
доктрину о душе, предположив, вероятно, что душа состоит из
двух элементов (duo genera), которые он назвал воспламененным
воздухом (inflammata anima), т.е. из огня и воздуха (aer et ignis),
в противовес огненной пневме (πνεῦμα ἔνθερμον) Хрисиппа и дру-
гих стоиков7. То есть уже Панетий сделал первый ход по лише-
нию души ее физически монолитной природы, выделив в душе
собственно душу (ψυχή) и фюсис (φύσις)8.

Устройство души по Посидонию

Посидоний также, как известно, отверг многие положения пси-
хологической теории Хрисиппа, не только адаптировав некото-
рые элементы перипатетической и платонической психологии
к стоицизму, но и сыграв роль передатчика этих доктрин в уче-
ния средних платоников9. C одной стороны, отойдя от Панетия,
Посидоний вернулся к материальной монистической простоте
души, как об этом говорили первые стоики10; с другой стороны,
в учении об аффекте он вернулся к трехчастной платонической
модели души (fr. 150a E.-K.)11. При этом душу как таковую он

7 Rohde 1925: 517, n. 57. Это не отменяет того, что, скажем, Хрисипп выделяет
в душе 8 способностей: душа как материальная, телесная сущность, едина, т.е.
одна душа — это одно тело (SVF 826). Так, Аэций говорит: «Стоики говорят, что
[душа] состоит из восьми частей: из них пять — чувства (зрение, слух, обоня-
ние, вкус и осязание), шестая — речевая (φωνητικὸν), седьмая — породительная
(σπερματικόν), а восьмая — сама ведущая часть, откуда и отходят все эти части,
наподобие щупальцев полипа» (SVF 827 sqq.).

8 Панетий, обожествляя Платона, отверг его учение о бессмертии души (Cic.
Tusc. 1.79). Немесий (Nat. hom. 212) говорит, что, по Панетию, в душе есть психи-
ческие способности, как, скажем, речевая (τό φωνητικὸν), и физические, как спо-
собность размножения (τό σπερματικόν). Однако каким образом Панетий далее
дифференцировал фюсис души и собственно душу — не очень понятно (Rohde
1925: 518, n. 58).

9 Vander Waerdt 1985a. См. также Dihle 1973. О том, был ли Посидоний в об-
ласти физики «платоником», см. Столяров 2013. Схожий со Столяровым «анти-
платонический» взгляд на Посидония наблюдается и у Э. Лонга (Long 2017).

10 Rohde 1925: 502.
11 Фрагменты Посидония приводятся по изданию Edelstein, Kidd 1989 (E.-K.).

См. также Поленц 2015: 475, n. 1.

136



Стоический платонизм Посидония…

(и его ученики), по словам Плутарха, считал «математическим
числом/фигурой (figure)»12, или идеей, распространенной во все
стороны и установленной сообразно числу, охватывающему гар-
монию (Plu. De an. procr. 1023b–d = fr. 141a E.-K.)13. Такой вывод мог
содержаться в его комментарии на платоновский «Тимей», если
только он действительно существовал14. Тогда реконструкция ме-
тафизики души, поПосидонию, могла бы выглядеть так, как пред-
лагал Эдельштайн15. Делимая субстанция всего того, что имеет
границы (the divisible substance of the limited), мыслится в отноше-
нии к телам, затем эта субстанция объединяется с умопостигае-
мым (the intelligible), а душа объявляется идеей, т.е. формой про-
странства (the form of the space), упорядоченной сообразно чис-
лу.Математические объекты (mathematical figures) находятсямеж-
ду первыми умопостигаемыми субстанциями (the first intelligible
substances) и всем тем, что может быть воспринято чувствами,
следовательно, эти математические фигуры/числа/объекты нахо-
дятся по ту сторону обоих этих уровней16. Таким образом, душа,
с одной стороны, обладает вечными свойствами умопостигаемо-
го (the eternal qualities of the intelligible), с другойже—пассивными
свойствами чувственно воспринимаемого, и подходящее место
для субстанции души находится между субстанцией делимого
и субстанцией умопостигаемого. Другими словами, душа отли-
чается как от Бога, так и от материи, однако при этом она состоит

12 Edelstein 1936: 303.
13 τὴν ψυχὴν ἰδέαν εἶναι τοῦ πάντῃ διαστατοῦ, καθ’ ἀριθμὸν συνεστῶσαν ἁρμο-

νίαν περιέχοντα. Л. Эдельштайн, комментируя этот фрагмент, поясняет, что ду-
ша, по Посидонию, двухмерна, тело — трехмерно, а всё, что связано с божествен-
ным, одномерно (Edelstein 1936: 303). Разбор этого свидетельства и интерпрета-
ции см. в Ju 2013.

14 О нем упоминает Секст Эмпирик (S.E. M. 1.92). См. об этом Reydams-Schils
1997. Библиографию по этому вопросу см. в Ju 2013: 99, n. 19, 20.

15 Edelstein 1936: 303 ff.; Rist 1969: 202 ff.
16 Вероятно, так думал и Платон, когда помещал мир математических объек-

тов (числа и т.д.) между умопостигаемыми идеями и чувственно воспринимае-
мыми телами (Arist. Metaph. 987b15).

137



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

из них— т.е. из Бога и из материи17. Получается три уровня18. Выс-
ший, умопостигаемый, — это Зевс; средний уровень, т.е. уровень
души, — это природа; и низший, уровень материи, — это Судьба
(Aet. Plac. 1.28.5 = fr. 103 E.-K.; Cic. Div. 1.125 = fr. 107 E.-K.)19. Неко-
торые ученые, например В. Йегер, полагали, что из этой троицы
впоследствии вырастут знаменитые неоплатонические триады20.
Рист считал, что высший активный принцип, пневма, или Зевс,
у Посидония был связан со сферической формой космоса — т.е.
как принцип, заставляющий космос вращаться по кругу и окру-
жающий и удерживающий его в сферических пределах словно
кольцо, другими словами— это небо21. Именно так, по Ристу, нуж-
но понимать вышеупомянутое свидетельство Плутарха, что ду-
ша — это распространенная во все стороны идея. Душа как идея,

17 Дж.М. Рист считает, что такое радикальное, как в трактовке Эдельштайна,
отделение умозрительного активного принципа от всего остального является
неправомерным (Rist 1969: 203).

18 На самом деле всё, как кажется, немного сложней. Арий Дидим сообщает
(fr. 92 E.-K.), что субстанция (οὐσία), т.е. первоматерия, и материя (ὕλη), по Поси-
донию, разделяются только в мышлении, но не в реальности. То есть умозри-
тельная первоматерия и материя как подлежащее конкретных вещей и качеств,
т.е. четыре элемента, могут быть отделимы только в мысли, в реальности же,
как у перипатетиков, вся материя всегда оформлена (Reydams-Schils 1997: 459 ff.).
Вообще, тот факт, что нечто существует только в понятии, т.е. мышлении, уже
говорит о густом налете платонизма, особенно если принять свидетельство Дио-
гена, который говорит, что, по Посидонию, геометрические поверхности суще-
ствуют не только в реальности как основание вещи (καθ’ ὑπόστασιν), но и вмыш-
лении (D.L. 7.135). Это является отклонением от догматического стоического уче-
ния о бесконечной делимости материи (Rist 1969: 205).

19 Большинство всех «еретических» теорий дошло от Ария Дидима, т.е. пер-
вого поколения после Посидония, из чего можно сделать вывод, что Арий Ди-
дим опирается на аутентичное, не ассимилированное, как у Диогена Лаэрция,
учение Посидония (Edelstein 1936: 305, n. 73). Рист считает, что природа — это
тело мира, Зевс — его душа, а судьба — это платоновская незаконная причи-
на (πλανωμένη αἰτία), или необходимость (Rist 1969: 211). Подробнее о внутрен-
ней «иерархии» Бога, природы и материи и о различных интерпретациях см.
Dragona-Monachou 1974.

20 Dragona-Monachou 1974: 287, n. 2; Reydam-Schills 1997: 472.
21 Rist 1969: 205.

138



Стоический платонизм Посидония…

или форма, мира, совмещает в себе геометрические, физические
и материальные свойства и сущности, и именно мировая душа,
полагает Рист, является для Посидония Богом22. Душа для Поси-
дония имеет числовую природу и содержит в себе математиче-
ские объекты (τὰ μαθηματικά). Находится же она между тем, что
Плутарх называет (De an. procr. 1023b) первыми умопостигаемы-
ми сущностями(τῶν πρώτων νοητῶν), т.е. идеями Платона, и чув-
ственным миром (τῶν αἰσθητῶν). Платоновские сущности позна-
ются умом, чувственные сущности— чувством, а математические
сущности — и умом, и чувством, и поскольку речь тут идет не об
индивидуальной, а о мировой душе, то, как полагает Рист, это
первое стоическое свидетельство того, что платоновские идеи —
это не только и не столько человеческие концепты или понятия,
но принадлежат они Богу23.

В контекстеже параллелизмамикро имакрокосма, подобно то-
му как индивидуальная душа удерживает в своих пределах тело,
будучи его формой и всюду пронизывая, наподобие клея, так что
тело можно помыслить как находящееся как бы в мешке, — т.е. не
душа в теле, но, скорее, тело в душе (см. ниже), — так и мировая
душа пронизывает собою и окружает со всех сторон, как кольцо,
тело космоса, оживотворяя его.

Теперь предлагаем рассмотреть подробнее ряд важных фраг-
ментов24, где излагается учение Посидония о душе и страстях,
в частности трактат Галена «О доктринах Гиппократа и Платона»
(fr. 150a E.-K.). Гален пишет:

Платон прекрасно написал об этом [т.е. о сдерживании страстей],
на что указывает и Посидоний. Он восхищается этим челове-
ком, называет его божественным, — ибо высоко ценит его учение
о страстях и способностях души, а также всё, что он написал по
поводу того, что возникновения страстей души лучше вообще не

22 Rist 1969: 206.
23 Rist 1969: 207.
24 Перевод на русский ряда важных фрагментов Посидония, относящихся

к природе души и учению о страстях, можно найти в статье Столяров 2014.

139



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

допускать, а если уж они возникли, нужно как можно скорее их
устранять. Он говорит, что учение о добродетелях и учение о це-
ли связаны с вышеупомянутым предметом и вообще все осно-
воположения этической философии привязаны, словно единым
поводком, к знанию о способностях души25.

Контекст, предшествующий этому пассажу, заключается в том,
что Гален, критикуя учение Хрисиппа об аффектах, изложенное
в сочинении De affectibus (Περί παθών)26, переходит к возраже-
ниям Посидония, «настоящего героя из числа всех его персона-
жей»27, занимая сторону его и Платона (fr. 165 E.-K.)28 При этом
учение Зенона и Хрисиппа о том, что страсти — это неразумные
влечения и ошибочные суждения (SVF 1.205–215; 2.377–421), отвер-
гается29. Страсти, по Посидонию, как и по Платону, — это не иллю-
зорные ментальные девиации, но онтологически укорененные
субстанции, или силы, связанные с реально существующей низ-

25 Здесь и далее перевод фрагментов Посидония А.А. Столярова. Этот и дру-
гие фрагменты цитируются по Столяров 2014.

26 Реконструкцию этого сочинения см. в Tieleman 2003. Что до самого Гале-
на, то он преследовал следующие цели: а) изобразить Посидония сторонником
платонизма; б) использовать его аргументацию для собственных целей; в) опро-
вергнуть ложность Хрисиппова монизма и утвердить истинность платоновско-
го дуализма; при этом, как отмечает Столяров, Гален передает учение Посидо-
ния вполне корректно (Столяров 2014: 817). См. также прим. 31.

27 Tieleman 2003: 198.
28 Таким образом, по реконструкции И. Кидда (Kidd 1999: 59 ff.), Посидоний

здесь восхваляет Платона за его учение о (а) эмоциях, (б) душевных способно-
стях, (в) эмоциях, которые не возникают вообще или, однажды возникнув, быст-
ро прекращаются. Также говорится, что учение о добродетелях (ἀρεταί) и телосе,
т.е. вся этическая философия, связано со способностями (δυνάμεις) души. Поси-
доний (а) показывает, что эмоции возникают из гнева и желания (платоновские
τὸ θυμοειδές καί ἐπιθυμητικόν), и (б) указывает причину, по которой они со време-
нем утихают, даже если представления о существовании зла, которые должны
их подпитывать, сохраняются. См. также Sorabji 2002: 93–108 ff.; Harriman 2024.

29 Диллон 2002: 117. См. также SVF 1.207, 208; 2.86, 187. О влиянии Карнеада
на учение Посидония о страстях, изложенное им в сочинении «О страстях», см.
Stevens 1993.

140



Стоический платонизм Посидония…

шей природой (δύναμις) души30. В другом месте Гален, цитируя
Посидония, говорит следующее (fr. 157 E.-K.):

Посидоний полностью отверг и первое, и второе мнение31. Он не
считает страсти ни суждениями, ни последствиями суждений; по
его мнению, они вызываются пылкой и вожделеющей способно-
стями. В этом отношении он полностью следует старинной тео-
рии32. А в своем сочинении «О страстях» он не раз спрашива-
ет Хрисиппа и его последователей: в чем же причина чрезмерно
сильного порыва? Ведь разум никак не смог бы выйти за преде-
лы своих задач и мер. Поэтому ясно, что какая-то другая, а имен-
но неразумная, способность является причиной того, что порыв
превышает пределы, установленные разумом. Подобным же об-
разом причиной того, что бег происходит быстрее, чем было за-
думано, тоже является нечто неразумное, а именно вес тела.

30 Э. Лонг считает, что «контраст с Хрисиппом можно показать, не предпола-
гая, что Посидоний верил в то, что душа обладает иррациональными частями
или способностями, и не предполагая, что в теории Посидония страсти незави-
симы от суждений» (Long 2017: 31). Лонг показывает это через анализ теории
страстей Посидония, его хоть и не совпадение, но концептуальную близость
Хрисиппу, и, скорее, не через уход от стоической доктрины в платонизм, но
через «„подчинение“ Платона прежним стоическим сочинениям» (ibid.: 43).

31 То есть взгляды Зенона и Хрисиппа. О том, что Гален, который сообщает
об этом, ничего толком не понял в учении платоников и стоиков об аффектах
и, будучи крайне тенденциозным, упустил черты, общие Посидонию, Платону
и Хрисиппу, см. Gill 1998. Об общей дискуссии по этому вопросу см. Long 2017:
30, n. 15.

32 То есть традиции, идущей еще от Пифагора к Платону иАристотелю (fr. 165
и T 91, 95 E.-K.). Во фрагменте 165 говорится, что базовая концепция (δόγμα) борь-
бы разумного и неразумного начал, или разума и чувства, в душе была введена
еще Пифагором (ср. Rohde 1925: 400, n. 400), а в дальнейшем усовершенствована
Платоном. Это значит, что сочинениеПосидония «Об аффектах» содержало док-
сографическую сводку (включавшую, вероятно, Пифагора, Аристотеля, Зенона
и Клеанфа), как это было принято у перипатетиков (Vander Waerdt 1985а: 387;
Kidd 1988а: 158). Откуда Посидоний черпал такую информацию, сказать сложно,
Вандер Вердт полагает, что он пользовался псеводоэпиграфической пифагорей-
ской литературой 3–2 вв. до н.э., которая фундаментальные доктрины Платона
и Аристотеля возводила к Пифагору (ibid.: 392, n. 63). О Посидонии как историке
философии см. Ju 2013.

141



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Указав на эти фрагменты, зададимся вопросом, вся ли челове-
ческая душа или только некоторая ее часть бессмертна, или же
вообще — человеческая душа смертна, тогда как только Мировая
душа, которая, как уже говорилось, представляет собой всеохват-
ную числовую идею33, пребывает вечно?34 Взглянем еще раз на
структуру души по Посидонию, принимая во внимание следу-
ющий фрагмент, связанный с педагогическим аспектом у детей
(fr. 31.1–16 E.-K.). В этом фрагменте Гален, критикуя неразработан-
ность детской педагогики у Хрисиппа (cf. SVF 3.229a), исключа-
ющей из рассмотрения аффективные, низшие, способности ду-
ши (ἐπιθυμητικόν и θυμοειδές), приводит в поддержку своей точки
зрения какую-то эпитому (ἐπιτομήν τινα) Посидония, содержащу-
юся в 1-й книге его сочинения «О страстях», где кратко переска-
зывается педагогическая теория Платона и где также критикует-
ся Хрисипп. Посидоний, как и Платон, считает, что формирова-
ние35 детей с самого начала и даже еще до рождения36, должно
происходить через должное воспитание и образование таким об-
разом, чтобы эмоциональная и иррациональная части души (τὸ
παθητικὀν τε καὶ ἄλογον τῆς ψυχῆς) проявляли должную пропор-

33 Об этом, как уже указывалось, говорит Плутарх, критикуя подход Посидо-
ния, в сочинении «О возникновении души в Тимее» (De an. procr. 22, 1023b–d).
Об этом сочинении Плутарха см., напр., Cherniss 1926: 133–157; Волкова 2014. То,
что идея распространяется во все стороны (ἰδέα τοῦ πάντῃ διαστατοῦ), напоми-
нает спатиальный, или геометрический, тезис, который Ямвлих приписывает
Спевсиппу (Iambl. Anim. apud Stob. 1.364.4–5 Wachsmuth = Speus. fr. 40 Lang).

34 Точка зрения, что индивидуальная душа — это искра от Мировой души,
которая содержит одини тотже логос в контексте отношениямикрокосма кмак-
рокосму, была общестоическим воззрением (Reydam-Schills 1997: 458–459).

35 πλάττειν, διαπλάσεως и схожие термины являются традиционными педа-
гогическими метафорами Платона (Lg. 671c, R. 377c, 500a6, Ti. 88c). Вероятно, Га-
лен или даже сам Посидоний считали, что эти слова скорее подходят именно
для пренатальной заботы о ребенке, нежели постнатальной, выраженной в этом
пассаже пассивными инфинитивами τρέφεσθαι καὶ παιδεύεσθαι (Long 2017: 45).
См. следующее примечание.

36 ἔτι τε κυουµένων ἐν τῇ μήτρα (еще вынашиваемых во чреве). Имеется в виду
забота о физическом и эмоциональном состоянии матери во время беременно-
сти. Сf. Pl. Lg. 653b, 674b, 789a, 792c.

142



Стоический платонизм Посидония…

циональность в своих движениях (σύμμετρον ἀποφαίνεσθαι ταῖς
κινῄσεσι)37 и подчинялись велениям разума38, и такое воспитание
будет наилучшим — подготовкой аффективной части души (τοῦ
παθητικοῦ τῆς ψυχῆς) к тому, чтобы она в наибольшей мере со-
ответствовала началу разумной части (τὴν ἀρχῆν τοῦ λογιστικοῦ).
Далее в этом же фрагменте (fr. 31.16–29 E.-K.) начинаются уже со-
вершенно платоновские реминисценции, в частности из диалога
«Федр» (246a sqq.), где душа уподобляется колеснице. Посидоний
говорит, что39:

Поначалу… эта [разумная сторона] мала и слаба, но к 14 годам
она приобретает силу и крепость. В это время ей уже вполне по-
добает властвовать и повелевать, и она подобна возничему, ко-
торый правит парной упряжкой соединенных коней — вожделе-
нием (ἐπιθυμίας) и гневом (θυμοῦ) — причем так, что они не ста-
новятся ни слишком сильными, ни слишком слабыми, не замед-
ляются и не поспешают, не выходят полностью из повиновения,
не ведут себя беспорядочно или необузданно, но во всем готовы
следовать и повиноваться рассудку (λογισμῷ).

Мы видим здесь, что Посидоний, как и Платон, уподобляет
разумное начало возничему, тогда как вожделеющее и гневли-
вое начала уподобляются двум лошадям. Вандер Вердт считает,
что использование Посидонием этой платоновской аллегории,

37 Cf. Pl. Ti. 90a, где говорится о том, что тот вид души, который предается
праздности, становится слабейшим, а упражняющийся — сильнейшим, и что
нужно следить за тем, чтобы их движения сохраняли должную соразмерность
(ἔχωσιν τὰς κινήσεις πρὸς ἄλληλα συμμέτρους).

38 Что для этого нужно конкретно делать с детьми, не говорится, но Лонг
(Long 2017: 46) считает, что у детей должно выработаться что-то вроде естествен-
ной привычки избегать чрезмерных реакций, связанных с низшими, аффектив-
ными, частями души, прежде чем по ходу взросления они сами своим умом
осознают, что такие реакции неразумны и недопустимы. Не исключено, что
технически, поПосидонию, который тут также следует Платону, это воспитание
как-то связано с музыкой, которая, когда воздействует на натуры слабосильные,
должна быть бодрой, а на натуры пылкие — наоборот, успокаивающей (fr. 168
E.-K.). См. Kidd 1988a: 612–613; Nussbaum 1993.

39 См. подробнее: Tieleman 2003: 220–230.

143



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ставшей со временем топосом, и соответствующая интерпрета-
ция платоновской моральной психологии окажет большое воз-
действие на позднейших философов — в частности, на средних
платоников40. При этом Посидоний, критикуя Хрисиппа, не про-
сто отбрасывает его доктрину, заменяя ее на платонизм41: он мо-
дифицирует ее, используя также иперипатетическуюдихотомию
активного разумного начала (λόγον έχον, λογιστικόν)42 и нуждаю-
щейся в подчинении неразумной эмоциональной сферы (ἄλογον,
παθητικόν (θυμικόν + ἐπιθυμητικόν))43, которая через убеждение
и воспитание может быть укрощена разумом44.

Нужно сказать, что Посидоний вообще неровно дышал к пла-
тоновскому «Федру». Э. Целлер считал45, что, возможно, он был
автором какого-то комментария к этому диалогу, остатки ко-
торого мы можем обнаружить, в частности, в комментарии на
«Федр»46 александрийского неоплатоника 5 в. н.э. Гермия, к кото-

40 Vander Waerdt 1985a: 386. Посидониева теория аффекта и его критика
Хрисиппа станет школьной догмой у платоников первых веков нашей эры
(ibid.: 390).

41 Long 2017: 29.
42 В другом месте (fr. 142 E.-K.) Гален, сближая учение Посидония с аристо-

телевским, отличает его от учений Гиппократа и Платона: «Посидоний и Ари-
стотель согласны с тем, что существуют три свойства души (δυνάµεις τῆς ψυχῆς
τρεῖς εἶναι), с помощью которых мы желаем, гневаемся и думаем (ἐπιθυμοῦμέν τε
καὶ θυμούμεθα καὶ λογιτόµεθα). Учение Гиппократа и Платона состоит в том, что
они расположены раздельно, и наш разум не только обладает многими способ-
ностями, но и в основном состоит из частей, которые различны по своей приро-
де и по своему бытию (διαφερόντων ταῖς οὐσίαις)». Здесь мы наблюдаем деление
души не на составные и отдельно расположенные три сущности или части, но
описание трех ее способностей, или сил (Kidd 1988a: 539; Long 2017: 30). В других
же местах (см., например, T 95 E.-K.) Гален не делает различия между Платоном
и Аристотелем.

43 Сf. Arist. MM 1182a24.
44 Vander Waerdt 1985a: 386. См. также Vander Waerdt 1985b.
45 Zeller 1923: 599, n. 3. Дискуссию по этому поводу см. Kidd 1988b: 980–981;

Ju 2009. Известно также, что Посидоний написал комментарии к «Пармениду»
и, возможно, к «Тимею».

46 Комментарий Гермия— это единственный сохранившийся от Античности
комментарий на «Федр», несмотря на то что этот диалог, помимо прочего (то

144



Стоический платонизм Посидония…

рому мы сейчас обратимся. Из приведенного же выше фрагмен-
та ясно, что Посидоний по крайней мере индивидуальную душу
рассматривал точно так же, как Платон, осуществляя при этом
синтез базовых концепций платонической и перипатетической
психологии47. При этом Посидоний считал, что, в отличие от ми-
ровой души, в индивидуальной душе способность ко злу врож-
денна, поскольку именно в последней присутствует злой даймон
(см. ниже), тогда как в мировой душе его нет48.

Бессмертие индивидуальной или мировой души?

Эрвин Роде писал о Посидонии следующее:
Он вернулся к старой теологической идее о предсуществовании
души, о ее жизни от начала сотворения мира и, следовательно,
мог продолжать постулировать продолжение ее существования
после смерти—по крайнеймере, до следующего разрушенияМи-
ра всемогущим Огнем49.

есть помимо риторов и писателей), комментировали такие авторы, как Ямвлих,
Прокл иДамаский, а лекции о нем читал, в частности, Сириан— учитель Прокла
и Гермия. См. Baltzly, Share 2019 и 2023. См. также Moreschini 2020.

47 Предельно упрощая, можно сказать, что он соединяет платоновское уче-
ние о трех частях души (μερή, μόρια) с аристотелевским учением о силах / спо-
собностях души (δυνάμεις), т.е. как бы прочитывает психологию Платона через
Аристотеля (Vander Waerdt 1985a и b; Tieleman 2003: 284). Столяров полагает, что
Посидоний, существенно пересмотрев психологиюХрисиппа, все же больше го-
ворит именно о способностях души, на манер Аристотеля, а не о ее частях, име-
ющих локализацию и пространственное разделение, как Платон и Гиппократ
(Столяров 2014: 818–820.). См. также прим. 42.

48 Rist 1969: 216.
49 Rohde 1925: 502. Так же и Поленц 2015: 488. Тем не менее Роде считает, что у

нас нет достаточных свидетельств, чтобы действительно приписывать Посидо-
нию какое-то учение об индивидуальном бессмертии: «Нигде прямо или авто-
ритетно не утверждается, что Посидоний верил в какое-то предсуществование
„души“» (Rohde 1925: 518, n. 60). Возможно, максимум, о чем тут можно говорить,
это более менее общестоическая доктрина περιοδικὴ παλιγγενεσία, когда после
экпирозы все сущее осуществляет акт тотального самоцитирования и всё по-
вторяется с точностью до мелочей, в таком случае индивид в своей процитиро-
ванной и ретранслированной в следующий мировой цикл душевно-телесной
совокупности действительно как бы живет заново: You only live twice, — как пе-
ла знаменитая певица.

145



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

В диалоге «Федр» (245c5 sqq.) сказано: ψυχὴ πᾶσα ἀθάνατος
(«всякая душа бессмертна»)50. Неоплатоник Гермий, толкуя это
выражение, указывает (In Phdr. 245c = fr. 290 E.-K.), что по пово-
ду того, что́ понимать здесь под душой, мнения разделись на два
лагеря, представленные, с одной стороны, Посидонием51, с дру-
гой — земляком Гермия, александрийским лексикографом Гарпо-
кратионом52. По Гермию, Посидоний и его сторонники считают,
что здесь говорится о мировой душе, которая одна только и мо-
жет быть бессмертной, тогда как Гарпократион со своей партией
полагают, что бессмертна также и всякая индивидуальная душа—
даже душа мухи или муравья53. То есть, по слову поэта, как ми-
нимум «в два варианта Эдема двери / настежь открыты, смотря
по вере». Карл Рейнхардт в своей книге про Посидония, написан-
ной в 1920-е годы, спрашивал, чему может нас научить тезис По-
сидония54, направленный против Эпикура и утверждающий, что
не тело удерживает душу, но, наоборот, душа — тело? Значит ли
это, что Посидоний верил в индивидуальное бессмертие?55 Мож-
но ли говорить о том, что его эсхатология была платонической?
На все эти вопросы он отвечает отрицательно. Равным образом
несколько лет спустя он же в своей книге «Космос и симпатия»,

50 Анализ этого сложного места и библиографию по теме см. Moore 2014.
51 Немного выше Гермий, ссылаясь на Платона (Phdr. 245d), говорит, что неко-

торые говорят, что речь здесь о мировой душе, ибо если бы ее не было, то всё
небо и вся Земля, обрушившись, остановились. Анна Ю (Ju 2009: 123) полагает,
что Гермий здесь цитирует Посидония, комментирующего где-то соответствую-
щее место из платоновского «Федра»; автор не знает, о какой работе Посидония
идет речь, однако она отвергает существование комментария на «Федр» (ibid.:
121, n. 35), в реальность коего верил Целлер. Нам же кажется, во-первых, что ес-
ли это цитата Платона через Посидония, то она могла быть позаимствована Гер-
мием именно из вышеуказанного комментария, а, во-вторых, Гермий с тем же
успехом мог цитировать Платона из первоисточника, вообще ничего не заим-
ствуя у Посидония.

52 О Гарпократионе см. Keaney 1991.
53 Подробно тема бессмертия души разбирается в статье Ju 2009, на которую

мы здесь во многом опираемся. См. также Neola 2022.
54 См. S.E. M. 9.71–74.
55 Reinhardt 1921: 473 ff.

146



Стоический платонизм Посидония…

принимая во внимание свидетельство Гермия, пишет, что «Поси-
доний стремится в Космос. Ему нет дела до личного бессмертия…
Человек еще не становится платоником оттого, что он цитирует
Платона»56.

Людвиг Эдельштайн, писавший в 1930-е годы, реконструируя
систему Посидония, отмечал, что, согласно последнему, «расте-
ния, животные, люди и звезды — все эти существа, встречающи-
еся в мире, равно как и сам мир, управляются душой»57, кото-
рая представляет собой «теплое дыхание, которое нас одушевля-
ет и которым мы движемся»58. И там, где другие видели управ-
ляющее действие природы, Посидоний усматривал действия всё
пронизывающей души59. Что из этого следует для бессмертия ду-
ши? По Эдельштайну60, Посидоний, веря только в бессмертие ми-
ровой души, полагал, что так же думал и Платон, и именно так
нужно понимать вышеуказанное свидетельство из комментария
Гермия61, т.е. нужно видеть в нем ровно то, что там и написа-
но62. И это при всём том, что, по Посидонию, душа, удержива-
ющая вместе телесное существование наподобие того, как грани-
цы и пределы конституируют тело, объявляется, как уже упоми-
налось, идеей, или формой63 Кажется, действительно, что макси-
мум, что можно извлечь из свидетельства Гермия, — это то, что
экпирозу переживает только мировой дух, а не индивидуальные
души, которые в конце мирового процесса наталкиваются на есте-
ственное препятствие для своего дальнейшего бытия64.

Анна Ю считает, что Посидоний у Гермия имел в виду коллек-
тивное бессмертие, т.е. бессмертие каждой индивидуальной ду-

56 Reinhardt 1926: 91.
57 Edelstein 1936: 299.
57 См. D.L. 7.157.
59 Edelstein 1936: 300.
60 Также ср. Abel 1964: 255–256.
61 Edelstein 1936: 300, n. 58.
62 Так же Kidd 1988b: 980–981.
63 Edelstein 1936: 303, n. 70. Ср. Macr. Somn. 1.14.19; Plu. De an. procr. 22, 1023b–d =

fr. 141a E.-K.).
64 Abel 1964: 256.

147



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ши, и в такой характеристике души он «рекрутировал» Платона
на сторону стоиков65. Душа— это то, что непрерывно движет себя
самое66, не претерпевая импульс движения от чего-то иного, как
нас учит Платон (Phdr. 245c), а это и есть жизнь, и значит — душа
бессмертна. Гермий поясняет, что, говоря это, Платон имеет в ви-
ду в первую очередь души людей и богов, т.е. разумные души,
а в случае людей — высшую, разумную часть души (In Phdr. 102).
Таким образом, можно сказать, что в понятии «коллективного
бессмертия» Посидоний как бы диалектически «снял» антино-
мию индивидуального и всеобщего, т.е. единичной души и ми-
ровой, провозгласив реальность бессмертия, т.е. спасения, первой
через последнюю. Индивидуальный человек обретает бессмертие
через коллективное спасение, поскольку мировая душа — это не
что иное, как Сверхсущность, включающая в себя все жившие
когда-либо в прошлом, живущие в настоящем и наследующие
жизнь в будущем души.

Такая точка зрения, разумеется, не является общепринятой,
и обычно ученые приходят к выводу, что из одного только сви-
детельства Гермия устойчивую концепцию психологии Посидо-
ния извлечь невозможно, и поэтому при поиске бессмертия или
его отсутствия привлекаются другие тексты, в частности свиде-
тельства Цицерона. В трактате «О дивинации» 1.64 (= fr. 108 E.‑K.),
в контексте вопроса о пророчествах людей, находящихся при
смерти, сказано так67:

Этот философ [Посидоний — Р.Г.] считает, что люди при воздей-
ствии богов видят вещие сны тремя путями: первый путь, когда
душа провидит сама по себе (animus ipse per sese), в силу своего

65 Ju 2009: 121.
66 Это вообще довольно традиционное представление в античной филосо-

фии, разделяемое пифагорейцами (Филолай), платониками (Ксенократ), пери-
патетиками и др. (cf. Macr. Somn. 1.14.19 = fr. 140 E.-K.).

67 Многие тексты Посидония о бессмертии души удобно собраны под со-
ответствующей рубрикой Individuelle Unsterblichkeit, отсутствующей в собра-
нии Эдельштайна-Кидда, в немецком издании избранных фрагментов стоиков:
Nickel 2008: 774–790.

148



Стоический платонизм Посидония…

сродства с богами. Другой путь, когда провидит оттого, что воз-
дух наполнен бессмертными духами (plenus aer sit inmortalium
animorum), которые несут на себе как бы явственную печать исти-
ны; третий путь, когда сами боги вступают в разговор со спящим
человеком. Как я уже сказал, при приближении смерти душам
легче провидеть будущее68.

Для нас, конечно, важнее всего то, что plenus aer sit inmortalium
animorum69, т.е. что воздух весь наполнен бессмертными духа-
ми/душами. Как нам всё это понимать? Роде отмечал, что это
можно было бы понимать так70:

Множество индивидуальных бестелесных душ — а не только
одна безличная душа – субстанция мира — жили до своего
ἐνσωμάτωσις, и стоический пантеизм, таким образом, превраща-
ется в довольно сомнительный «пандемонизм»71.

Эдельштайн полагает, что, поскольку речь идет о душах, несу-
щих на себе печать истины (notae veritatis), то понимать под эти-
ми душами следует неподвижные звезды, которые являются бо-
жественными телами, обитающими в воздухе72. Кидд полагает,
что под этими душами следует понимать либо даймонов — по-
средников между людьми и богами, либо души умерших людей,
обретших бессмертие, т.е. ставших героями, либо и то, и другое
вместе, поэтому тезис Эдельштайна о том, что воздух наполнен
неподвижными звездами, звучит странно73. В самом деле, стои-
ки обычно полагали, что сфера неподвижных звезд созидается

68 Пер. М.И. Рижского.
69 Комментаторы часто под словом animi (духи) в этом предложении пони-

мают либо просто душу, либо ее высшую, разумную, часть.
70 См., однако, прим. 49 выше.
71 Rohde 1925: 519, n. 60. Рист говорит, что ни о каких индивидуальных ду-

шах здесь не может быть и речи, но что эти духи суть части мировой души,
и поэтому «Рейнхардта можно забыть» (Rist 1969: 217). Мы же считаем, что та-
кой скептицизм неправомерен, и именно опровержению его посвящена наша
статья.

72 Edelstein 1936: 300, n. 57.
73 Kidd 1988a: 430; Kidd 1995: 217; Kidd 1999: 166, n. 37.

149



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и пребывает не в воздушной, но в огненной или эфирной обла-
сти74. Что же до даймонов, то вера в них в те времена была рас-
пространена весьма широко, можно даже вместе с Киддом ска-
зать, что «эллинистическая философия, особенно в период с пер-
вого века до нашей эры по второй век нашей эры, просто кише-
ла демонами»75, что нашло свое отражение во многих философ-
ских сочинениях, посвященных обоснованию демонических тео-
рий76. В частности, стоическая доктрина не отвергала существова-
ние героев и даймонов и полагала, что и те, и другие контактиру-
ют с людьми и, наблюдая за их делами, помогают им (D.L. 7.151).
Как бы там ни было, стандартная общепринятая демоническая
теория состояла из двух положений, а именно, что либо какая-то
часть в человеческой душе является даймоном, либо существуют
отдельные сущности — даймоны, которые, как уже говорилось,
контактируют с человеком и присматривают за ним. Оба взгляда
вполне вписывались в физическую концепцию стоиков, которые
считали, во-первых, что высшая, рациональная, часть души яв-
ляется частью божественного разума, и, во-вторых, что сама все-
ленная пронизана божеством, которое заботится о ней и направ-
ляет ее сообразно со своим промыслом77. Этой же точки зрения
придерживался и Посидоний, который написал к тому же сочи-
нение «О героях и даймонах» (fr. 24 E.-K.), где предположительно
ассоциировал человеческий разум с разумом вселенной и прямо
заявил, что счастье заключается в том, чтобы следовать за дай-
моном внутри нас, который является родственным и подобным
тому, кто управляет вселенной (cf. fr. 187 E.-K.)78. Новшество же

74 Ju 2009: 113.
75 Kidd 1995: 217.
76 Cf. Philo Somn. 1.134; Plu. De genio Socr., De facie, et al. См. также: Kidd 1995;

Pachoumi 2013; Gasparro 2015.
77 Kidd 1988a: 431.
78 Gal. De placitis Hippocratis et Platonis 469–476, 326.17–332.31 De Lacy. Букваль-

но там сказано, что средостение и несчастье заключается не в следовании во
всём даймону, который находится в человеке и т.д. (τουτέστι τῆς τε ἀνομολογίας
καὶ τοῦ κακοδαίµονος βίου, τὸ μὴ κατὰ πᾶν ἔπεσθαι τῷ ἐν αὑτῷ δαίµονι συγγενεῖ τε

150



Стоический платонизм Посидония…

Посидония заключается в том, что, в отличие от прежних стои-
ков, полагавших, что бог и разум и есть космос, он усиливает ду-
ализм управляющего разума и управляемого космоса, так что в
итоге получается, что человек, который слушает своего разумного
даймона, тождественного даймону вселенной, также участвует
в управлении мирозданием79. Поэтому-то Климент и говорит, что
цель жизни, по Посидонию, — «проводить жизнь в созерцании

ὄντι καὶ τὴν ὁμοίαν φύσιν ἔχοντι τῷ τὸν ὅλον κόσμον διοικοῦντι). Также Посидоний
говорит здесь, что у человека два даймона — благой и дурной (κᾰκοδαίμων). На-
личие последнего, помимо того, что он означает иррациональную способность
или вожделеющую часть души, может быть реминисценцией из платоновских
«Законов» (896e), где сказано о неблагодетельной душе, ответственной за зло
(см. Rist 1969: 212–213). Думаю, мы будем недалеки от истины, если сочтем всю
эту традицию подчинения своему даймону всецело сократической, с той лишь
разницей, что Сократ имеет в виду даймона как реальную, вероятно, объектив-
ную, сущность, тогда как стоики, в случае благого даймона, — скорее, высшую
способность души — разум (см. Галанин 2023). То, что наш даймон родствен
(συγγενεῖ) и имеет ту же природу (ὁμοίαν φύσιν ἔχοντι), что и даймон, управля-
ющий космосом, вызывает ряд вопросов. В частности, в каком смысле «род-
ствен»? Эдельштайн предположил (Edelstein 1936: 314–315) — и это прямо сле-
дует из его перевода данного фрагмента, — что вообще тут речь не о родстве,
а о том, что даймон рождается (συγγενεῖ) вместе с нами, а вот природой он обла-
дает подобной (даймону) правителю всей Вселенной (τὴν ὁμοίαν φύσιν ἔχοντι τῷ
τὸν ὅλον κόσμον διοικοῦντι), и природа эта — разумность. Кидд предлагает срав-
нить это «родство» с некоторыми пассажами из Платона, в частности с «Тиме-
ем» (90a–d), где сказано, что главнейший вид нашей души следует мыслить как
даймона, которого каждому дал бог (δαίμονα θεός ἑκάστῳ δέδωκε). Этот вид ду-
ши обитает на вершине нашего тела и устремляет нас от земли к родному небу
(πρὸς δὲ τὴν ἐν οὐρανῷ συγγένειαν ἀπὸ γῆς ἡμᾶς αἴρειν), будучи не земным, но
небесным порождением. И поэтому-то ум помещен в голову, как считал еще
и Алкмеон Кротонский и чего не понимал Аристотель, помещая ум в сердце.
Также там сказано (90bc), что тот, кто пестует познание и мышление, в отли-
чие от того, кто удовлетворяет вожделения, приобретает бессмертие в той мере,
в какой это возможно для человеческой природы. Это действительно очень по-
хоже на то, что Посидоний говорит во fr. 187 E.-K., когда указывает, что причина
страстей (τὸ δὴ τῶν παθῶν αἴτιον), вносящих в жизнь разлад и несчастья, — это
неследование даймону, а значит, Кидд прав, говоря, что «Посидоний знал этот
отрывок из „Тимея“ и именно его имел в виду» (Kidd 1988b: 677). О влиянии пла-
тоновского «Тимея» на Посидония см. Reydams-Schils 1997. У Хрисиппа было
сочинение «О средостении (разногласии)» (Περὶ ἀνομολογίας) (SVF 3.390).

79 Rist 1969: 214.

151



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

истины и мирового порядка и вести себя так, чтобы, насколько
это возможно, не подчиняться неразумной части своей души»80.

Несмотря на всё это Кидд полагает81, что в строгом смысле сло-
ва в разбираемом нами фрагменте из Цицерона нет речи об инди-
видуальном бессмертии, поскольку единственное, что пережива-
ет экпирозу, — это обоженная (god-qualified), в своей чистейшей
форме недифференцированная материя (cf. fr. 13 E.‑K.)82. Что же
до «печатей истины», которую несут на себе души или даймоны,
то под ними следует понимать способность последних, посколь-
ку они бестелесны и не обременены вводящей в заблуждение
чувственностью, к когнитивному акту мгновенного и безошибоч-
ного схватывающего постижения (καταληπτική φαντασία), являю-
щегося главным стоическим критерием истинности. Следует так-
же добавить, что в указанном фрагменте Цицерона души не спе-
цифицированы, не указано, о каких конкретно душах идет речь,
а значит, можно, по идее, допустить, что речь идет в том чис-
ле и о человеческих душах, ибо у нас нет четких свидетельств
о том, что Посидоний категорически отвергал такую возмож-
ность83. Даймоны ли то, герои или звезды — во фрагменте речь
идет о душах/духах, а всё остальное — это научные реконструк-
ции, более или менее правдоподобные. Эрвин Роде, описывая
пифагорейскую доктрину, говорит, что «человеческая душа, рас-
сматриваемая исключительно как „двоица“, состоящая из тела

80 τὸ ζῆν θεωροῦντα τὴν τῶν ὅλων ἀλήθειαν καὶ τάξιν καὶ συγκατασκευάζοντα
αὑτὸν κατὰ τὸ δυνατόν, κατὰ μηδὲν ἀγόμενον ὑπὸ τοῦ ἀλόγου μέρους τῆς ψυχῆς
(Clem. Strom. 2.21.129.4 (пер. Е.В. Афонасина). Рист считает, что такая позиция —
это сознательный возврат к доктринамПлатона и Аристотеля и радикальное пе-
реосмысление имодификация доктриныДревнейСтои: там, где последняя при-
зывает подчиниться природе, Посидоний, признавая дуализм природы и духа,
тела и души, призывает подчиниться управляющему природой Разуму и разде-
лить с ним это правление (Rist 1969: 214). О том, что для добродетельной жизни,
по Посидонию, небесполезны также и некоторые мирские блага, как, например,
здоровье и некоторые материальные средства (D.L. 7.128), см. Gotz 2023.

81 Kidd 1988a: 431–432.
82 Kidd 1988a: 118–121. Об экпирозе и космологии см. такжеMasnfeld 1979;White

2007; Boechat 2020.
83 Cf. Ju 2009: 113.

152



Стоический платонизм Посидония…

и его сил, предстает бессмертной демонической сущностью, низ-
вергнутой с божественных высей и в наказание заключенной под
„стражу“ тела»84. Роде полагал, что той же, т.е. пифагорейской,
точки зрения, мог придерживаться и Посидоний, что может вне-
сти некоторые коррективы в наше понимание свидетельства Ци-
церона.85. Как бы там ни было, мы можем полностью согласиться
с АннойЮ, что «утверждение Посидония в сообщении Цицерона
в достаточной степени подтверждает, что он допускал бессмер-
тие индивидуальных душ в дополнение к бессмертию мировой
души»86. Но даже если индивидуальные души и не бессмертны,
то, участвуя в мировой душе, которая уж точно бессмертна, и бу-
дучи ее частями, они также приобщаются к ее и своему — через
нее — бессмертию87. Как отмечает Ю, души «претерпевают свое-
го рода естественное изменение, которое стоики называли „разре-
шением“ (resolution) в широком смысле, благодаря которому они
[души — Р.Г.] объединяются с нетленной мировой душой и ста-
новятся ее частями»88. Однако рассмотрим еще ряд указующих
фрагментов.

Важным текстом, вносящим ясность — или, наоборот, еще бо-
лее всё запутывающим, — является свидетельство Секста Эмпи-
рика (M. 9.74), у которого читаем:

Отделившись от солнца89, они [души — Р.Г.] живут в подлунном
месте. Там они вследствие чистоты воздуха пользуются более
длинным сроком для пребывания, питаются свойственной им
пищей — испарением с земли, как и прочие звезды90, и в этих ме-
84 Rohde 1925: 375.
85 Rohde 1925: 395, n. 35.
86 Ju 2009: 114.
87 Ср. D.L. 7.156–157. Вероятно, в стоицизме следует различать употребление

таких терминов, как «неразрушимый» (ἄφθαρτος) и «бессмертный» (ἀθάνατος).
Так бог (и) не является смертным, однако он уничтожим (οὐ θνητὸν δὲ τὸν θεὸν
ἀλλὰ φθαρτόν, Plu. De comm. not. 1075c). Так и души, вероятно, бессмертны, одна-
ко не неуничтожимы (см. подробнее Ju 2009: 118–120).

88 Ju 2009: 115.
89 Если только не понимать ἔκσκηνοι γοῦν ἡλίου как «лишившиеся солнца»,

т.е. места под солнцем, т.е. умершие.
90 Ср. D.L. 7.114–145, где говорится о том, что, по Посидонию, испарениями

153



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

стах не имеют ничего уничтожающего их. Итак, если души пре-
бывают, то они становятся тем же, что и демоны; если же они
демоны, то следует сказать, что и боги существуют91.
Этот фрагмент, возможно, опирается на какое-то подлинное

свидетельство Посидония92 — вероятно, на его комментарий на
«Тимей» (cf. S.E. M. 7.93 = fr. 85 E.-K.), который еще был доступен
Сексту93. При этом Кидд определил этот фрагмент как сомнитель-
ный, поскольку сам Секст по имени Посидония тут не называет,
и потому в существование его комментария Кидд тоже не верит94.

Души таковы, как в описываемом фрагменте, постольку, по-
скольку, как говорит Секст чуть выше (S.E. M. 9.72),

они, будучи легковесны и столь же огненны, сколь воздушны,
легко уносятся скорее ввысь. Они остаются сами собою, а не «рас-
сеиваются, как дым, отделившись от тел» (по словам Эпикура).
И не тело прежде владело ими, но они были причиною совмест-
ной жизни для тела, а еще раньше и для самих себя.
К. Рейнхардт выделяет в этих фрагментах два тезиса95: 1. Ду-

ша, следуя своей природе (ihrer Natur), состоящей из огненной
пневмы, поднимается вверх. 2. Душа пребывает сама по себе, без
участия тела, ибо и в прошлом, когда она была соединена с те-
лом, причиной ее единства было не тело. В той мере, в коей душа

питаются также и светила небесные и что это было изложено в его сочинении
«Рассуждения о физике».

91 Пер. А.Ф. Лосева. Структуру этой аргументации см. Reinhardt 1926: 308–309.
92 Rohde 1925: 516, n. 52.
93 Диллон 2002: 116. Рист, со ссылкой на Рейнхардта, отрицает существование

такого комментария, полагая, что Посидоний просто объяснял отдельные фраг-
менты этого диалога (Rist 1969: 206). Столяров тоже отрицает реальность этого
комментария (Столяров 2013: 52). См. прим. 14 выше.

94 Kidd 1988a: 339–340; Kidd 1999: 142. Это вообще свойственно для Эдельштай-
на и продолжателя его дела Кидда — включать преимущественно те «несомнен-
ные» фрагменты, где Посидоний цитируется и назван по имени (Столяров 2011:
34 слл.). Понятное дело, что, отбирая по такому принципу, можно с водой вы-
плеснуть и ребенка, ибо не каждый фрагмент, где указан автор и вроде как да-
на цитата, действительно принадлежит ему, равно как и наоборот — не каж-
дый анонимный фрагмент не принадлежит данному автору. См. также Диллон
2002: 116.

95 Reinhardt 1926: 309. Р. Джонс критикует его в Jones: 1932.

154



Стоический платонизм Посидония…

была сама собой, она и раньше выступала в качестве силы, удер-
живающей тело, подобно клею, в единстве — т.е. не души в те-
лах, но, если угодно, тела в душах (cf. fr. 149 E.-K.), поэтому-то, как
уже цитировалось, «не тело прежде владело ими, но они были
причиною совместной жизни для тела, а еще раньше и для са-
мих себя» (S.E. M. 9.73). Спросим, однако, вместе с Рейнхардтом,
что́ значит, что в окололунной орбите души «пользуются более
длинным сроком для пребывания»? «Куда, — продолжает Рейн-
хардт, — попадают души, когда этот срок истекает?»96 Чтобы от-
ветить на этот вопрос, нужно взглянуть в текст, где сказано, что
сперва души отделяются от солнца (ἔκσκηνοι γοῦν ἡλίου)97. Рей-
нхардт полагает, что темнота этого высказывания является зало-
гом его подлинности. Подлинное существование души берет свое
начало от солнца, чтобы затем сделать первую остановку именно
под луной98. Видимо, пребывание в подлунной обители хроно-
логически — самое длительное из всех других манифестаций ду-
ши, и это связано с тем, что в солнечной области была бы невоз-
можна индивидуальная жизнь99. Для принципа индивидуации
нужны более прохладные и материально насыщенные регионы,
солнце же, будучи источником жизни, дает первый импульс бы-
тиюдуши. Детальное развитие этот катабасис души, по Рейнхард-
ту, найдет у Порфирия, согласно которому удаление из Солнца
в область луны — это уже понижение онтологического статуса
души, ибо только область чистого эфира приравнена к Логосу,
область же солнца — к воображению, луны — к страстям и фе-
минизации (θηλυνθείση), а область земли — это территория без-

96 Reinhardt 1926: 310.
97 Ср. Ин. 12:12, где сказано: εὐφραίνεσθε οἱ οὐρανοὶ καὶ οἱ ἐν αὐτοῖς σκηνοῦντες.
98 Reinhardt 1926: 311. Джонс, разумеется, не согласен со всем, что говорит Рей-

нхардт: «Независимо от того, принадлежит ли этот эсхатологический фрагмент
Посидонию, — пишет Джонс, — мы находим в нем не что иное, как общепри-
нятую теорию о том, что души умерших ведут индивидуальное существование
в течение определенного срока в районе Луны» (Jones 1932: 116).

99 Джонс говорит, что, наоборот, пребывание в подлунной области, равно
как и в других местах, не может быть дольше, нежели в солнечной обители —
подлинном доме души (Jones 1932: 115).

155



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

рассудства (ἄνοια), умопомрачения (σκότωσις) и онтологического
ребячества100. В то же время область солнца и луны коррелирует
с островами блаженных, ибо, как пишет Ямвлих в «Жизни Пифа-
гора» (18.82), одна из пифагорейских акусм звучала так: «Вопрос:
что такое острова блаженных? Ответ: Солнце и луна».

Несмотря на то, что кое-что, с опорой на Рейнхардта и Сек-
ста, в бестелесном бытии души стало понятным, в целом у нас
нет внятной, т.е. целостной, концепции Посидониевой эсхатоло-
гии, и поэтому есть смысл обратиться к одному пассажу из сочи-
нения Плутарха «О лике, видимом на луне», где, как считается,
дана практическая экспликация вышеизложенной у Секста кон-
цепции бессмертия по Посидонию. Плутарх в конце своего сочи-
нения описывает посмертную участь человека, состоящую при-
мерно в следующем101:

Человек, состоящийиз трех частей— тела, душии ума, которы-
ми его снабжают земля, луна и солнце соответственно (943ab), —
переживает две смерти. Первая, привычная нам земная смерть,
делает человека из трисоставного двусоставным (ἐκ τριῶν δύο
ποιεῖ τὸν ἄνθρωπον), вторая же, которая происходит на Луне, —
из двусоставного единым (ὁ δ᾽ ἓν ἐκ δυεῖν). Для удобства изложе-
ния мы опускаем божественную корреляцию, как то Земля = Де-
метра, Луна = Персефона. На Земле Деметра быстро и принуди-
тельно разъединяет душу и тело, тогда как на Луне Персефоне
не свойственна такая торопливость, и она ласково и в течение
длительного времени (πράως καὶ χρόνῳ πολλῷ) отделяет ум от ду-
ши (De facie 28, 943bc). Всякая душа, как имеющая ум, так и не
имеющая оного, вынуждена по выходе из тела скитаться между
землей и луной, однако не одинаковое время: неправедные ду-

100 Stob. 1.430.6–13 Wachsmuth: Διὸ καθαρώτερον μὲν διακειμένῃ σύμφυτον τὸ ἐγ-
γὺς τοῦ ἀύλου σῶμα, ὅπερ ἐστὶ τὸ αἰθέριον· προελθούσῃ δὲ ἐκ λόγου εἰς φαντασίας
προβολὴν σύμφυτον τὸ ἡλιοειδές· θηλυνθείσῃ δὲ καὶ παθαινομένῃ πρὸς τὸ εἶδος πα-
ράκειται τὸ σεληνοειδές· πεσούσης δὲ εἰς σώματα, ὅταν κατὰ τὸ αὐτῆς ἄμορφον στῇ
εἶδος ἐξ ὑγρῶν ἀναθυμιάσεων συνεστηκότα, ἄγνοια ἕπεται τοῦ ὄντος τελεία καὶ σκό-
τωσις καὶ νηπιότης. См. Reinhardt 1926: 311; Boyancé 1963: 103, n. 7–8.

101 Структурно этот фрагмент разобран в Reinhardt 1926: 313 ff. Мы ориентиро-
вались на перевод М.С. Петровой.

156



Стоический платонизм Посидония…

ши отбывают наказание за нечестие и, вероятно, после какого-
то пребывания около Луны разворачиваются ею и сбрасываются
обратно, а праведные отправляются на время в наиболее мягкую
часть воздуха (ἐν τῷ πραοτάτῳ τοῦ ἀέρος), которая зовется «лугами
Аида» и где души окончательно очищаются от связанных с телом
скверн. Праведные же души, после очищения в садах Аида, как
победители, водят хороводы с венками из перьев102 на головах,
которые называются «перья стойкости», ибо им удалось при зем-
ной жизни подчинить страстное и вожделеющее начало диктату
разума. Эти души имеют вид луча103, а природа у них — из около-
лунного эфира, который придает им необходимый тонус (τόνος),
питаются же они испарениями.

На Луне есть ландшафтные углубления и выемки, самая боль-
шая из которых называется «укрытие Гекаты», где неправедные
души просят себе и получают наказания за то, что они соверши-
ли, уже став даймонами (644c)104. Луна не является постоянным
местопребыванием даймонов, поскольку последние спускаются
также и на Землю, где заведуют оракулами, соучаствуют в та-
инствах, блюдут правду, охраняют воинов и являются светочами
в море105. Если даймоны в этих действиях проявляют несправед-
ливость по причине зависти, нерпаведных жертв или гнева, то
они снова заключаются в человеческие тела. У лучших даймонов
ум отрешается от души скорее, по причине любви к образу (εἰκών)

102 Это, вероятно, аллюзия на «Федр» (246c sqq.), где говорится о крыльях ду-
ши и их природе и оперении.

103 Концепция световой или огненной природы души принадлежит, без со-
мнения, Посидонию (Reinhardt 1926: 322–323; Jones 1932: 117).

104 Плутарх относит к области народных веру в то, что неправедные души,
направляясь к Луне во время затмений, особенно страшатся так называемого
лица на поверхности луны (De facie 29, 944b).

105 Некоторые даймоны, до того как стать таковыми, были героями, приро-
да которых — воздух, тогда как у даймонов — огонь. Душа, говорит Плутарх,
возможно, имея в виду Посидония (De def. or. 10–11, 415b–d), поднимается и опус-
кается, становясь то героем, то даймоном, по принципу круговорота материи
в природе, когда земля превращается в воду, вода — в воздух и т.д. (Reinhardt
1926: 323, n. 1). См. также Гараджа 2022.

157



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

на солнце, через который просвечивает желанное, прекрасное и
божественное, к которому стремится каждая природа. Таким об-
разом, душа остается на Луне, а ум уходит на солнце. Потом, ко-
гда солнце бросает вниз семена ума, луна встречает их жизнен-
ной силой и создает новые души, а земля предоставляет физиче-
ские тела106. Душа получает свой образ от ума и дает образ телу,
обнимая его, тело, со всех сторон и отпечатывая на нем свой эй-
дос. После смерти же, парадоксальным образом, бытие на луне
имеет более долгий срок для неправедных душ, тогда как пра-
ведные и философские души, быстро пройдя фазу второй смерти,
разделяются на ум, который устремляется к солнцу107, и собствен-
но душу, которая поглощается Луной. Души же, обладающие да-
ром греха108, т.е. деятельные, честолюбивые, страстные и самоде-
структивные, разрешившись со своим умом, скитаются по Луне
и, словно в сновидении, предаются ностальгирующим воспоми-
наниям о земной своей жизни. И когда наступает им черед пере-
рождаться, то, не имея гармонического соотношения с разумным
началом, но пребывая в оковах своих страстей, они увлекаются

106 Рейнхардт считает, что такое трехчастное деление принадлежит Посидо-
нию, однако Пьер Боянсе (Boyancé 1963: 104) полагает, что его автор — совре-
менник Посидония, платоник Антиох из Аскалона, который повлиял также на
соответствующие пассажи у Филона (Mos. 2.288).

107 См. Jones 1926.
108 Разумеется, у Плутарха нет такого выражения. Выражение «дар греха» воз-

никло на одном из семинаров, проводимых И. Протопоповой, и может быть
применено к таким страстным и творческим натурам, как Маркиз де Сад, Бод-
лер, Жан Жене, Эдуард Лимонов, Берроуз, Эрве Гибер, Пьер Гийота и другие ав-
торы и художники, которых можно отнести к подлинной богеме. Такие люди,
осуществляя свой творческий акт через детальную экспликацию греха, хочется
верить, получили свою долю спасения — они спасались через собственный грех
и его художественное описание. Нужно сказать, что они не просто грешили —
просто грешить — дело не такое уж мудреное, — но из греха своего соделали
они литературный принцип, прием и конституенту своей надежды и соучастия
в вечности. Господь же, хочется верить, не желая никого видеть умершими, лю-
дей безнадежных — а эти писатели и художники, разумеется, были таковыми —
парадоксальным образом спасает через их грех, возведенный на высшую сте-
пень эстетического суждения. Думается, добрый Плутарх с нами бы согласился.

158



Стоический платонизм Посидония…

Луной и не допускаются к вхождению в новое тело. — И длится
это, пока луна не поглотит их (De facie 30, 945c).

Из вышесказанного, как кажется, можно заключить, что Поси-
доний допускал не только бессмертие мировой души, но и инди-
видуальной — через коллективное спасение, а из анализа струк-
туры души и теории страстей ясно, что Посидоний — это стои-
ческий платоник, и, следовательно, попытки умалить его плато-
низм, объявив его традиционным стоиком, на наш взгляд, несо-
стоятельны.

Литература

Васильев, В.В. (2009), Трудная проблема сознания. М.: Прогресс-Традиция.
Васильев, В.В. (2024) “Кантианские мотивы в мистерианстве К. Макгин-

на”, in В.Е. Семенов (ред.), Иммануил Кант и философия сознания,
400–424. Издательство РХГА.

Волкова, Н.П. (2014), “Иррациональный элемент в Мировой и индивиду-
альной душе согласно Плутарху из Херонеи”, Философский журнал
2.13: 38–50.

Галанин, Р.Б. (2023), “Религия Сократа: боги и демоны”, Платоновские
исследования 18.1: 11–46.

Гараджа, А.В. (2022), “Плутарх. Об угасании оракулов 1–23”, Платоновские
исследования 17.2: 291–320.

Диллон, Д. (2002), Средние платоники. Пер. Е.В. Афонасина. СПб.: Изда-
тельство Олега Абышко; Алетейя.

Поленц, М. (2015), Стоя. История духовного движения. Пер. В.М. Линей-
кина под ред. Т.Г. Сидаша и С.Д. Сапожниковой. СПб.: Quadrivium.

Столяров, А.А. (1995), Стоя и стоицизм. М.: Ками Грyп.
Столяров, А.А. (2011), “К будущему изданию фрагментов Посидония”,

Философский журнал 1.6: 31–53.
Столяров, А.А. (2013), “Физика Посидония: новаторство или стоический

канон? (К вопросу о том, был ли Посидоний «Стоическим платони-
ком»)”, Философский журнал 2.11: 35–53.

Столяров, А.А. (2014), “Учение Посидония о душе (эпизод психологиче-
ских исканий в далекие от нас времена)”, Философия и культура 6.78:
814–828.

159



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Abel, K. (1964), “Poseidonios und Senecas Trostschrift an Marcia (dial. 6, 24, 5
ff.)”, Rheinisches Museum für Philologie 107.3: 221–260.

Aiste, С. (2020), “The Soul and Personal Identity in Early Stoicism: Two The-
ories?”, Apeiron 53.4: 463–486.

Ando, T. (1971), Aristotle’s Theory of Practical Cognition. The Hague: Martinus
Nijhoff.

Baltzly, D.; Share, M., trs. (2019), Hermias. On Plato Phaedrus 245a–245e.
Bloomsbury Publishing;

Baltzly, D.; Share, M., trs. (2023), Hermias. On Plato Phaedrus 245e–257c.
Bloomsbury Publishing.

Boechat, E. (2020), “Posidonius’ Сosmology”, Perspectiva filosófica 47.1: 5–34.
Boyancé, P. (1963), “Études philoniennes”, Revue des études grecques 76: 64–

110.
Cherniss, H., ed. (1926), Plutarch’s Moralia. Vol. 13. Part 1: Platonic Essays.

Harvard University Press.
Cohoe, C.M. (2022), “The Separability of Nous”, in Id. (ed.), Aristotle’s On the

Soul: A Critical Guide, 229–246. Cambridge University Press.
Dihle, A. (1973), “Posidonius’ System of Moral Philosophy”, The Journal of Hel-

lenic Studies 93: 50–57.
Dragona-Monachou, M. (1974), “Posidonius’ ‘Hierarchy’ between God, Fate

and Cicero’ De divinatione”, Philosophia 4: 286–305.
Edelstein, L. (1936), “The Philosophical System of Posidonius”, The American

Journal of Philology 57.3: 286–325.
Edelstein, L.; Kidd, I.G., eds. (1989), Posidonius. Vol. 1: The Fragments. Cam-

bridge University Press.
Galanin, R. (2023), “Gods and the Demons in Socrates’ Religion”, Platonic In-

vestigations 18.1: 11–46. (In Russian.)
Garadja, A. (2022), “Plutarchus. On the Obsolescence of Oracles 1–23”, Platonic

Investigations 17.2: 291–320. (In Russian.)
Gasparro, G.S. (2015), “Daimonic Power”, in E. Eidinow and J. Kindt (eds.), The

Oxford Handbook of Ancient Greek Religion, 413–428. Oxford University
Press.

Gill, C. (1998), “Did Galen Understand Platonic and Stoic Thinking on Emo-
tions?”, in J. Sihvola and T. Engberg-Pedersen (eds.), The Emotions in Hel-
lenistic Philosophy, 113–148. Dordrecht: Kluwer.

Gotz, S. (2023), “Posidonius on Virtue and Good”, The Classical Quarterly 73.2:
636–647.

Harriman, B. (2024), “Posidonius’ Two Systems: Animals and Emotions in
Middle Stoicism”, Archiv für Geschichte der Philosophie 106.3: 455–491.

160



Стоический платонизм Посидония…

Jones, R.M. (1926), “Posidonius and the Flight of the Mind through the Uni-
verse”, Classical Philology 21.2: 97–113.

Jones, R.M. (1932), “Posidonius and Solar Eschatology”, Classical Philology 27.2:
113–135.

Ju, A.E. (2009). “Stoic and Posidonian Thought on the Immortality of Soul”,
Classical Quarterly 59.1: 112–124.

Ju, A.E. (2013), “Posidonius as Historian of Philosophy: An Interpretation of
Plutarch, de Animae Procreatione in Timaeo 22, 1023b–c”, in M. Schofield
(ed.), Aristotle, Plato and Pythagoreanism in the First Century BC: New Di-
rections for Philosophy, 95–117. Cambridge University Press.

Keaney, J.J., ed. (1991), Harpocration. Lexeis of the Ten Orators. Amsterdam:
Hakkert.

Kidd, I.G. (1995), “Some Philosophical Daemons”, Bulletin of the Institute of
Classical Studies 40: 217–224;

Kidd, I.G. (1988a), Posidonius. Vol. 2.1: The Commentary: Testimonia and Frag-
ments 1–149. Cambridge University Press.

Kidd, I.G. (1988b), Posidonius. Vol. 2.2: The Commentary: Fragments 150–293.
Cambridge University Press.

Kidd, I.G. (1999), Posidonius. Vol. 3: The Translation of the Fragments. Cam-
bridge University Press.

Long, A.A. (1982), “Soul and Body in Stoicism”, Phronesis 27.1–2: 34–57.
Long, A.G. (2017), “Plato, Chrysippus and Posidonius’ Theory of Affective

Movements”, in T. Engberg-Pedersen (ed.), From Stoicism to Platonism: The
Development of Philosophy 100 BCE – 100 CE, 27–46. Cambridge Univer-
sity Press.

Mansfeld, J. (1979), “Providence and the Destruction of the Universe in Early
Stoic Thought With Some Remarks on the ‘Mysteries of Philosophy”, in
M.J. Vermaseren (ed.), Studies in Hellenistic Religion, 129–188. Leiden:
E.J. Brill.

Moore, C. (2014), “Arguing for the Immortality of the Soul in the Palinode of
the Phaedrus”, Philosophy & Rhetoric 47.2: 179–208.

Moreschini, C. (2020), “Plato’s Phaedrus in Middle-Platonism: Some Interpre-
tations”, Revue de philosophie ancienne 38.1: 93–106.

Nawar, T. (2020), “The Stoic Theory of the Soul”, in K. Arenson (ed.), The Rout-
ledge Handbook of Hellenistic Philosophy, 148–159. Routledge.

Neola, B. (2022), “‘Upper’ Mereology of Human Soul and Salvation according
to Hermias of Alexandria”, Vox Patrum 82: 31–52.

Nickel, R. (2008), Stoa und Stoiker. Bd. 2. Düsseldorf: Artemis & Winkler
Verlag.

161



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Nussbaum, M.C. (1993), “Poetry and the Passions: Two Stoic Views”, in J. Brun-
schwig, M.C. Nussbaum (eds.), Passions and Perceptions: Studies in Hellenis-
tic Philosophy of Mind, 97–149. Cambridge University Press.

Pachoumi, E. (2013), “The Religious-Philosophical Concept of Personal Dai-
mon and the Magico-Theurgic Ritual of Systasis in the Greek Magical Pa-
pyri”, Philologus 157.1: 46–69.

Papachristou, С. (2012), “The Aristotelian Νοῦς in De Anima, Γ 5. Two Kinds
of Νοῦς or One?”, Philosophia 42: 195–210.

Reinhardt, K. (1921), Poseidonios. München: Beck.
Reinhardt, K. (1926), Kosmos und Sympathie. München: Beck
Reydams-Schils, G. (1997), “Posidonius and the Timaeus: Off to Rhodes and

Back to Plato?”, The Classical Quarterly 47: 455–476.
Rist, J.M. (1969), Stoic Philosophy. Cambridge: University Press.
Rohde, E. (1925), Psyche. The Cult of Souls and Belief in Immortality among the

Greeks. Translated by W.B. Hillis. London: London: Kegan Paul, Trench,
Trubner & Co.

Sorabji, R. (2002), Emotion and Peace of Mind: From Stoic Agitation to Christian
Temptation. Oxford University Press.

Stevens, J. (1993), “Posidonian Polemic and Academic Dialectic: The Impact
of Carneades upon Posidonius’ Peri pathon”, Greek, Roman and Byzantine
Studies 34.3: 229–323.

Tieleman, T. (2003), Chrysippus’ On Affections. Reconstruction and Interpreta-
tion. Leiden: Brill.

Vander Waerdt, P.A. (1985a), “Peripatetic Soul-Division, Posidonius, and Mid-
dle Platonic Moral Psychology”, Greek, Roman, and Byzantine Studies 26.4:
373–394.

Vander Waerdt, P.A. (1985b), “The Peripatetic Interpretation of Plato’s Tripar-
tite Psychology”, Greek, Roman, and Byzantine Studies 26: 283–302.

White, S. (2007), “Posidonius and Stoic Physics”, Bulletin of the Institute of
Classical Studies. Supplement 94: 35–76.

Zeller, E. (1923), Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwick-
lung. Bd. 3: Die nacharistotelische Philosophie. Hrsg. von Eduard Well-
mann. Leipzig: O. R. Reisland.



Никита Зверев

Отношения Бога и творения:
неоплатонический и христианский экземпляризм

NiKita ZveRev
God and CReatuRe: Neoplatonic and ChRistian ExemplaRism

AbstRact. The paper compares Bonaventure’s doctrine of exemplarity with the Neo-
platonic interpretation of this concept. Within this framework, it becomes evident
that Bonaventure’s theory, while employing a conceptual apparatus similar to that
of Neoplatonism, encounters certain difficulties in reconciling exemplarity with the
Christian notion of creatio ex nihilo. This tension is particularly clear when examining
medieval metaphysics of light as a specific development of the doctrine of exemplarity.
As demonstrated in the article, abandoning categorical labels such as “creationist dual-
ism” and “emanationist pantheism” not only facilitates the reconciliation of exemplar-
ity with the idea of creation, but also helps to identify fundamental parallels between
Christian and Neoplatonic exemplarity regarding questions of the world’s origin, the
manifestation of God within it, and the creature’s likeness to its Creator. By contrast,
concepts such as “panentheism” and “manifestationism”, which emphasize the simul-
taneous transcendence and immanence of God, provide a more fruitful hermeneutical
framework for uncovering the profound affinities between these traditions. From the
standpoint of both Christian and Neoplatonic thought, these convergences appear to
be more significant than their divergences in the interpretation of exemplarity. In con-
clusion, the article outlines possible ways of explaining the observed similarities. The
first is the historical approach, which interprets them either as coincidental or as the
result of direct intellectual influence between traditions. An alternative explanation,
advanced by proponents of the perennial philosophy, holds that historical influence
is not decisive. Rather, what matters are certain universal ideas, dwelling within an
autonomous ontological domain and manifesting themselves in diverse forms across
various religious and philosophical traditions.
KeywoRds: exemplarism, Bonaventure, Neoplatonism, metaphysics of light.

© Н.С. Зверев (Санкт-Петербург). zvernikit@gmail.com. Русская христианская гу-
манитарная академия им. Ф.М. Достоевского.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.08

163



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Доктрина экземпляризма призвана объяснить отношение ме-
жду вечно неизменными идеями и их проявлением в контин-
гентном мире вещей. Для философии св. Бонавентуры этот во-
прос был центральным, и именно данная проблема, по мнению
теолога, должна занимать ум подлинного метафизика (Hex. 1.17)1.
Современник Фомы Аквинского, Бонавентура отвергал аристо-
телизм как чуждую христианству языческую философию, пола-
гая, что между философией и теологией не существует принци-
пиальной разницы: первая должна быть продолжением второй,
а не представлять собой самостоятельную сферу интеллектуаль-
ной деятельности человека2. При этом в его доктрине экземпля-
ризма обнаруживаются явные сходства с философиейАристотеля
и Платона, с частными выводами которых Бонавентура открыто
соглашается, отказываясь признавать при формировании своей
собственной доктрины те принципы античной философии, кото-
рые связаны с вопросом о творении мира.

Исследователи творчества Бонавентуры полагают, что теолог
итальянского происхождения довольно рано сформировался как
философ, причем его взгляды не претерпевали существенных из-
менений в течение дальнейшей жизни3. Возможно, именно ран-
нее интеллектуальное становление сделало Бонавентуру доволь-
но самобытным мыслителем, в центре внимания которого были
вопросы, связанные c творением мира, отражением Бога в ви-
димой вселенной, а также возвращение вещей к их Первопри-
чине. Ради возможности сформулировать ответы на эти вопросы
св. Бонавентура представил собственную доктрину экземпляриз-
ма, затрагивающую как онто-космологический, так и гносеологи-
ческий аспекты отношения между Богом и сотворенным Им ми-
ром.

Экземпляризм неразрывно связан с понятием форм и идей,
а также с отношением между вещами и их вечным и неизмен-
ным прообразом. Таким образом, экземпляризм затрагивает еще

1 См. также Gilson 1965: 128.
2 Gilson 1965: 5–8.
3 Gilson 1965: 5.

164



Отношения Бога и творения…

одну фундаментальную проблему — проблему соотношения од-
ного и многого, являющуюся центральной для неоплатониче-
ской традиции, имеющей свой собственный подход к экземпля-
ризму. Каковы различия и сходства христианского экземпляриз-
ма с неоплатоническим? Можем ли мы говорить о прямом влия-
нии неоплатонических идей на св. Бонавентуру? На каких допу-
щениях основываются эти доктрины и к принятию каких след-
ствий они неизбежно ведут? Как мы выясним по ходу исследова-
ния, данные вопросы вскрывают фундаментальные философские
коллизии, лежащие в основании обеих традиций, а также поз-
воляют взглянуть на специфику отношения христианства и нео-
платонизма в совершенно нетривиальной перспективе, пролива-
ющей свет на природу сходств и различий этих традиций. Но для
начала кратко рассмотримпредставления самого Бонавентуры об
экземпляризме.

Христианский экземпляризм

Принято выделять два основных источника доктрины экзем-
пляризма в христианской традиции, которые породили соответ-
ствующие подходы к пониманию отношений между божествен-
ными идеями и сотворенными вещами. Первый источник пред-
ставлен работами св. Августина. Второй восходит к Дионисию
Ареопагиту4. В средневековой схоластике данная теория разраба-
тывалась многими теологами, самыми известными из которых
являются Дунс Скот и Фома Аквинский, но именно в работах Бо-
навентуры она получила наибольшее развитие. Давайте вспом-
ним, на каких идеях основывается богословие францисканца.

Мысль Бонавентуры структурирована вокруг трех основных
понятий: эманация (emanatio), экземплярность (exemplaritas) и за-
вершение (consummatio) (Hex. 1.17). Эти концепты описывают про-
цесс, в соответствии с которым появляется бытие, отражающее
и выражающее Бога в своих проявлениях, и возвращается к Нему.

4 Подробнее об истоках христианского экземпляризма см. Zavattero 2022.

165



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Этот цикл называется цикличным домостроительством экзем-
пляризма5.

Первая стадия этого процесса связана с Отцом — первым ли-
ком Святой Троицы и источником исхождения. Первичная эма-
нация Отца заключается в акте самопознания, являющемся Сы-
ном. Единосущный Отцу Сын представляет творительную силу
Отца, репрезентируя все возможные состояния бытия (Hex. 11.11).
Отец, находящийся в преизобилии собственного Блага, fontalis
plenitudo, каким Его обозначает Бонавентура (I Sent. 31.2.6), порож-
дает знание о себе — Сына, в котором отражается тотальность От-
ца и Его творческая сила. Сын есть вечный образец (exemplar),
Слово, выражающее Отца. Самопознание Отца и рождение Сына
относятся к внутренней жизни Троицы, находящей свое заверше-
ние в Святом Духе, который есть не что иное, как любовь Отца
к Сыну и их связь.

Итак, Сын является «вместилищем» божественныхидей, пред-
стающих как образцы для тварных вещей. Любовь Отца к Сыну
приводит к «взрыву тысяч форм»6, создавая видимую вселенную.
Вся Троица относительно сотворенного мира становится изли-
вающимся фонтаном божественной полноты. Именно таким об-
разом осуществляется первая фаза космического домостроитель-
ства согласно Бонавентуре.

Вторая фаза говорит нам о том, как уже сотворенные вещи вы-
ражают Бога. Вместо аристотелевской действенной причинности
Бонавентура вводит экземплярную причинность, где Бог — про-
тотип всех вещей7. Экземплярная причина может быть опреде-
лена как имитация пассивной стороной (вещью) своего образца
(Слова как божественного экземпляра), описываемая Бонавенту-
рой как некачественное уподобление Богу8. Образ — это аналогия,
которую творческий акт запечатлевает в сотворенном бытии. По-

5 Bowman 1975: 181.
6 Gerken 1970: 1.
7 Bowman 1975: 183–184.
8 Bowman 1975: 183. Ключевое понятие некачественного уподоблениямыраз-

берем в следующем разделе.

166



Отношения Бога и творения…

нятие «аналогии» описывает подобие между двумя сущностно
различными вещами, и только такого рода подобие возможно
между вечным Богом и конечным контингентным миром вещей.

Итак, изливающаяся полнота Троицы свободно выражает себя
как излияние благодати, осуществляя, таким образом, акт творе-
ниямира.Мирпредстает перед нами книгой, отражающей, репре-
зентирующей и описывающей Создателя (Brev. 2.12). В этом смыс-
ле мир есть результат Вечного Искусства (ars aeterna), познать ко-
торый означает познать его экземплярную причину9. Бонавенту-
ра говорит о том, что сотворенный мир — подходящее для чело-
века откровение (Itin. 2.11, I Sent. 3.1). Писание же дано человеку
не как новое откровение, а как своего рода словарь, свет, благода-
ря которому он может обнаружить настоящее значение сотворен-
ных вещей10. Жильсон говорит о том, что если мир — это книга,
то он может быть прочитан как книга, ведь происходящее в мире
можно понимать не только буквально (эмпирически), но и в ал-
легорическом ключе, усматривая в нем мистерии Троицы11.

Существует восходящая иерархия между тварями, определяю-
щая способ (modus), которым они отражают Троицу. Самый эле-
ментарный — тень (umbra), отражающий Бога как Единое. Следу-
ющий — след (vestigium), отражение трех лиц через действенную,
экземплярную12 и конечную причину. Наконец, образ (imago) не
просто отражает Бога, как след, но делает это сознательно и знает
Бога как объект.

Экземпляризм Бонавентуры описывает сущность видимого
мира, который происходит от Бога, существует как выражение
Бога и возвращается к Богу. Отец выражает себя, порождая Сы-
на, и они в своей любви дышат через Святого Духа. Через их пе-
реполняющую любовь, Троица становится источником полноты

9 Bowman 1975: 186.
10 Shaefer 1961: 229.
11 Gilson 1965: 198–199.
12 Некоторые исследователи прямо соотносят экземплярную причину Бона-

вентуры с формальной причиной Аристотеля. Мы не будем ничего утверждать
о справедливости такого сравнения, так как это потребует от нас совершенно
другого исследования. Те, кому интересна эта тема, см. Bowman 1975; Gilson 1965.

167



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и выражает себя в свободном творческом акте, причем в Слове
всё многообразие возможного творения достигает синтеза в сво-
ем прообразе — единой вечной идее. Как выражение Бога и его
знамение, мир возвращается к Богу через человеческое различе-
ние и любовь к Богу в сотворенном выражении13.

Обрисовав в общих чертах представленную в трудах св. Бона-
вентуры доктрину экземпляризма, настало время задаться неко-
торыми уточняющими вопросами. Один из них касается приро-
ды божественных идей. Сотворены ли они или вовсе нетварны?
Сколько их и применим ли к ним вообще вопрос о количестве?
Не нарушают ли они божественную простоту, если Слово являет-
ся их вместилищем? Какова природа связи между божественны-
ми идеями и сотворенными вещами?

Разумеется, когда речь идет о соотношении идей и вещей, про-
блеме одного и многого, то на ум сразу же приходит платониче-
ская традиция, получившая свое развитие в философии неопла-
тонизма, в рамках которой на поставленные выше вопросы дают-
ся вполне отчетливые ответы. Чтобы подчеркнуть особенности
теории Бонавентуры, мы сопоставим две версии экземпляризма:
христианский и неоплатонический. Тем более, как мы выясним
по ходу анализа, эти традиции, вопреки ключевым отличиям,
оказываются куда ближе друг к другу, чем это представляется на
первый взгляд, а попытка Бонавентуры избежать неоплатониче-
ского эманационизма и примирить экземпляризм со своей теори-
ей творения лишь приводит к появлению еще больших проблем.

Неоплатонический словарь христианского экземпляризма

Рамки христианской догматики не позволяли Бонавентуре
принять подход неоплатоников, согласно которым мир появля-
ется вследствие перехода Единого в иное, и в результате этого
предвечного исхождения (πρόοδος) возникает иерархически упо-
рядоченный универсум, в котором наиболее удаленная от Еди-
ного сущность обладает наименьшим бытием. Для Бонавентуры,

13 Bowman 1975: 188–190.

168



Отношения Бога и творения…

как для христианина, в рамках своей богословской системы очень
важно сохранить следующие два тезиса:
1. Простоту Бога, отсутствие в Нем всякой множественности.
2. Креационистский взгляд на природу вселенной, согласно кото-
рому видимый мир — не следствие перехода Единого в иное, а ре-
зультат свободного божественного творческого акта.

Сложность, связанная с первым пунктом, возникает из-за при-
нятия Бонавентурой допущения о нетварности божественных
идей14: если они являются частью Бога, то каким образом Он оста-
ется абсолютно простым?—Бонавентура разрешает эту проблему
довольно изящным образом, заявляя, что говорить о множествен-
ности божественных идей возможно только в отношении к мно-
жественности вещей тварного мира. Действительно, говорит Бо-
навентура, существует столько же идей, сколько и вещей, одна-
ко само Слово, будучи чистым Интеллектом и божественным об-
разцом (экземпляром), является абсолютно единым и простым15.
Множественность идей актуальна только относительно несовер-
шенного человеческого разума, который способен лишь последо-
вательным образом взойти от вещей к созерцанию их конечной
причины — Слова как единого экземпляра и простого прообраза
всего сущего16.

Здесь возникает вопрос: каким именно образом вещи отража-
ют свой вечный образец, то есть сам Божественный Экземпляр?
Что есть подобие твари Творцу согласно Бонавентуре? — Для от-
вета на эти вопросы францисканец прибегает к понятию «некаче-
ственного подобия», описывающему возможность уподобления
Божественному Экземпляру отличных от Него по природе сотво-
ренных вещей. Вещиподобны своемуПрообразу не на основании
наличия общего качества, а по структурным особенностям, кото-
рые эти качества репрезентируют17. Так, к примеру, поражающее
воображение множество сотворенных вещей отражает бесконеч-

14 Gilson 1965: 140–141.
15 Gilson 1965: 138.
16 Gilson 1965: 157.
17 Bowman 1975: 184.

169



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ность как атрибут Бога18. Иными словами, понятие «некачествен-
ного подобия» описывает, каким образом сотворенные вещи, бу-
дучи отличными от Творца по своей сущности, могут быть упо-
доблены Ему в своей структуре, в которой обнаруживается отпе-
чаток Божественного Экземпляра.

Далее стоит отметить важнейший для христианского экзем-
пляризма момент: перед Словом как Божественным Экземпля-
ром все вещи имеют одинаковый онтологический статус. Между
ними не существует той нисходящей иерархии бытия, какую мы
можем обнаружить в неоплатонизме. Все вещи равны перед Бо-
гом, и только в Нем происходит объединение множества вещей
в единое духовное начало в соответствии со словами ап. Павла:

в устроении полноты времен, дабы все небесное и земное соеди-
нить под главою Христом (Еф. 1:10).
Согласно Бонавентуре, каждая отдельная тварь имеет свое ос-

нование и свою конкретнуюмодель вСлове, в вечныхпричинах—
каждая вещь одинакова близка к Богу, и только способ (modus) от-
ношений с Богом различается у вещей относительно их способно-
стей отражать Божественный Экземпляр19. Для Бонавентуры не
существует знаменитой, представляющей иерархически устроен-
ный мир, гомеровской золотой цепи, в которой удаленные отно-
сительно Единого звенья участвуют в бытии в меньшеймере, чем
сравнительно более близкие к Нему.

Этьен Жильсон пишет об этом так:
Выраженная истина уникальна и тождественна себе как с точки
зрения нашего разума, так и в самой реальности. Выраженные
вещи, напротив, виртуально множественны, поскольку они осу-
ществимы, и действительно множественны, поскольку они дей-
ствительно реализованы. Что касается самого выражения, а сле-
довательно, и идеи, то, с нашей точки зрения, они являются по-
средником между познающим субъектом и познаваемой вещью.
Рассматриваемые сами по себе, они тождественны истине, кото-
рая их выражает, но рассматриваемые в отношении к тому, что
18 Gilson 1965: 140–141.
19 Gerken 1970: 7–-80.

170



Отношения Бога и творения…

они выражают, они приближаются в наших глазах к природе вы-
ражаемых вещей20.

Следовательно, множественность материальных вещей, создан-
ных божественными идеями, бросает своего рода отражение раз-
нообразия на их единство, в результате чего мы полагаем, в силу
вполне естественной иллюзии, что находим в идеях уже сформи-
рованную множественность, которая не может реально существо-
вать, поскольку она подразумевает присутствие материи21.

Признание онтологического равенства вещей тварного мира
и понятия некачественного подобия позволяют избежать смеше-
ния с эманационисткой метафизикой неоплатоников. При этом,
несмотря на очевидные различия неоплатонического экземпля-
ризма с христианским, мы должны отметить их сходства и да-
же, может быть, констатировать влияние неоплатонизма на док-
трину св. Бонавентуры. В пользу последнего свидетельствует тот
факт, что Бонавентура опирается на труды Дионисия Ареопаги-
та — автора, в сочинениях которого обнаруживаются не просто
пересечения с прокловской философией, но и объемные соответ-
ствия с текстами афинского схоларха22. Кроме того, Бонавентура
активно использует словарь неоплатонического эманационизма
в вопросах о соотношении одного и многого, Творца и творения.
Может ли вообще такой язык сочетаться со строго постулируемы-
ми принципами христианской метафизики?

Разумеется, эта проблема не ускользнула от взора самого Бо-
навентуры. В попытке проиллюстрировать отношения между Бо-
жественными Идеями и тварными вещами, францисканец обра-
щается к метафоре света. Свет — это то, что приближается к иллю-
страции этого отношения ближе всего; свет является источником
своего собственного освещения и своего же собственного излуче-
ния: если внешнее излучение светящейся точки тождественно ей

20 Gilson 1965: 138.
21 Gilson 1965: 138–139.
22 Более подробно о крайне объемной теме связи ареопагитского корпуса с

трудами Прокла можно почитать в недавно опубликованном оксфордском из-
дании Wear 2024.

171



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

самой, оно в то же время является каждым из ее лучей23. Анало-
гично Божественная Истина есть свет, и выражающие Ее вещи
являются как бы множеством светящихся излучений, направлен-
ных на то, что они выражают. При этом Бонавентура отмечает,
что определение Бога как «света», хоть и является наиболее под-
ходящим с точки зрения человека, но всё еще неточное, ведь к Бо-
жественной Истине можно лишь приблизиться посредством дис-
курсивного познания, но не схватить ее в полноймере24. В катафа-
тическом же контексте свет является наилучшим образом Боже-
ственного действия в нашем мире. Именно поэтому теперь нам
стоит подробнее остановиться на метафизике света для того, что-
бы лучше понять природу отношения между Творцом и тварью,
экземпляром и вещами, а также их подобия друг другу.

Метафизика света

Свет был синонимом божественности во многих традициях —
от Зороастризма до религии древних греков25. Еще Платон срав-
нивал Благо с Солнцем (R. 508a). В схоластической философии
природа божественного экземпляризма постоянно иллюстриро-
валась с помощью подобия света, например:

Хотя численно — это (свет) единица, тем не менее, она выражает
множество различных типов цвета (I Sent. 35.1)26.

В посвященной средневековым представлениям о свете статье
Дж. Маццео мы читаем:

Еще неоплатоники полагали, что чувственный свет есть не что
иное, как низший извод нематериального, интеллектуального
света. Именно в этой форме эта доктрина была известна в сред-
ние века через труды Псевдо-Дионисия, Liber de causis и, более
23 Gilson 1965: 140.
24 Gilson 1965: 140–141.
25 Разбор представлений о божественном свете в древних традициях см.

Baeumker 1908.
26 О связи метафизики света с доктриной экземпляризма см. Кумарасва-

ми 2021: 103; Coomaraswamy 1940.

172



Отношения Бога и творения…

всего, через труды Святого Августина, который представляет со-
бой второй и латинский источник этой доктрины. Уже у Августи-
намынаходимнесколько видов света: божественный, материаль-
ный, ангелический, интеллектуальный27.

ФомаАквинский, в свою очередь, высказался против существо-
вания света sui generis. Ссылаясь на отрывок Августина, в кото-
ром говорится, что свет буквально и правильно предицируется
духовным субстанциям, он высказывается против такой позиции
и приписывает его представление о том, что телесный свет явля-
ется благороднейшей и первой из телесных вещей, языческойфи-
лософии, которая была распространена в его время и которую он
естественным образом усвоил. Поэтому, согласно Аквинату, ав-
торитет Августина в этих вопросах не был убедительным. Далее
Doctor angelicus по очереди рассматривает различные теории о те-
лесных и нематериальных формах света и отвергает их, приходя
к выводу, что свет является качеством или «акциденцией» тела
(Super Sent. lib. 2 d. 13 q. 1 a. 2).

Отвергая существование божественного света, св. Фома заявля-
ет, что видимый нами свет является наиболее благородной суб-
станцией из всего сотворенного. Ту же позицию высказывал Вар-
фоломей Болонский (De luce 2.2 Squadrani) и, что примечательно,
сам Бонавентура (I Sent. 13.2), однако при этом они полагали ви-
димый свет лишь подобием Света Божественного.

Среди подобных представлений о свете помимо Аквината из
общего ряда явно выбивается автор трактата Liber de intelligentiis28,
но уже совершенно по другой причине: в тексте представлена по-
пытка синтезировать различные формы умозрения о свете, пред-
ставляя собой наиболее всеобъемлющие попытки увидеть всю

27 Mazzeo 1958: 192.
28 К. Беймкер, впервые издавший трактат De intelligeniis, приписал его Ви-

телону Силезскому и датировал примерно третьей четвертью XIII века (см.
Baeumker 1908); позже эта версия была отвергнута (Baeumker 1924), более ве-
роятным автором стал считаться Adam Pulchrae Mulieris (= di Belladonna) ряда
рукописей, а дата создания произведения передвинулась примерно на период
Гроссетеста, то есть на первые несколько десятилетий XIII века. В любом случае
книга пользовалась большой популярностью (Mazzeo 1958: 195, n. 14).

173



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

вселенную sub specie lucis. Согласно Liber de intelligentiis, свет есть
не что иное, как актуализирующий принцип, лучи которого рас-
пространяются вплоть до низших уровней бытия29. В трактате мы
находим неоднократное подтверждение происхождения матери-
ального света из духовного30.

Свет — первая из субстанций, и именно о Самом Боге факти-
чески говорится как о свете. Это буквальное утверждение, а не ал-
легорическое, «как в случае, когда Бога называют агнцем»31. Все
остальные субстанции, кроме Бога, первой из субстанций, лишь
участвуют в свете в разной степени интенсивности и «per prius et
posterius» в зависимости от их близости к Первичному Свету, ли-
бо непосредственно, либо через разную степень опосредования32.
Самый божественный, благородный или прекрасный аспект ве-
щей — это их свет. Светом обладают все вещи в разной степе-
ни, выстраивая, таким образом, иерархию сияющей красоты, ве-
дущую к Богу. Каждая субстанция, оказывающая какое-либо вли-
яние на другую, либо есть свет, либо обладает природой света. Вся
причинность, таким образом, сводится к действию света и пони-
мается как эманация света как причинной силы из самой первой
субстанции33.

Первое действие света в вещах чувственного порядка— дарова-
ниежизни34. В связи с этим вспоминается платоновское представ-
ление о душе как об активном первоисточнике движения. Умно-
жение света, очевидно, было аналогично представлению о душе
как о самодвижимой сущности, поскольку обе концепции под-

29 Mazzeo 1958: 198.
30 Mazzeo 1958: 200.
31 «Prima substantiarum est lux. Hoc manifestari potest per auctoritatem beati Au-

gustini in II super Genes. ad litteram di centis, quod Deus non dicitur lux, sicut dicitur
agnus; dicitur enim agnus translative et non proprie, lux autem dicitur proprie et non
translative» (Baeumker 1908: 8).

32 «Manifestari etiam potest per hoc quod ipsius est natura una, per prius et pos-
terius secundum magis et minus participat; et hoc est in eis maxime divinum et no-
bile. quod autern in istis sensibilibus apparentibus maxime est nobile, hoc est lux»
(Baeumker 1908: 8).

33 Baeumker 1908: 8.
34 Baeumker 1908: 11.

174



Отношения Бога и творения…

разумевают понятие автономной деятельности. Таким образом,
свет понимался как своего рода творческая сила, подобная душе.
Но Бог есть творческая деятельность par excellence и, следователь-
но, свет в истинном смысле этого слова35.

Варфоломей Болонский, автор другого важного трактата о све-
те, проводит довольно тщательное различие между божествен-
ным светом и светом, исходящим от небесных тел (De luce 4.1
Squadrani). В действии материального света он находит намеки
на свойства и действие божественного или духовного света. Но
связь между двумя видами света чисто аналогическая и нико-
гда не описывается как субстанциальное или сущностное проис-
хождение: как свет телесный примиряет стихии, божественный
свет примиряет тело и душу; как естественная враждебность меж-
ду стихиями «большего мира» тварной вселенной, макрокосма,
преодолевается светом и преобразуется в некое «дружелюбие»
(amicitiam), так и божественный свет, даруя благодать, преодо-
левает естественную враждебность плоти в «меньшем мире» че-
ловека, микрокосме. Телесный свет первенствует в порядке чув-
ственных вещей, а нематериальный свет, который есть Бог, пер-
венствует в высшем порядке духовных, или умопостигаемых, ве-
щей (De luce 4.4 Squadrani).

В отличие от Варфоломея, который разделяет свет умопости-
гаемый и свет чувственный, автор трактата De intelligentiis утвер-
ждает, что в той мере, в какой вещь причастна природе света —
а, как мы увидим ниже, все вещи к ней причастны, — в той же
мере она причастна и самому божественному бытию36.

Из этого следует, что иерархия света и иерархия бытия едины.
Именно в той степени, в какой ее природа светоносна, вещь на-
ходит свое место в иерархическом порядке существ, простираю-
щемся от низшего уровня конечных существ до бесконечного су-
щего, которое есть Бог. Для автораDe intelligentiis эта иерархия, по-
видимому, полностьюформируется посредством диффузии само-
го божественного существа в соответствии с пантеистической вер-

35 De Bruyne 1946; Mazzeo 1958: 204.
36 Baeumker 1908: 9.

175



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

сией метафизики света, которую Варфоломей избегает37. Оба со-
гласны с тем, что степень бытия вещи, как и ее действенная при-
чина, является функцией ее светоносности, но Варфоломей стара-
тельно разделяет категорию света на две части, отделяя Творца от
Его творения и устанавливая связь по принципу аналогии между
двумя видами света, в то время как автор De intelligentiis объеди-
няет вселенную с самой божественной бесконечностью.

Альберт Великий также находит в свете принцип непрерывно-
сти во вселенной и называет первопричину чистым светом, до-
бавляя, однако, что только в этом чистом свете существование
и сущность едины, тем самым радикально отличая природу бо-
жественного света от других видов света38. Однако вся лестница
бытия возникает из «нисходящего» излучения или падения это-
го первичного света бытия и описывается языком, как говорит
Дж. Маццео, «сильно напоминающим эманационистский панте-
изм»39.

С другой же стороны, Альберт Великий соглашается с автором
De intelligentiis в том, что все вещи имеют природу света, но свет
не может даровать жизнь и движение всем вещам не из-за какого-
либо недостатка в его силе, а из-за недостатка «материи», при-
нимающей его, — пассивного принципа, делающего низших су-
ществ слишком инертными, чтобы воспринимать или проявлять
дары света40. Дж. Маццео пишет:

Философ в Альберте стремится к унифицированной концепции,
в то время как христианин подталкивает его к ортодоксальному
(христианскому) дуализму в онтологии41.
37 Данное смелое, но довольно проблемное предположение высказывает

Дж. Маццео, на работу которого мы опираемся при рассмотрении различных
вариантов метафизики света (Mazzeo 1958: 202–203). Ближе к концу данной ста-
тьи мы еще поднимем вопрос о справедливости использования таких понятий,
как «пантеизм» или «дуализм», при анализе христианских доктрин.

38 См. Mazzeo 1958: 203 о противоречиях в мышлении Альберта, вызванных
конфликтом между его христианским теизмом, с одной стороны, и неоплато-
низмом — с другой.

39 Mazzeo 1958: 203.
40 Baeumker 1908: 9–10.
41 Mazzeo 1958: 203.

176



Отношения Бога и творения…

Справедливо ли такое разделение и насколько христианский те-
изм вообще можно назвать дуалистической онтологией? —Перед
тем, как перейти к ответу на этот вопрос, безусловно связанный с
доктриной экземпляризма, рассмотрим, наконец, представления
о природе света самого Бонавентуры.

Св. Бонавентура также соглашается с тем, что свет — благород-
нейшая из всех телесных форм, как единодушно утверждают фи-
лософы и отцы церкви, поэтому верно и то, что все существа при-
частны ей и что степень их достоинства измеряется степенью
причастности к этой форме (II Sent. 12.2.1). Первичный сотворен-
ный свет — эмпирей, соответствующий формальному принципу
тел, подобно тому, как то, что он содержит, соответствует их ма-
териальному принципу, и подобно тому, как ангелы учреждают
порядок разумных существ.

Отметим, что в теории Бонавентуры мы опять сталкиваемся
с различением Духовного (Божественного) Света и видимого све-
та: согласно францисканскому теологу, свет правильнее относить
к духовным, а не к телесным вещам, ибо истинный свет есть
только Бог42. Таким образом, предикат «свет» буквально верен
лишь по отношению к духовным субстанциям и, следовательно,
лишь метафорически по отношению к телесным вещам. Свет для
средневековых мыслителей был своего рода Протеем, проявляю-
щимся во множестве образов и форм: как Несотворенный Духов-
ный Свет, как сотворенный духовный свет, как интеллектуаль-
ный свет, как телесный свет. Так или иначе, вся реальность, как
видимая, так и умопостигаемая, оказывалась той или иной моди-
фикацией света, и эти формы света не всегда тщательно различа-
лись. В некоторых случаях эти различия даже не имели большо-
го значения, однако, если мы хотим остаться в рамках христиан-
ской ортодоксии, нам обязательно нужно прояснить следующий
момент: как телесный и видимый свет, являющийся принципом
непрерывности в природе, соотносится с НесотвореннымСветом,

42 «Item, lux de spiritualibus et corporalibus dicitur proprie, magis tamen proprie
de spiritualibus quam de corporalibus, sicut dicit Augustinus super Genesim ad lit-
teram. Propriissime enim Deus lux est, et quae ad ipsum magis accedunt, plus habent
de natura lucis» (II Sent. 13.1.1).

177



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

который есть Бог? Являются ли эти два света в конечном счете
чем-то единым? Или же эти два «света» радикально различны
и несводимы к одному принципу? Опасность этой проблемы для
христианских мыслителей заключается, с одной стороны, в воз-
можном приходе к пантеизму, ибо если видимый свет являет-
ся проявлением Божественного Света, не имея самостоятельного
бытия, то мы автоматически принимаем неоплатонический эма-
национизм, согласно которому видимый мир является результа-
том излияния Единого и не имеет самостоятельного онтологиче-
ского статуса. С другой стороны, если между светом видимым
и Светом Духовным нет вообще ничего общего, то каким обра-
зом они связаны? Возможна ли здесь вообще последовательная
и при этом промежуточная позиция между пантеизмом и жест-
ким дуализмом? — Перед тем как мы перейдем к попытке ответа
на эти вопросы, давайте подведем промежуточные итоги. Пока
все рассмотренные нами позиции укладываются в следующую
классификацию:
1. Видимый свет появился в результате эманацииНесотворенного
Света, участвуя, таким образом, и в божественном бытии — точка
зрения, которой придерживается автор De intelligentiis.
2. Два вида света находятся в чисто аналогических отношениях
друг с другом, не имея онтологической общности. Эту позицию
разделяли Варфоломей Болонский и св. Бонавентура.
3. Переход Божественного Света в свет видимый представляет-
ся как эманация, но понимается в терминах, которые сохраняют
Творца совершенно отличным от Его творения. Так можно обо-
значить позицию Альберта Великого.

Дж. Маццео, давший подробный обзор теории света всех упо-
мянутых выше авторов, приходит к выводу, что все эти доктрины
при более глубоком изучении оказываются гораздо ближе друг
к другу, чем это может показаться на первый взгляд, и ни одну
из этих позиций невозможно уличить ни в пантеизме, ни в ра-
дикальном дуализме43. Действительно, при более детальном рас-

43 Mazzeo 1958: 207–208.

178



Отношения Бога и творения…

смотрении описанные нами теории не будут четко втискивать-
ся в рамки обозначенной классификации: у каждого автора мы,
скорее всего, сможем найти высказывания в пользу каждой из
этих трех позиций. К примеру, автор De intelligentiis всё же раз-
личает телесный и бестелесный свет, добавляя, что оба они при-
частны божественному бытию44. С другой стороны, св. Бонавен-
тура и Варфоломей утверждают аналогическую и метафориче-
скую связь между двумя видами света, однако в некоторой степе-
ни окрашивают свои описания языком эманационного неоплато-
низма45.

У Бонавентуры, в свою очередь, мы можем найти такой текст:
«Lux spiritualis est communis creatori et creaturae secundum analo-
giam» (II Sent. 13.2.1)46. То есть телесный свет по своей активной,
энергичной природе есть наиболее подходящая аналогия Вечно-
го Света. Бонавентура утверждает это, ссылаясь на авторитет Ди-
онисия Ареопагита47. Бог — свет в истинном смысле, духовный,
а не телесный, творящий бестелесный сотворенный свет, при по-
мощи которого мы познаем, и телесный сотворенный свет, бла-
годаря которому мы видим48. В любом случае, согласно средневе-
ковым представлениям, свет является космологической и эписте-
мологической категорией, а не просто понятием, обозначающим
буквальное физическое проявление света. Свет — это то, что дает

44 Baeumker 1908: 13. Некоторые исследователи утверждают, что De intelligen-
liis не следует пантеистическим тенденциям, заложенным в его учении, и что
предлагаемый им эманационизм не является «субстанциальным», однако всё
же существует определенная общность бытия между божественным и види-
мым светом. См. Mazzeo 1958: 207.

45 Например, Варфоломей говорит, что все сотворенное зависит от Христа
так же, как пространство и «великолепие» зависят от света: «Est etiam stabilis-
simum, et sic non cadit circa ipsum fluxibilitas; et absolutissimum, et sic non cadit in
eo ulla dependentia, imo potius ab ipso dependet quaelibet alia natura creata, quemad-
modum a luce dependet aliorum trium natura, scilicet radii, luminis et splendoris, ut
ostensum est supra» (De luce 1.2 Squadrani).

46 Духовный свет, сотворенный или несотворенный, полностью актуален:
«spiritualis lux in omnimoda actualitate» (II Sent. 13.2.1).

47 «Lux inter omnia corporalia maxime assimilatur luci aeternae, sicut ostendit Dio-
nysius de Divinis Nominibus, et maxime in virtute et efficacia» (II Sent. 13.2.2).

48 Mazzeo 1958: 194.

179



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

начало вещам, а также то, что является условиемих познания.Мы
видим, что понятие «света» становится метафорой не только на
уровне Несотворенного Духовного Света, но и на уровне своего
бестелесного, но сотворенного проявления.

Но так ли важно, что свет есть не что иное как метафора? — Со-
гласно одной из неокантианских теорий в эпистемологии, любое
определение, в сущности, есть метафора49. Как писал Ф.Р. Анкер-
смит, метафора становится условием нашего познания, ведь лю-
бой феномен мы определяем через некоторое родственное ему
понятие, но отличное от него самого50. Согласно такой логике,
любое определение строится с помощью метафоры. Получается,
что, определяя Бога как истинный свет, а свет физический — как
Его подобие, мы пользуемся метафорой. Интересно, что в кон-
тексте апофатического богословия мы даже можем частично при-
нять подобную точку зрения, ведь в том моменте, где мы подхо-
дим к определениям Бога, мы можем говорить лишь о приблизи-
тельной истинности наших утверждений. Однако, когда мы рас-
сматриваем самые фундаментальные вопросы метафизики, вро-
де сотворения мира и отношения между сотворенным и несотво-
ренным, эпистемологическая точка зрения Анкерсмита оказыва-
ется недостаточной для нас, ведь она ничего не говорит нам о том,
что одни метафоры могут оказаться сравнительно более истин-
ными, чем другие. Это значит, что мы должны продолжать ис-
кать ответ вне релятивистской концепции Анкерсмита, каковой
она, разумеется, является51.

Итак, Бог — это Несотворенный Свет, видимый же свет явля-
49 Анкерсмит 2003.
50 Анкерсмит 2003: 82–84.
51 Теория метафоры Ф.Р. Анкерсмита раскрывает перед нами эпистемологи-

ческую ценность метафоры, но ничего не говорит нам о категории истины,
которую мы не можем никак игнорировать, говоря о христианском богосло-
вии: несмотря на то, что мы можем лишь приблизительно предицировать Богу
различные атрибуты, эта приблизительность также имеет определенную сте-
пень истинности, что говорит о необходимости принятия наличия этой единой
и универсальной истины, которая и есть Бог в Его явленном, катафатически
определяемом аспекте.

180



Отношения Бога и творения…

ется Его образом. Интересно следующее: насколько абсолютным
является разделение этих двух видов света, если первый так или
иначе проявляет себя во втором? Не оказывается ли это разли-
чение в конце концов иллюзорным? Подробно рассмотрев пред-
ставления о свете мы так и не получили ответа на вопрос о том,
как происходит переход от Божественного Света к свету тварно-
му, а также о природе их связи, которая, безусловно, каким-то об-
разом существует. Здесь мы подходим к самому фундаменту док-
трины экземпляризма, ведь обозначенная проблема связана с во-
просом о творении: как произошел переход от Нетварного Света
к тварному? — Для прояснения этого важнейшего момента нам
необходимо остановиться на взглядах св. Бонавентуры на creatio
ex nihilo и рассмотреть тот понятийный аппарат, которымпользу-
ется францисканец при описании сотворения мира и связанным
с этим процессом экземплярной причинности.

Проблема «излияния» в христианском экземпляризме

Описывая три основных концепта, вокруг которых выстраива-
ется метафизика Бонавентуры, мы упомянули «эманацию» в ка-
честве хронологически первичной категории, описывающей от-
ношения Творца и мира. Как именно стоит понимать термин
«эманация» в христианском экземпляризме, если Бонавентура
стоит на строго креационистской позиции52? — Дело в том, что
в этом месте, св. Бонавентура опирается на фрагмент из «Боже-
ственных имен» Дионисия Ареопагита53. Францисканец обраща-
ет наше внимание на то, что первое имя Бога—«Благо», а в приро-
де Блага сообщать себя другому54. Образ этого «Блага» Бонавен-
тура сравнивает с солнцем и светом, описывая Троицу как изли-
вающийся вовне источник полноты (I Sent. 6.31). Отсюда и возни-
кают понятия эманации (emanatio) и светоизлучения (illuminatio),

52 Э. Жильсон исчерпывающим образом рассматривает представление фран-
цисканца о сотворении мира в соответствующей главе Gilson 1965: 167–184.

53 Bowman 1975: 181–182.
54 Bowman 1975: 181–182.

181



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

а также сравнение Бога с солнцем. Конечно, точно такую же ме-
тафору использовал Платон, отношение св. Бонавентуры к кото-
рому не является загадкой для современных исследователей. Как
отметил Э. Жильсон, Бонавентура полагал, что отправная точка
философии Платона превосходна, а путь, по которому она следу-
ет — верен, но ей не хватает интеллектуальной силы дойти до кон-
ца по причине отсутствия Откровения: философ вынужден был
полагаться лишь на собственный несовершенный разум55.

При этом отношение Бонавентуры к Аристотелю также неод-
нозначно. Несмотря на явное неодобрение языческих основа-
ний философии Стагирита, Бонавентура полагает, что Аристо-
тель оказался ближе к истине в вопросе сотворения мира, нежели
Платон. Касательно такого вывода нужно пояснить, что позицию
Платона о творении мира Бонавентура извлекает из диалога «Ти-
мей», согласно которому вселенная имеет три самостоятельных
начала: Демиург, идеи и материя. Причем Демиург не создает
материю, он лишь использует ее для создания вещей в соответ-
ствии с идеями — вечными прообразами вещей. Неудивительно,
что такое представление о творении в рамках христианского те-
изма считается неприемлемым.

С другой стороны, как мы отмечали выше, Бонавентура актив-
но использует понятия эманации и излияния при описании акта
Божественного творения, что на первый взгляд роднит категори-
альный аппарат францисканца с таковым у неоплатоников. В сво-
ей фундаментальной работе, посвященной теологии Бонавенту-
ры, Э. Жильсон описывает теорию творения с позиции францис-
канца следующим образом:

Вселенная была сотворена из ничего и во времени по единому
принципу. Это утверждение не просто констатирует очевидный
факт единства Бога или даже то, что мы не можем, вслед за мани-
хеями, признать один принцип добра и другой— зла; его главное
значение заключается в том, что Бог создал всё из Себя, непосред-
ственно и без какого-либо посредника. Идея предоставить ору-
дия для созданиямира в распоряжение Бога немыслима, еслимы
55 Gilson 1965: 94.

182



Отношения Бога и творения…

признаем, что мир был сотворен ex nihilo. Фактически мы при-
шли к определению творения как творения бытия и как способа
деятельности, предназначенного только для Бога. Однако, подоб-
но тому как одно лишь Бытие может порождать множественное
бытие, так и всё, что не существует само по себе, но получает свое
бытие от другого, не может обладать в себе бесконечной силой,
которая одна только способна заставить бытие возникнуть из ни-
чего56.

Мы видим, что францисканец твердо стоит на позиции creatio
ex nihilo, а понятия излияния и эманации относительно описания
сотворения мира используются как наиболее подходящие мета-
форы, способные хоть как-то описать свободный творческий акт
Бога, не поддающийся человеческому осмыслению. Кроме того,
Бонавентура акцентирует внимание на важности признания од-
ного начала у мира, которое есть Бог. Бог творит материю и фор-
мы из ничего, а божественные идеи, как мы помним, пребывают
в единстве Слова как одного из Ликов Святой Троицы. Весьма
примечательно, что некоторые неоплатоники тоже подчеркива-
ли важность постулирования одного-единственного начала кос-
моса. К таковым относился Прокл57, философия которого в наи-
большей относительно других неоплатоников степени компле-
ментарна христианской мысли, благодаря трудам Дионисия Аре-
опагита.

Итак, согласно Бонавентуре, преисполненная полнотой соб-
ственной благости Святая Троица творит мир ex nihilo, образец
которого предзадан в Слове—ВечномЭкземпляре, воплотившем-
ся от Святого Духа и указавшем тем самым людям путь к возвра-

56 Gilson 1965: 178.
57 Напомним, что для Прокла было настолько важно утвердить единое нача-

ло мира, что он вступает в полемику со своим предшественником Плотином,
полагавшим, что материя является источником зла. Прокл усматривал в этом
дуализм, согласно которому зло имеет некоторое самостоятельное бытие, от-
личное от Единого — источника блага. С позиции афинского схоларха, материя
не может являться источником зла, но лишь частные решения свободных су-
ществ, отклоняющихся от согласия с Единым. Именно прокловскую позицию
восприняла христианская традиция посредством Дионисия Ареопагита. Более
подробно об этом см. Беневич 2014.

183



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

щению и спасению. Это возвращение происходит через некаче-
ственное уподобление Творцу, представляя из себя восходящий
путь различных уровней подобий, описанных нами в первом раз-
деле данной статьи. При этом два вопроса всё еще остаются без
ответа. Первый из них связан с проблемой проявления Творца
в мире: если мы сохраняем жесткий дуализм между Богом и тво-
рением, по отношению к которому Он остается абсолютно транс-
цендентным, то как возможна Его манифестация в тварном мире,
которая как раз и описывается доктриной экземпляризма? Вто-
рая проблема появляется при рассмотрении темы подобия твар-
ных вещей Божественному Экземпляру: как возможно уподобле-
ние без какого-либо тождества? Ведь на самом деле любое по-
добие требует определенной точки тождества уподобляемого
и его Образца. Даже если сотворенная вещь структурно уподоб-
ляется Творцу, не имея с ним никаких общих качеств, то это всё
равно означает наличие определенной связи между ними. К тому
же любое подобие само по себе объединяет подобных в некоем
единстве, и, говоря о самой возможности уподобления, мы вы-
нуждены признать, выражаясь метафорически, наличие некоего
пространства соприкосновения и взаимопроникновения между
Образцом и уподобляющейся Ему твари. — Это и есть то, чтоМей-
стер Экхарт называл «искоркой»58.

Экземпляризм Прокла избавлен от такого рода проблем: про-
явление Единого в мире, а также уподобления Ему совершаются
в контексте иерархии бытия, то есть неприемлемой для Бонавен-
туры концепции. В рамках прокловской метафизики сохраняется
определенного рода онтологическая дистанция между Единым
и видимым миром, однако последний, будучи проявлением Еди-
ного, является Его подобием, и только благодаря этому подобию
он и существует. Иными словами, неоплатонизм Прокла спосо-
бен предоставить ответына все обозначенные нами вышепробле-
мы, всплывающие в контексте рассмотрения экземляризма Бо-
навентуры. Очевидно, Прокл не разделяет концепции творения

58 Ср. Pr. 2 Quint и комментарий к этой проповеди (Quint, Largier 2002:
768 sqq.); русский перевод см. Сабашникова 1991: 40–46.

184



Отношения Бога и творения…

ex nihilo, но строится ли последовательность афинского схоларха
на этом?

Проблема creatio ex nihilo заключается в сложности утвержде-
ния в рамках этой концепции какой-либо связи сотворенных ве-
щей с Богом. Возникающий при принятии креационизма жест-
кий дуализм между Творцом и миром не допускает никакого
сообщения между видимой вселенной и Нетварной Божествен-
ностью. С другой же стороны, эманационизм не обязательно
соответствует пантеистической картине мира. Более того, нель-
зя даже говорить, что эманационизм можно понимать только
в строго определенном ключе. «Эманация» или «исхождение»
(πρόοδος) — специальный прокловский термин, и неверно гово-
рить, что им пользуются все представители неоплатонизма: Пло-
тин, к примеру, понимает исхождение совершенно по-другому59.
Позволительно ли в таком случае говорить, что обе концепции
являются эманационистскими, если данное обозначение создает
иллюзию их сходства, игнорируя при этом различия в ключевых
вопросах?60

К тому же противопоставление креационизма и эманациониз-
ма оказывается истинным только в том случае, еслимыпредпола-
гаем, будто бы принятие креационизма ведет к дуалистической
метафизике, в то время как эманационизм подразумевает мони-
стический взгляд на мир. При этом христианская теология, осно-
ванная на креационистском представлении, не является дуали-
стической. Для христиан очень важно говорить о проявлении Бо-
га в мире, ведь оно совершенно необходимо для возможности тео-
зиса и познания самого Бога через изучение Его созданий. Оста-
ваясь в рамках жесткого дуализма гностико-манихейского образ-
ца, невозможно будет произнести фразу Галилея о создании Бо-
гом двух книг: Библии, запечатленном Божьем слове, и окружа-
ющей нас природы61.

59 Сидаш 2004: 48–52, 67–70.
60 Подробнее разбор этой темы см. Сухов, Сидаш 2004, где рассматривается

довольно сложный вопрос о понятиях «эманации» и «творения» у Плотина.
61 По сути, доктрина экземпляризма рассматривает мир в точно такой же оп-

185



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Дискуссии вокруг понимания креационизма также связаны
с проблемой зла, волнующей многих теологов, вынужденных от-
вечать на вопрос: если мир есть прямое произведение Бога, то от-
куда взялось зло? В эманационистской перспективе эта пробле-
ма разрешается отсутствием у зла самостоятельного бытия, ведь
в противоположном случае Благое Единое должно содержать в се-
бе зло в качестве принципа, что невозможно, так как Благо не мо-
жет содержать в себе никакого зла. Таким образом, зло есть лишь
отсутствие Блага, существующее лишь как мера удаления от Еди-
ного, но не как собственное субстанциональное начало. В каче-
стве такового, зло может быть результатом творения ex nihilo, од-
нако как возможно допустить, что какая-либо вещь произошла из
ничего, или, другими словами, что могло бы существовать нечто,
что не имело бы никакого отношения к Первоначалу? Однако по-
нятый в строгом смысле креационизм не допускает никаких ги-
потез о бессмертии, ведь то, что имеет начало и основу в ничто,
в конечном счете и закончится ничем, согласно парафразе строк
Лукреция: ex nihilo nihil fit, ad nihilo nil posse reverti62. Категории
спасения и возвращения подразумевают возможность установки
какой-то связи сотворенного мира с Творцом, который есть также
Первоначало мира.

Так или иначе, мы приходим к признанию одного-единствен-
ного Принципа всех вещей, содержащего эти вещи в потенции
и порождающий их. Именно о таком Принципе пишет Бонавен-
тура, говоря о Слове, содержащем в себе весь тварный мир в воз-
можности63; неоплатоники же такой Принцип называют Миро-
вым Умом, в котором находятся все идеи-прообразы вещей64.

тике: сотворенная Богом вселенная предстает перед нами символом, в котором
мы усматриваем мистерии Святой Троицы, посредством чего восходим к Бо-
жественному Экземпляру — изначальному образцу всех вещей. Подробнее об
этом см. Gilson 1965: 198, 208, 395–399. Также известно, что образ видимого мира
как книги является одним из центральных символов в суфизме.

62 Генон 2013: 13. Ср. Lucr. 1.150 sqq.
63 Bowman 1975: 182.
64 В наши цели не входит проведение подробного сравнительного анализа

христианского понимания Слова как второго лица Святой Троицы и неоплато-

186



Отношения Бога и творения…

Действительно, стоит отдельно подчеркнуть сходствофилософии
Бонавентуры с неоплатонической традицией, несмотря на оче-
видные различия, к которым относится представление о проис-
ходящем во времени сотворении мира ex nihilo. При этом и Бо-
навентура, и неоплатоники (и на этот раз без исключения) стоят
на позиции, которую можно обозначить как манифестационизм.
Эта не-дуалистическая позиция предполагает, что видимый мир
является проявлением Бога, и его познание может служить сред-
ством спасения. Манифестационизм совершенно не обязатель-
но подразумевает принятие эманационистской теории в букваль-
ном смысле этого термина65. Манифестационизм сподвигает нас
рассматривать мир как проявление Бога, и человек, благодаря сво-
ему особому положению как «созданный по образу и подобию»
(Быт. 1:26), способен познать Бога через созданный Им мир. Сам
Бонавентура полагает, что мир существует лишь как образ Божий
и никак иначе: если это не манифестационистская позиция, то
что тогда? Францисканец, наряду с неоплатониками, подчеркива-
ет важность принятия единого начала мира, проявления в творе-
нии Бога и иерархию подобия, восходящую к Первоначалу. Толь-
ко в христианском контексте эта иерархия является таковой ис-
ключительно в аспекте уровней уподобления Богу, а не представ-
ляет собой космологически образованную структуру мира, опи-
сывающуюниcхождение уровней сущего как следствие удаления
от их источника бытия.

В любом случае манифестационизм предполагает наличие
какой-то связи между созданием и Создателем вне контекста
принципиальных отличий креационистской и эманационист-
ской модели. В этом смысле та перспектива, которую предлага-

нического Мирового Ума. Для нас важно лишь обозначить схожую роль этих
понятий в обеих версиях экземпляризма. О тонкостях теории Мирового Ума
в раннем и позднем неоплатонизме см. Rist 1964.

65 Стоит сделать важную оговорку: мы понимаем, что «эманационизма»
в качестве цельной доктрины вовсе не существует. Более того, не стоит каждый
раз понимать термин «эманации» буквально, так как «эманация» в любой тео-
логической доктрине — это тоже всего лишь приблизительная метафора, опи-
сывающая мистерию появления мира и его связь со своим Первопринципом.

187



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ет категория манифестационизма, оказывается способной сохра-
нить необходимые отношения между Творцом и миром, а так-
же избежать абсолютизации как дуализма, так и пантеизма. Воз-
можно, именно в осознании относительности метафоры творе-
ния или исхождения кроется тайна перехода Нетварного Све-
та к видимому, уподобления твари Творцу и проявлении Бо-
га в видимом мире. Действительно, многие христианские тео-
логи соглашаются, что творение мира — тайна, которую челове-
ческий разум не может постичь своими собственными силами:
мы знаем об этом акте только из Откровения66. Но при этом со-
вершенно точным образом мы констатируем проявление Боже-
ственного в мире, упираясь в некоторую диалектически совмеща-
ющуюся двойственность трансцендентного и имманентного Бо-
га: «God immanent yet transcendent», как было заявлено архиепи-
скопом Каллистом Уэром67. Иными словами, характеристика хри-
стианского мировоззрения гораздо лучше описывается такими
категориями, как манифестационизм и панентеизм. Последний
термин — кстати, описывающий одновременно имманентность
и трансцендентность Бога — применяется к богословию св. Гри-
гория Паламы68. И те же самые категории применимы и к нео-
платонической метафизике.

Ярчайшим примером мыслителя западного христианства, от-
стаивавшего явно панентеистическую позицию, очищенную от
дуалистических проблем, является Данте Алигьери69, чья Divina

66 Radde-Gallwitz 2009; Gilson 1965: 170.
67 Ware 2004.
68 Ware 1977.
69 На этом моменте читатели могут возразить, что пример Данте неуместен

в контексте общего христианского учения, учитывая его многочисленные рас-
хождения с традиционной католической ортодоксией, подробно рассмотрен-
ные в книге «Данте еретик, революционер и социалист» (Aroux 1854). Мы же от-
метим, что некоторые другие исследователи творчества флорентийского поэта,
напротив, полагают Данте благочестивым католиком, представления которого
соответствуют духу изначального христианского учения даже в большей степе-
ни, чем догматы католической церкви. К таким, к примеру, относится Р. Генон
(см. Генон 2017). Это в высшей степени спорный вопрос, который в контексте на-
шего исследования не играет никакой роли: для нас, в первую очередь, важно

188



Отношения Бога и творения…

commedia представляет из себя путешествие по вертикальной
иерархии света: начиная с наиболее темных уголков мироздания,
«где солнце молчит», Данте возносится в Эмпирей, где созерцает
Троицу во всем Ее светоносном великолепии: «de l’alta luce che da
sé è vera» (Paradiso 33.54).

В сущности, Данте постулирует изоморфизм иерархии света
и иерархии бытия. В той степени, в которой ее природа светонос-
на, вещь находит свое место в иерархическом порядке существ,
который простирается от низшего уровня конечных существ до
бесконечности, которой является Бог70.

Если мир устроен иерархически (что панентеизм неизбежно
предполагает, ведь вещи в различной степени обладают способ-
ностью быть Ему причастным и отражать Его в своем бытии), то
мы вынуждены рассматривать несколько уровней близости к Бо-
гу. А значит, в этом смысле мыпризнаем Его имманентность. Как
сформулировал Дж. Маццео:

иерархии бытия, истины, красоты, совершенства, действитель-
но, всеобщей ценности, сводятся к иерархии света, восходящей
к самому Первичному Свету, духовному, несотворенному, бо-
жественному, видение которого есть видение всего. Доктрины
о свете, которые мы рассмотрели, являются голыми костями са-
мой важной части вселенной Данте. Плоть и сущность — это
Paradiso71.

Если это так, то оказывается, что креационизм и эманаци-
онизм — лишь метафоры, которые позволяют приблизительно
описать тайну появления мира в доступном человеку ключе (в со-
ответствии с вышеописанной теорией метафоры Анкерсмита).
Иными словами, это весьма приблизительные описания, кото-
рые лишь уподобляются своему предмету в той мере, как низшие
уровни бытия уподобляются высшим. Отсюда следует признание

обнаружить пример последовательной панентеистической доктрины, постро-
енной в контексте христианской метафизики, а не вступать в споры о расхож-
дении с ортодоксией тех или иных частных решений.

70 Mazzeo 1958: 221.
71 Mazzeo 1958: 229.

189



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

наличия некоего единого метафизического поля, которое описы-
вается разными языками, каковыми в данном случае являются
доктрины тех или иных религиозных традиций.

Именно поэтому в задачу данного исследования не входит
прослеживание заимствований идей платоновской философии
христианским экземпляризмом. При обнаружении схожих док-
тринальных решений мы склонны рассматривать получивший-
ся результат как проявление одной и той же идеи в разных ин-
теллектуальных традициях, которое не обязательно должно быть
обусловлено историческим влиянием одного автора на другого.
Здесь мы должны отметить следствие, принятие которого совер-
шенно неотвратимо при признании истинности такой точки зре-
ния: получается, что за внешними философскими или теологи-
ческими формами существует некое метафизическое простран-
ство, проявляющееся в различных философских или религиоз-
ных традициях как в своих формах. Такой позиции придержи-
вались мыслители перенниализма (sophia perennis), полагавшие,
что различные религиозные традиции представляют из себя пу-
ти возвращения к Богу, подобно тому, как на вершину горы ведет
несколько различных путей72 В современных академических кру-
гах эта позиция считается спорной, если не сказать маргиналь-
ной, однако с чисто аналитической точки зрения она оказывается
довольно продуктивной, ведь она, с одной стороны, подчеркива-
ет важность различий традиций в их внешних формах, а с дру-
гой — утверждает возможность постижения некоего более глу-
бокого метафизического ядра различных традиций, говорящих
о проявлении Божества в мире, уподобления мира Творцу и бес-
смертной сущности человека73.

72 Наиболее полным образом эта позиция изложена в книге Ф.Шуона De
l’unité transcendante des religions (Schuon 1948).

73 Стоит отдельно подчеркнуть, что традиция perennial philosophy (перен-
ниализм) говорит о возможности глубинного синтеза метафизики различных
традиций. При этом перенниализм отвергает синкретизм, который состоит во
внешнем сочетании разрозненных элементов, приводящем к фрагментарному
и непоследовательному эклектизму. Синтез же усматривается в единстве прин-

190



Отношения Бога и творения…

Заключение

Швейцарский метафизик австрийского происхождения Ф.Шу-
он писал о том, что в Евангелии от Иоанна содержится «неэлли-
низированная метафизика христианства»74. Это значит, что уче-
ние о Логосе, являющееся Божественным Экземпляром, одновре-
менно трансцендентнымиимманентным, присуще христианско-
му учению как таковому, а не становится результатом смешения
христианской и эллинской культур.

С точки зрения гнозиса, Христос — «Свет мира» — предстает
как всеобщий Интеллект, так же как Логос именуется «Премуд-
ростью Отца». Христос есть как микрокосмический, так и мак-
рокосмический Интеллект: «Был Свет истинный, который про-
свещает всякого человека» (Ин. 1.9). Христос есть Интеллект, пре-
бывающий в нас самих, Интеллект, пронизывающий вселенную,
и, в высшем смысле, Интеллект, укорененный в Боге. Поэтому
можно утверждать, что всякая подлинная истина и всякая муд-
рость восходят к Нему и не связаны с ограничениями време-
ни или пространства. Подобно тому как «и свет во тьме светит,
и тьма не объяла его» (Ин. 1:5), так и Интеллект рассеивает тьму
страстей и заблуждений. Как говорилФомаАквинский: «Бог явля-
ется причиной бытия всех вещей посредством своего ума и воли»
(Contra Gentiles 3.65.3).

Как мы увидели, христианский экземпляризм имеет несколь-
ко внешних отличий от неоплатонического, среди которых— раз-

ципа рассматриваемых вещей—прослеживании того, как они выводятся и зави-
сят от этого принципа. Синтез, таким образом, осуществляется преимуществен-
но изнутри. Разница между синкретизмом и синтезом в рамках философии
перенниализма подробно описана в Генон 2004: 1–2. Можно сказать, что мета-
физика перенниализма разделяет неоплатонический «нисходящий» взгляд на
онтологию: порождая мир, Абсолют создает различные оформленные пути воз-
вращения к Себе, которые в нашем мире представлены различными религиоз-
ными традициями, предоставляющиематериальные, психологические и духов-
ные инструменты для прохождения этого пути, итогом которого должно стать
спасение, то есть определенного рода объединение с Абсолютом. Подробнее об
этом см. Schuon 1948.

74 Schuon 2004: 5.

191



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ные взгляды на отношения между Экземпляром и вещами, ко-
торые его проявляют, на сотворение мира и его иерархическое
устройство. С другой стороны, при более глубоком рассмотрении
этих доктрин мы вынуждены констатировать схожесть в несколь-
кихфундаментальныхмоментах: обе традицииподчеркивают од-
новременную имманентность и трансцендентность Бога, а также
говорят об уподоблении сотворенного сущего своему Божествен-
ному Образцу. Конечно, ни о какой опасности пантеизма не мо-
жет идти и речи. Гораздо более подходящим термином, описыва-
ющим специфику обеих традиций, является панентеизм75, в рам-
ках которого, с одной стороны, преодолеваются сложности, свя-
занные с дуализмом креационизма, а с другой — избегается пан-
теистическая ошибка отождествления Бога с видимым миром.
И если мы отойдем от таких понятий-ярлыков, то сможем уви-
деть множество сходств в доктринах разных традиций, объяснить
наличие которых можно несколькими способами. Один из них —
историцизм, согласно которому сходство идей является либо слу-
чайным, либо обусловленным историческим влиянием предста-
вителей одной традиции на другую. Согласно же иному спосо-
бу объяснения, который разделяется представителями perennial
philosophy, историческое влияние — не определяющий фактор.
Гораздо важнее сами идеи, обитающие в самостоятельном онто-
логическом регионе и проявляющиеся в разных формах, то есть
тех или иных религиозно-философских традициях.

Если вторая модель объяснения может показаться излишне
спекулятивной и оторванной от эмпирического поля, то мы на-
помним, что историцизм тоже является метафизической теори-
ей, ведь как и любая другая модель объяснения, она также осно-

75 Данный термин впервые был употреблен К. Краузе для описания учения,
согласно которому «единое содержит в себе и через себя весь мир» (Krause 1828:
313–314). В дальнейшем он стал использоваться для обозначения метафизиче-
ских систем, в рамках которых утверждается иерархическое устройство мира
и подчеркивается одновременная трансцендентность и имманентность Бога.
Примечательно, что к панентеистической метафизике относят как неоплато-
низм, так и некоторые христианские доктрины, вроде учения св. Григория Па-
ламы (см. Ware 2004).

192



Отношения Бога и творения…

вана на принятии аксиоматического допущения, согласно кото-
рому возникновение тех или иных идей в рассматриваемом об-
ществе всегда обусловлено лишь условиями исторического раз-
вития этого общества. Отличие этих двух метафизических моде-
лей заключается в том, что историцизм основан на грубом ре-
дукционизме, сводя процесс конструирования идей к социально-
политическому фактору76.

Как мы убедились на примере рассмотрения доктрины экзем-
пляризма, мы можем обнаружить сходства между различными
традициями (в данном случае — христианской и неоплатониче-
ской), в рамках которых даются схожие ответы на фундаменталь-
ные вопросы, связанные с сотворением мира, с трансцендентно-
стью и имманентностью Бога, перехода одного во многое, позна-
ния видимого сущего и бытия Абсолюта. Несмотря на то, что воз-
зрения на эти проблемы, как и на сам экземпляризм, у христи-
ан и неоплатоников разнятся, мы можем констатировать нали-
чие некоего общего основания, общих принципов, которые разде-
ляют эти традиции. Среди них — преодоление дуалистического
взгляда на мир, заключающееся в признании наличия связи меж-
ду Богом и эмпирической реальностью, а также наличия опреде-
ленной онтологической иерархии близости к Первопричине.

Если мы откажемся от языка строгих ярлыков, таких как жест-
кое разграничение эманационистской и креационистской мета-
физики, а также забудем об абсурдной опасности пантеизма
в контексте использования словаря эманационизма, то мы уви-
дим фундаментальные сходства доктрин, выстроенных на мани-

76 Весьма примечательно, что даже такой антиплатоник, как Карл Поппер,
пришел к выводу о необходимости допущения автономного онтологического
региона, где существуют идеи. Это неудивительно, ведь в ином случае мы неиз-
бежно редуцируем идеи к социальным, психологическим или иным факторам.
Иными словами, мы приходим к релятивизму, в рамках которого невозможна
формулировка критериев истинности той или иной идеи. Чтобы назвать идею
хотя бы относительно ложной или истинной, необходимо допустить ее авто-
номное существование, ведь в противном случаемынеможем говорить о самих
идеях, а только о полагаемых нами в качестве реально существующих причи-
нах, стоящих за этими идеями (ср. Popper 1972).

193



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

фестационистской и панентеистической основе. Разумеется, на
это можно возразить, что сходства христианского и неоплатони-
ческого экземпляризма и так очевидны. К тому же определение
этих сходств никак не влияет на наличие существенных разногла-
сий между этими традициями. С этим можно было бы согласить-
ся, если не принимать во внимание отношение к тем или иным
богословским утверждениям в рамках самих этих традиций. Мы
видим, что некоторые тезисы, связанные с самыми фундамен-
тальными метафизическими вопросами, вроде сотворения мира,
признаются обеими традициями как приблизительное, адаптиро-
ванное к несовершенному человеческому разуму описание боже-
ственных тайн. Конечно, различия в этих описаниях существен-
ны, однако перед лицом Божественной Истины противоречащие
друг другу тезисы оказываются лишь метафорой, подходящим
описанием невыразимых свершений. Сходства в рассмотренных
нами доктринах, напротив, указывают на наличие в этих тради-
циях схожих незыблемых оснований. Таким образом, можно ска-
зать, что, к примеру, постулирование связи видимого мира и Бо-
жественного Бытия — на чем настаивают обе традиции — являет-
ся в какой-то степени более важным утверждением, чем тезисы,
описывающие природу этой связи. Исходя из этого можно заклю-
чить, что панентеистическая общность христианского и неопла-
тонического экземпляризма оказывается важнее различий меж-
ду эманационизмом и креационизмом в вопросе о сотворении
мира. Иными словами, родство рассмотренных нами типов эк-
земпляризма оказывается фундаментальнее их различий.

В этом легко убедиться, возвратившись к нашему разделу о ме-
тафизике света, в котором мы отмечали, что определенные авто-
ры больше тяготели к пантеизму, в то время как другие — к ду-
ализму. В итоге же оказалось, что между ними не так много раз-
личий, как кажется, и все они стремятся прийти к общему зна-
менателю, сохранив определенное различие между сотворенным
и несотворенным светом, но и показав их связь друг с другом.

194



Отношения Бога и творения…

Еще раз подчеркнем, что нельзя игнорировать очевидные док-
тринальные различия религиозных традиций. Так, основанное
на креационизме христианство будет больше тяготеть к дуализ-
му, в то время как неоплатонизм больше напоминает монисти-
ческую метафизику. При принятии гипотезы sophia perennis мо-
жет показаться, что это означает следующее: традиции в разной
степени соответствуют истинной метафизике, а значит, какие-то
из них оказываются более верными, чем другие. Мы полагаем,
что такое суждение совершенно несправедливо, ведь практиче-
ски любая религиозная традиция полагает в своей основе не толь-
ко набор высказываний о Боге и мире, но также и некий мисти-
ческий элемент, выходящий за рамки аналитических возможно-
стей человека. Кроме того, апофатическое богословие, разделяе-
мое и христианами, и неоплатониками, подчеркивает ограниче-
ние чисто доктринального аспекта, напоминая о том, что к Аб-
солюту в строгом смысле неприменимы никакие сделанные на-
ми утверждения. Таким образом, любая традиция содержит в себе
всю полноту истины, неизбежно подчеркивая в своей проявлен-
ной доктрине лишь некоторые ее образы.

Литература

Brev. = “Breviloquium”, in Bonaventurae Opera omnia, 5.201–291. Ad Clara
Aquas (Quaracchi): Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae, 1891.

Hex. = “Collationes in Hexaëmeron”, in Bonaventurae Opera omnia, 5.329–454.
Ad Clara Aquas (Quaracchi): Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae,
1891.

I Sent. = “In primum librum Sententiarum Petri Lombardi”, in Bonaventurae
Opera omnia, 1.1–861. Ad Clara Aquas (Quaracchi): Ex Typographia
Collegii S. Bonaventurae, 1882–1883.

II Sent. = “In secundum librum Sententiarum Petri Lombardi”, in Bonaventurae
Opera omnia, 2.1–1016. Ad Clara Aquas (Quaracchi): Ex Typographia
Collegii S. Bonaventurae, 1885.

Itin. = “Itinerarium mentis in Deum”, in Bonaventurae Opera omnia, 5.295‒316.
Ad Clara Aquas (Quaracchi): Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae,
1891.

195



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Анкерсмит, Ф.Р. (2003), История и тропология: взлет и падение ме-
тафоры. Пер. М. Кукарцева, Е. Коломоец, В. Катаева. М.: Прогресс-
Традиция.

Беневич, Г.И. (2014), “Апперцепция полемики Прокла Диадоха с Плоти-
ном о материи и зле в Corpus Areopagiticum”, ΕΙΝΑΙ 3.1/2: 309–335.

Генон, Р. (2004), Символика креста. Пер. Т. Фадеевой, Ю. Стефанова.
М.: Прогресс-Традиция.

Генон, Р. (2017), Заметки об исламском эзотеризме и даосизме. Эзотеризм
Данте. Пер. Т. Любимовой. М.: Беловодье.

Генон, Р. (2013), Наука чисел. Пер. В. Быстрова. СПб.: Владимир Даль.
Кумарасвами, А.K. (2021), Метафизика. Том 2: Погружение. Пер. Е. Заха-

рова. М.: Тотенбург.
Сидаш, Т.Г. (2004), “Натурфилософия Плотина (часть вторая)”, in Id.

(ред.), Плотин. Эннеады. Третья Эннеада, 46–90. СПб.: Издательство
Олега Абышко.

Шуон, Ф. (2007), Очевидность и тайна: избранные труды Фритьофа Шу-
она. Пер А. Уждавинаса. М.: Номос.

Сабашникова, М.В., пер. (1991), Мейстер Экхарт. Духовные проповеди
и рассуждения. М.: Политиздат.

Aroux, E. (1854), Dante hérétique, révolutionnaire et socialiste. Révélations d’un
catholique sur le Moyen Âge. Paris: Jules Renouard et Cie.

Baeumker, C., ed. (1908), “Liber de intelligentiis”, in Id., Witelo, ein Philosoph
undNaturforscher des XIII. Jahrhunderts, 1–126. Münster: Aschendorffsche
Buchhandlung.

Baeumker, C., (1924), “Zur Frage nach Abfassungszeit und Verfasser des
irrtümlich Witelo zugeschriebenen Liber de intelligentiis”, Miscellanea
Francesco Ehrle 1: 87–102.

Bougerol, J.G. (1969), “Saint Bonaventure et la Hiérarchie dionysienne”,
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Âge 36: 131–167.

Bougerol, J.G. (1969), Lexique saint Bonaventure. Paris: Éditions Franciscaines.
Bowman, L.J. (1975), “The Cosmic Exemplarism of Bonaventure”, The Journal

of Religion 55.2: 181–198.
Coomaraswamy, A.K. (1940), The Nature of Medieval Art. Boston: Museum of

Fine Arts.
De Bruyne, E. (1946), Études d’esthétique médiévale. Brugge: De Tempel.
Gerken, A. (1970), La théologie du Verbe: La relation entre l’Incarnation et la

Сréation selon S. Bonaventure. Paris: Éditions Franciscaines.
Gilson, E. (1965),The Philosophy of St. Bonaventure. Translated by I. Trethowan

and F.J. Sheed. Paterson, NJ: St. Anthony Guild Press.

196



Отношения Бога и творения…

Krause, K. Chr. F. (1828), Vorlesungen über das System der Philosophie. Göttin-
gen: In Commission der Dieterich’schen Buchhandlung.

Mazzeo, J. A. (1958), “Light Metaphysics, Dante’s Convivio and the Letter to
Can Grande Della Scala”, Traditio 14: 191–229.

Popperб K.R. (1972), Objective Knowledge. An Evolutionary Approach. Ox-
ford: Clarendon Press. Quint, J.; Largier, N., eds. (2002), Meister Eckhart.
Werke I. Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker Verlag.

Radde-Gallwitz, A. (2009), Basil of Caesarea, Gregory of Nyssa, and the Trans-
formation of Divine Simplicity. Oxford University Press.

Rist, J.M. (1964), “Mysticism and Transcendence in Later Neoplatonism”, Her-
mes 92.2: 213–225.

Schuon, F. (1948), De l’unité transcendante des religions. Paris: Gallimard.
Schuon, F. (2004), The Fullness of God: Frithjof Schuon on Christianity. Trans-

lated by M. Perry et al. Bloomington, IN: World Wisdom.
Shaefer, A. (1960), “The Position and Function of Man in the Created World

according to Bonaventure”, Franciscan Studies 20.3/4: 261–316.
Squadrani, I., ed. (1932), “Tractatus de luce Fr. Bartolomaei de Bononia”, Anto-

nianum 7.4: 201–238, 337–376, 465–487.
Ware, K. (1977), “The Debate about Palamism”, Eastern Churches Review:

A Journal of Eastern Christendom 9.1/2: 43–63.
Ware, K. (2004), “God Immanent yet Transcendent: The Divine Energies ac-

cording to Saint Gregory Palamas”, in Ph. Clayton and A. Peacocke (eds.),
In Whom We Live and Move and Have Our Being: Panentheistic Reflec-
tions on God’s Presence in a Scientific World, 157–168. Grand Rapids, MI:
Wm. B. Eerdmans Publishing Co.

Wear, S. K. (2022), The Oxford Handbook of Dionysius the Areopagite. Oxford
University Press.

Zavattero, I. (2022), “At the Origins of Franciscan Exemplarism. Introductory
Remarks”, Flumen Sapientiae 20.8: 9–21.



Илья Гурьянов

De divino furore Марсилио Фичино:
перевод, контекст, истолкование*

Ilya GuRyanov
De divino fuRoRe of MaRsilio Ficino: A TRanslation, Context, InteRpRetation

AbstRact. The article proposes a new perspective on Marsilio Ficino’s epistle De
divino furore (1457), viewing it as a key text for understanding the genesis of Fi-
cino’s philosophical identity. It analyzes the strengths and weaknesses of existing
approaches to conceptualizing his project of reviving Plato’s philosophy. Against the
backdrop of discussing the epistle’s dating and Ficino’s early career and influences,
the advantages of considering this work within the context of humanist epistolary cul-
ture are demonstrated. The communicative pragmatics of the text are reconstructed,
showing it was written not as a systematic short treatise but as a rhetorical response
to Peregrino Agli’s request for help in gaining the Medici patronage. By employing
a serio-comic discourse common in humanist circles, Ficino “inverts” the motifs and
images from the letter he received and gradually creates, based on them, an intricate
yet consistent philosophical text dedicated to the ways of attaining truth in cognition
and creativity. The article demonstrates how Ficino, relying on Leonardo Bruni’s frag-
mentary translation of Plato’s Phaedrus and philosophical authors such as Cicero and
Macrobius, constructs his own doctrine of the four kinds of “frenzy” (furor), saturat-
ing it with scholastic terminology and natural philosophical ideas. It explains in detail
how this doctrine resembles and differs from Plato’s corresponding teaching. The ar-
ticle shows that it is precisely in this early and seemingly marginal text, born of the
contingent event of correspondence, that a fateful transformation occurs in Ficino’s
thinking: the “rhetorical persona” of Plato begins to take hold of the Florentine, grant-
ing him a gradual awareness of his philosophical “mission” and the means for its real-
ization. Thus, the study demonstrates how philosophical identity is born not from the
systematic exposition of doctrines but from rhetorical practices and the performative
assimilation of tradition. As an appendix, a commented Russian translation of Ficino’s

© И.Г. Гурьянов (Москва). ilgur@yandex.ru. Президентская академия; Россий-
ский государственный гуманитарный университет; Балтийский федеральный
университет имени И. Канта.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.09

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 24-18-00980 в БФУ имени И. Канта, https://rscf.ru/project/24-18-00980/.

198



De divino furore Марсилио Фичино…

epistle De divino furore, as well as the prose part and the fragment of the poetic part
of Agli’s letter are provided.
KeywoRds: Marsilio Ficino, furor, natural philosophy, soul, rhetorical persona.

Дело платонической философии, завораживающим образом
обнаруживающее себя под разными обликами вплоть до совре-
менности1, плохо сочетается с догматической серьезностью эпи-
гона и приспособленчеством ритора, тонко улавливающего на-
строение и потребности властных инстанций, — теми порока-
ми души, проявление которых по методическим соображени-
ям ищут и находят «в глубоко вторичных писаниях»2 Марси-
лио Фичино (1433–1499). Однако сама линия подозрения в дис-
курсе исследований, посвященных одному из родоначальников
ренессансного платонизма, появляется, разумеется, не случайно:
она призвана дать «понятный» (соответствующий схемам совре-
менной эпистемы) ответ на вопрос, зачем изучать его сейчас.
Ссылки на то, что Фичино прочно вписан в культурный и ин-
теллектуальный ландшафт Возрождения, и, следовательно, его
точное понимание должно учитывать результаты литературно-
теоретической работы флорентийца, весьма убедительны и не
нуждаются в специальномпредъявлении; но всё же такой ход рас-
суждения, быть может, не вполне осознанно отказывает Фичино

1 О том, что дело платонической философии — это участие в «революци-
ях», понимаемых буквально как круговращения мировой души, и понятии ри-
торической персоны Платона, которое позволяет охватить многообразие обли-
ков платонической традиции, см. Шалагинов, Гурьянов 2025.

2 Иванова 2007b: 371 — сказано с полемическими целями. На заре становле-
ния Renaissance studies П.О. Кристеллер предложил проведенное с неокантиан-
ской дотошностью различениемежду «независимостью» (independence) и «ори-
гинальностью» (originality) философской мысли Возрождения: так, например,
первое характеризует и Фичино, и Пико делла Мирандола, второе — только Пи-
ко (Kristeller 1943: 5–6, см. также Rubini 2014: 330–334). Однако современное со-
стояние исследований наследия Фичино и его рецепции едва ли поддерживает
актуальность этого различения; в частности, стало понятно, что декларируемое
флорентийцем стремление явить миру Platonem redivivum не мешает формули-
рованию вполне инновационных теорий и разработке собственных концептов
(например, в сфере натурфилософии, см. Гурьянов 2023a).

199



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

в праве быть нашим философским собеседником. Проще говоря,
ренессансное искусство признается эстетически значимым и се-
годня, а несомненно повлиявшая на него философскаямысль, как
пишет Джеймс Хэнкинс, если чем и привлекательна для исследо-
вателей, то лишь своей «необычностью и странностью»3.

В то же время ясный ответ на поставленный вопрос обогащает
философскую герменевтику текстов Фичино, внося важнейший
вклад в понимание того целого, в свете которого обретают смысл
отдельные их части: не только получившие широкое хождение
концепты и образы ренессансного платонизма, но также формы
апелляции к традиции и современникам, ирония, перформативы
и многое другое. Это особенно уместно, когда речь идет об ис-
толковании произведений, вызывающих у исследователей пред-
сказуемое подозрение: небольших, неглавных, незрелых, напи-
санных по случаю — в общем, несущих на себе какие-либо сле-
ды интеллектуального «несовершенства». К таковым относится
обращенное к Перегрино Альи послание Фичино «О божествен-
ном неистовстве» (De divino furuore, 1457), традиционно рассмат-
ривающееся как философский трактат малой формы4. Несмотря
на большое число рукописей, свидетельствующих о несомнен-
ном успехе этого небольшого произведения среди современни-
ков, уже в момент его публикации части из них было известно,
что Фичино не был в достаточной мере знаком с оригинальны-
ми диалогами Платона, как того требовала гуманистическая доб-
росовестность, и что, излагая платоническое учение о разных ви-
дах душевной μανία, флорентиец опирался на фрагментарный ла-
тинский перевод диалога «Федр», выполненный за несколько де-
сятилетий до этого гуманистом Леонардо Бруни (1370–1444)5. Да
и стоит ли внимательно вчитываться в пересказ некогда забро-
шенного перевода, если сейчас можно и без этих посредников

3 Hankins 2007a: 339–340.
4 Я скорректировал свой перевод понятия furor в Гурьянов 2023, согласив-

шись с аргументами в Гараджа 2025: 264, 266. Так же передает название посла-
ния и Кудрявцев 2018.

5 Gentile 1983: 33–38, Pettrone 2024: 53–55.

200



De divino furore Марсилио Фичино…

обратиться к самому Платону? Я полагаю, что актуальность этого
послания Фичино, коль скоро сами апелляции к Платону в фило-
софии ее до сих пор сохраняют, — в демонстрации того, как ста-
новятсяфилософами-платониками. Выбор адресата, структура ар-
гументации и некоторые ее детали, а также общая интеллекту-
альная подготовка Фичино к моменту написания послания (пре-
имущественно схоластическая, хотя и включавшая в себя элемен-
ты гуманистической учености)6 — слишком многое указывает на
то, что исходно оно задумывалось не столько как программное
произведение, сколько как компактное и риторически убедитель-
ное свидетельство всеобъемлющей эрудиции автора. А парафраз
перевода «Федра», прозябающего без благосклонного внимания
ученых кругов к тому моменту уже более 30 лет, был лишь одним
из элементов этого замысла7. Однако такого контингентного со-
прикосновения с платонической традицией оказалась достаточ-
но, чтобы Платон — подобно благому даймону или, говоря сло-
вами Дени Робишо, в качестве риторической персоны — овладел
Фичино, а он, в свою очередь, нашел достаточно сил для освоения
открывшихся в этом уделе возможностей8.

Было бы наивным полагать, что поиск достаточно продуктив-
ной общей рамки для истолкования текстов Фичино в перспекти-

6 Hankins 1990: 271–272.
7 См. в Pettrone 2024: 53–54 слова гуманиста и генерала ордена камальдулов

Амброджо Траверсари о переводе Бруни, которые, вероятнее всего, характери-
зуют не само качество перевода, а указывают на предосудительность содержа-
ния диалога Платона. Иванова 2007a: 171 отмечает, что, судя по переписке, сам
Бруни гордился своей работой.

8 Robichaud 2018b: 16–23. Примечательно, что сам Фичино спустя много лет
благосклонно относился к посланию «О божественном неистовстве», чего нель-
зя сказать о всех его ранних сочинениях, в том числе посвященных платониче-
ской философии: примером может служить «несохранившийся» трактат «На-
ставления в платоновской науке» (Institutiones ad Platonicam disciplinam), см. Куд-
рявцев 2018: 34–37, 186, 259. Кроме того, Dell’Oro 2018: 10, n. 12 указывает на сход-
ство некоторых структурных элементов и риторики этого раннего послания
флорентийца с гораздо более поздними (то есть в каком-то смысле оно стало
моделью).

201



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ве его философского дела предпринимается здесь впервые9. Ши-
роко известно, что флорентиец искал и получал покровительство
не только семейства Медичи, но и других сильных мира сего
во Флоренции и за ее пределами10. Одно это может спровоци-
ровать редукционистское рассмотрение его философии как все-
го лишь средства для достижения прагматических целей, легко
представимых современным целерациональным субъектом11. По-
казательно, что пишет о характере Фичино Эудженио Гарен, на-
зывая флорентийца первым по-настоящему заметным придвор-
ным философом, «готовым на любую лесть в адрес своих могу-
щественных покровителей», которые, в свою очередь, использу-
ют его «не только для придания блеска собственному дому, но
также, без сомнения, для тонких целей политической пропаган-
ды»12. Эта теперь уже классическая статья посвящена, однако,
не столько критике Фичино, сколько выявлению его интеллек-
туальных заслуг, и содержит прямой призыв к исследователям
«проследить, наконец, во всех аспектах его неявный и отдален-
ный вклад» в европейскую культуру и философию13. Этот тезис
вводится через пару эффектных, но небесспорных оппозиций:

9 Я оставлю за пределами рассмотрения самые ранние «научные» подходы
к этой задаче, а также замену поиска философского дела Фичино более скром-
ным обсуждением отдельных его «эпистемических добродетелей» (в смыс-
ле Л. Дастон и П. Галисона, см. Плешков, Сурман 2021), близких определенно-
му типу современных ученых. Так, например, Robichaud 2018a: 185 критикует
филологов-классиков XIX в. за то, что при работе с ренессансными авторами
они стремились «составить генеалогию собственных дисциплин и очертить
эпистемологические основания учености» вместо того, чтобы изучать их про-
изведения «ради их собственных достоинств (merits)». Он же в другой рабо-
те (Robichaud 2017) показывает, что, хотя многочисленные переводы Фичино
с древнегреческого языка в целом далеко отстоят от принятых теперь академи-
ческих стандартов, флорентиец всё же занимался какой-никакой эмендацией
имевшихся в его распоряжении рукописей — например, «Эннеад» Плотина.

10 Кудрявцев 2018: 180–248 дает, вероятно, наиболее полный перечень исто-
рических свидетельств об этом.

11 Ср. с рассуждением в Иванова 2007b: 369–370.
12 Garin 1951: 291, 296–298.
13 Garin 1951: 300. Примечательно, что, цитируя слова о характере Фичино из

статьи Гарена, Кудрявцев 2018: 216 вовсе не упоминает, в чем ее основной пафос.

202



De divino furore Марсилио Фичино…

«слабости негероического характера» Фичино противопоставля-
ются, с одной стороны, сдержанности, принципиальности и вы-
сокой культуре (особенно в области моральных и политических
наук) представителей первого флорентийского гуманизма, учив-
ших молодежь достоинствам гражданской жизни14; а с другой —
искупающей эти слабости «искренности духовного томления»
(sincerità di un tormento spirituale) Фичино, которое и возвеличи-
вает почерпнутые им из традиции абстрактные рассуждения до
поэтически выраженной любви к Богу, возвращающей к Нему
и дающей подлинное знание всех вещей15. По-видимому, Гарен
стремится расщепить дискурс Фичино на то, что следует читать
в критико-социологической оптике, показывающей вовсе не ком-
плементарный образ флорентийца, и то, что имеет философско-
поэтическое значение в свете последующей истории науки, ре-
лигиозной мысли и культуры в целом. Если мы исходим из ново-
европейского представления о тождестве личности, то перед на-
ми возникает трагически расколотый субъект16, который, являясь
«узлом, связывающим брачными узами» высшие и низшие уров-
ни мироздания17, способен улавливать и отражать в своей душе
смыслы каждого из них; но так, что — в случае с Фичино — опыт
восхождения к божественному никак не преобразует его житей-
ские поступки и характер отношений с ближними (вопреки мо-
дели философского преображения, описанной Платоном в зна-
менитой аллегории пещеры). Получается парадоксальная ситу-
ация: Фичино обогатил европейскую культуру (например, внес
свой вклад в «идеал религиозной терпимости, мира между наро-
дами разной веры»)18, преобразил ее, но не самого себя (с атрибу-

14 Garin 1951: 290. Гарен отмечает, что в этом деле правящий класс флорентий-
ской коммуны опирался на «Никомахову этику» и «Политику» Аристотеля.

15 Ibid.
16 О том, что Гарен программным образом призывал изучать ренессансную

философию, чтобы постичь «живую личность», стоящую за текстами, см. Rubini
2014: 228–231.

17 Garin 1951: 299.
18 Garin 1951: 300–301.

203



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ции флорентийцу «беспринципных» инвектив, написанных им
на исходе жизни против уже казненного по религиозным моти-
вам Савонаролы, и начинается обсуждение «характера» Фичино).

В данной статье, как и во многих других работах, Гарен по-
следовательно противопоставляет Фичино фигуре, по его мне-
нию, во всех отношениях более достойной и целостной — Пи-
ко19. Однако он вполне ясно формулирует свой ответ на вопрос,
зачем изучать Фичино, — ответ, аккуратно развивающий на ба-
зе историко-филологически фундированной интерпретации тек-
стов (не боящейся указать на противоречия, но и не абсолютизи-
рующей их) идеи, близкие экзистенциализму20. Этот ответ хоро-
шо дополняется тем, что Гарен в чуть более ранней работе гово-
рит о вневременной (экзистенциальной) привлекательности об-
ращения к платонической философии:

Если Аристотель был школьным философом, философом опре-
деленной точности понятий, то Платон был учителем тех, кто не
был удовлетворен мирскими вещами, исследователей, осознаю-
щих красоту бесконечного изыскания, потому что цель его одно-
временно повсюду и нигде. Платон был светом для тех неспокой-
ных душ, которые узнавали в нем свое собственное беспокойство;
тех душ, чья жажда была неутолима. Противопоставляющие се-
бя (dissidenti) любой общепринятой культуре, любой угнетающей
власти, алчущие бога, который не являлся бы лишь чистым по-
нятием, — это те, кто всегда находил поддержку в Платоне ⟨…⟩
Платонизм, таким образом, был неудовлетворенностью система-
ми, был знанием, что цель пребывает за всяким пределом и всё
же всегда достигнута, в совершенстве нами познана и всегда про-
должает действовать; что ответ на вечные вопросы — в постанов-
ке перед собой тех же вопросов. Вот почему Кватроченто ⟨…⟩ жи-
19 Rubini 2014: 243–248.
20 Rubini 2014: 234. При всём при том Р. Рубини обращает пристальное вни-

мание на «грамшизм» Гарена, а именно: его стремление использовать истори-
ческие исследования для политически мотивированного «удержания вместе»
разрозненных элементов итальянской интеллектуальной традиции в сложный
послевоенный период (Ibid.: 285–291). Это хорошо объясняет акценты в статье
Garin 1951 на таких ценностно нагруженных (для послевоенного читателя) по-
нятиях Фичино, как гармония, любовь и красота.

204



De divino furore Марсилио Фичино…

ло платонизмом; не строительством систем, но бдительным чув-
ством жизни, духа, божественного21.

Итак, я полагаю, что значение работы Гарена — в серьезности
постановки вопроса о том, что в целом представляет собой ренес-
сансный платонизм для нас как для исследователей, обращаю-
щихся к нему из перспективы современности, и как это понима-
ние преломляется в изучении интеллектуального наследияФичи-
но в частности22. Однако предлагаемые Гареном концептуальные
решения, подготавливающие пусть даже предварительный ответ
на него, нельзя признать удовлетворительными, на что явным
образом указывает описанный выше парадокс. Уверенная инсти-
туционализация studi del Rinascimento во второй половине XX в.
во многом скрыла остроту вопроса, важного для Гарена и других
выдающихся исследователей его поколения23, за россыпью более
специальных дискуссий, опирающихся на постоянно расширяю-
щееся поле историко-филологических фактов. К их числу, напри-
мер, можно отнести вопрос об отношенияхФичино с представите-
лями семейства Медичи: была ли между ними «подлинная» фи-
лософская дружба, или же только отношения расчетливого пат-
ронажа, или же, напротив, Фичино был более или менее скры-
тым «диссидентом», оппонирующим, когда только это возмож-
но, тиранической власти фактически единоличных правителей
Флоренции24. По моему разумению, слабыми сторонами концеп-
ции Гарена с точки зрения ее использования в качестве герменев-
тической рамки для исследования конкретных текстов Фичино
являются: 1) постулирование универсального характера экзистен-
циальных переживаний, вследствие чего философское значение
признается только за теми утверждениями флорентийца, с кото-

21 Garin 1942: 22. Ср. Rubini 2014: 242–243.
22 Ср. попытку реконструкции схожего вопроса с опорой на работы Фуко

в Гурьянов 2023b.
23 См., например, Rubini 2014: 307–343, который анализирует сложный фило-

софскийфонмотивов Кристеллера при исследовании ренессансной философии
и Фичино в частности.

24 Кудрявцев 2018: 214–226.

205



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

рыми может отождествиться то ли сам Гарен, то ли некий иде-
альный субъект25; 2) подозрение к коммуникативной прагматике
высказываний Фичино. Иначе говоря, произведения последнего
предстают в этом свете разговором с самим собой, в котором цен-
ны лишь проблески вечных истин, да и те присутствуют в дис-
курсе Фичино самодовлеющим образом и не оказывают никакого
преобразующего воздействия ни на него, ни на окружающих.

Иной образ философского дела флорентийца можно обнару-
жить в исследованиях другого выдающегося специалиста по Воз-
рождению — Джеймса Хэнкинса. Он пишет, что целью осуществ-
ленного Фичино возрождения учения Платона было не «уедине-
ние в метафизических размышлениях» или же «бегство из горо-
да людей», но — поскольку самому флорентийцу было привыч-
но мыслить в медицинских терминах — врачевание духовных
и политических недугов современного ему общества26. Платони-
ческая философия была для него двусторонней связью, соединя-
ющей веру с разумом и мудрость с властью, подобно тому как
дух (spiritus), пронизывая всё мироздание, удерживает вместе на-
шу душу и тело. Однако чтобы использовать целительную силу

25 Это особенно странно на фоне того, что субъект философии Фичино опи-
сывается Гареном как трагически расколотый, но ее значение полагается вне-
временным вследствие выраженных в ней «гуманистических» ценностей. Та-
ким образом воспроизводится старая аргументативная уловка, предлагающая
вместо исследования неизвестного искать там, где светло: или Гарен с опоройна
свой научный авторитет раз и навсегда отделяет существенное от несуществен-
ного в дискурсе Фичино, или же эту операцию производит любой «квалифици-
рованный» читатель флорентийца — в обоих случаях достоверность экзистен-
циального переживания неких (очевидно, исторически неизменных) ценно-
стей служит достаточным условием для обнаружения того же самого в текстах
XV в. В защиту Гарена можно было бы сказать, что на своих современников, как
показывает Рубини, он смотрит вполне критически; что он убеждает их читать
Фичино (а лучше Пико) именно для того, чтобы в них утвердилось более «под-
линное» понимание гармонии, любви и красоты. Но всё равно речь идет о ре-
конструкции «вечного платонизма», а не о созидании нового внутри платони-
ческой традиции. Иерархия итальянских философов, выстраиваемая Гареном,
как раз и определяется тем, насколько каждый их них близок к вневременному
идеалу философского субъекта.

26 Hankins 1990: 296.

206



De divino furore Марсилио Фичино…

произведений Платона, Фичино нужно было сначала сделать их
приемлемыми не только для своих учеников, но и для религиоз-
ных и политических властей, уважительное общение с которыми
было частью коммуникативной прагматики его дискурса. Иссле-
дователь полагает, что эти потребности явно в значительной сте-
пени определяли форму и многие отличительные черты интер-
претации Платона, предложенной Фичино27. Работа флорентий-
ца была не только многолетней, но и многоаспектной, предпола-
гающей обращение к широкому спектру ученых жанров и спосо-
бов аргументации, поскольку простого перевода на латынь тек-
стов Платона и самых видных философов-платоников было недо-
статочно для достижения поставленной цели. Подход Хэнкинса
(в отличие от подхода Гарена) позволяет исследовать не отдель-
ные прозрения в философии Фичино, имеющие некое «вневре-
менное» значение, но ее дискурсивное становление и разверты-
вание в ландшафте знания эпохи, имеющего множество двусто-
ронних связей с социально-политическими процессами28. Одна-

27 Hankins 1990: 359.
28 К этому подходу в целом можно отнести самое пространное исследова-

ние интеллектуальной биографии Фичино на русском языке: Кудрявцев 2018.
Ср. Ibid.: 217–218: «Фичино, точно улавливая настроения эпохи, формулировал
новые культурные и нравственные ориентиры, которых старались держаться
Медичи, заботясь об укреплении своего престижа и первенствующего положе-
ния во Флоренции. Что же касается связей Фичино с людьми, принявшими уча-
стие в заговоре Пацци, то объяснение им следует искать не в переходе в скры-
тую фронду к режиму Медичи, — ибо эти связи имели давнюю историю — а во
вполне понятном желании гуманиста, нуждавшегося в поддержке, расширить
круг тех, кто мог бы, если не прямо ему покровительствовать и помогать, то,
по крайней мере, с сочувствием и вниманием отнестись к делу, которому он
посвящал жизнь и которым хотел просветить и облагодетельствовать современ-
ников»; Ibid. 185: «И хотя в более поздних воспоминанияхФичино отводил имен-
но Козимо решающую роль в своем выборе в пользу платонизма, с гораздо
большей уверенностью следует предположить, что первоначальный импульс
к занятиям „платонической наукой“, определивший в дальнейшем его судьбу,
исходил не от Медичи, а от флорентийских гуманистов, в среде которых как
раз в 50-е гг. XV в. заметно оживление интереса к Платону». Таким образом,
О.Ф. Кудрявцев дает только «внешнее» историко-социологическое объяснение
интеллектуальной работе молодого Фичино, не обсуждая детально, что́ имен-

207



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ко и у него, на мой взгляд, есть слепое пятно. Это вопрос о начале
философского движения Фичино, в котором он создал свою вер-
сию ренессансного платонизма и сам сделался платоником.

Сам Хэнкинс пишет, что платонизм не был первым интел-
лектуальным импульсом, побудившим Фичино к ученым заня-
тиям. Впервые он должен был серьезно соприкоснуться с фило-
софией в университетском контексте около 1451 года, и как сту-
дент флорентиец «был погружен в мир схоластики» вплоть до
1458 года29. Исследователь особо подчеркивает, что терминология
и стиль аргументации Фичино были навсегда сформированы его
схоластическим образованием. Кроме того, хорошо задокументи-
ровано, что в эти же годы флорентиец активно читал Лукреция
и интересовался эпикурейской философией30. К 1458 г. Фичино
еще не знал греческого языка, хотя и предпринял безуспешную
попытку самостоятельно выучить его в подростковом возрасте,
а сама возможность читать Платона в оригинале и переводить
его — конститутивный момент поставленной флорентийцем це-
ли31. Когда же он «наконец-то открыл» свою «духовную миссию»
по возрождению учения Платона, его дискурс начал определять-
ся более или менее выраженным неприятием схоластики и иных
форм «интегрального аристотелизма», а комплементарные эпи-
куреизму произведения флорентийца, по-видимому, были имже
и уничтожены (хотя элементы восходящей к ним аргументации
продолжали использоваться). Я полагаю, что эта схема, описыва-
ющая амбивалентное отношение Фичино к схоластике и эпикуре-
изму, верна и подходит для многих исследований. Однако имен-
но в случае истолкования послания «О божественном неистов-
стве» остается непроясненным: открыл ли уже Фичино, присту-
пая к его написанию, свою «духовную миссию»?

В свете поставленного вопроса чрезвычайно важно верно про-
извести датировку произведения, показав, что оно укладывает-

но в платоническом дискурсе его захватило. Но между интересами окружения
флорентийца и его обретением «миссии» есть достойный исследования зазор.

29 Hankins 1990: 271–272.
30 Gentile 2013, Кудрявцев 2018: 41–42.
31 Hankins 1990: 270.

208



De divino furore Марсилио Фичино…

ся в хронологические рамки периода, когда, по собственному
же суждению Хэнкинса, Фичино пребывал в «мирах», в извест-
ном смысле альтернативных платонизму. В прижизненном editio
princeps «Посланий» («Epistolae», 1495) флорентийца стоит дата:
декабрьские календы 1457 г. Я согласен с весьма развернуто аргу-
ментированным утверждением Себастьяно Джентиле, что нет ос-
нований считать эту дату послания ошибочной32. Последняя ги-
потеза впервые была выдвинута классиком фичиноведения Рай-
моном Марселем, предположившим, что вследствие ошибки пе-
реписчика число mcccclxii (т.е. 1462) превратилось в mcccclvii
(т.е. 1457)33. И в силу авторитета исследователя «альтернатив-
ная» более поздняя датировка до сих пор продолжает упоминать-
ся в научных работах34. Однако все попытки Марселя провести
безальтернативные текстологические параллели между послани-
ем «О божественном неистовстве» и текстами (относящимися

32 Gentile 1983: 35. С ним согласны Dell’Oro 2018: 7, Кудрявцев 2018: 38, n. 58,
а также Berti 2012: 52 — исследователь рукописей Фичино, что́, на мой взгляд,
очень важно.

33 Marcel: 1956, 215–218. Возможно, на Марселя повлияло небольшое биогра-
фическое исследование Flamini 1893, специально посвященное Перегрино Альи.
В частности, там утверждается, что, обращаясь к Фичино с просьбой заручиться
для него покровительством Медичи, Перегрино не мог бы не упомянуть своего
прославленного деда Бернардо ди Аламанно (ум. 1461), который сам был из это-
го рода, если бы тот еще был жив (Ibid.: 15). Кроме того, в стихах Альи говорится
о трех его сестрах, но в 1457 г., согласно имущественной декларации его отца, их
было только две, а третья родилась в 1460 г. (Ibid.). Это наблюдение представля-
ется мне наиболее весомым из всех, но оно требует соотнесения с какими-то со-
временными исследованиями истории семейства Альи, которые мне неизвест-
ны. Впрочем, Фламини отмечает, что в стихах Перегрино есть вымышленные
детали и краски очевидно сгущены, однако это не мешает исследователю дати-
ровать сам эпизод его переписки с Фичино 1462 годом.

34 Гараджа 2025: 264 ссылается на Hanegraaff 2010: 557, n. 20, который по непо-
нятной причине вовсе не упоминает исследованиеGentile 1983 (и, на мой взгляд,
одно лишь это должно вызвать большое недоверие к работе нидерландского ис-
следователя). Doel 2022: 78–79 пересказывает суть полемики Марселя и Дженти-
ле, не занимая ни одну из сторон. Таким образом, за почти что 70 лет изучения
рукописного наследия Фичино не было найдено никаких дополнительных ар-
гументов в пользу гипотезы Марселя, а возражения, выдвинутые против нее
Джентиле, не были опровергнуты.

209



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

к Corpus Hermeticum и орфическим гимнам), которые не могли
быть известны Фичино в 1457 г., были убедительно опровергнуты
Джентиле посредством демонстрации альтернатив. И напротив,
никто их тех, кто поддерживает датировку Марселя, не смог убе-
дительным образом объяснить, откуда в послании Фичино «О на-
слаждении» (De voluptate), датированном 30 декабря 1457 г., появи-
лись не только многочисленные содержательные параллели с по-
сланием «О божественном неистовстве», но и прямое упомина-
ние последнего. Даже если какой-то переписчик имог ошибиться
в римских цифрах, то как мог сам Фичино поместить его в первую
книгу прижизненного издания «Посланий», содержащую произ-
ведения, созданные в 1456–1457 гг., а не позднее?35 Ведь в духе ги-
перкритицизма Марсель предполагает именно ошибку перепис-
чика, а не сознательную мистификацию со стороны Фичино (для
которой, впрочем, в данном случае тоже нет никаких объясне-
ний). Еще одним косвенным аргументом в пользу 1457 г. может
быть юный возраст Перегрино Альи — адресата послания, на ко-
тором акцентирует внимание Фичино в самом его начале.

В исследовательской литературе сложилась отчетливая тен-
денция воспринимать послание «О божественном неистовстве»
как трактат малой формы. На это, безусловно, повлияло и то, как
его позиционировал сам Фичино (в прижизненном editio princeps
«Посланий» приводятся только произведения флорентийца, как
если бы их следовало рассматривать в отношении друг к дру-
гу, но без учета полученных им писем), и то, как воспринимали
текст современники, переписывая его почти всегда без послания
Альи. Однако, по моему разумению, подобное отбрасывание кон-
текста лишает нас доступа в дискурсивную лабораторию Фичи-
но — мешает пониманию не только отдельных деталей философ-
ского текста (выбора формулировок, образов и имплицитных от-
сылок), но и общей его интонации. Ведь, как было показано выше,
к моменту его написания у флорентийца еще не было достаточ-
ных оснований, чтобы позиционировать себя в качестве того, кто

35 Ее богатая рукописная традиция обстоятельно исследована в критическом
издании Gentile 1990: 183–284.

210



De divino furore Марсилио Фичино…

возрождает учение Платона с целью сделать свою душу и своих
современников «более здоровыми»36. Откуда же он берет силы
и право говорить о сложной и вовсе не общеизвестной философ-
ской теме, если не из самой коммуникативной ситуации перепис-
ки «по случаю»?

Благодаря единственной сохранившейся рукописи мы зна-
ем, что письмо Перегрино состояло из (меньшей) прозаической
и пространной поэтической части37. Общий тон первой из них та-
ков: Альи жалуется Фичино на постигшие его невзгоды, включая
телесные и душевные недуги (не потому ли с ним встречался ле-
карь — отец Фичино?), и говорит, что излитая им в ночных стихах,
обращенных к старшему другу, боль (dolorem) принесет ему об-
легчение. Учитывая обстоятельства, Перегрино полагает, что Фи-
чино не будет искать в этих стихах проявлений «ни природно-
го дарования, ни искусства» (nec in iis ingenium et artem requires);
их излил из себя за чрезвычайно короткое время его «расстроен-
ный ум» (perturbatus animus) и после ему не достало сил довести
их до совершенства. В поэтической же части Альи — пространно
и образно, но не всегда ясно — говорит о причинах его несчастий,
сетует на свой век, в который искусства нищенствуют, и, разуме-
ется, всячески превозносит адресата послания и его возможности
снискать для друга благосклонность «сиятельного рода». Намеки
на семейство Медичи, впрочем, вполне прозрачны, ведь Перегри-
но прямо пишет, что из этого рода происходит его мать (ex illa
gente creata parens). Если говорить о литературных достоинствах
текста, то я полагаю, что стихи Перегрино, написанные элегиче-
ским дистихом, скорее курьезны, чем блестящи. Дело не только
в их гипертрофированной, но не слишком уж ученой (по меркам

36 Не потому ли написанные Фичино ранее «Наставления в платоновской
науке» не имели успеха среди современников, что это был трактат? Мы мало
знаем о его содержании, но даже на основании жанровой принадлежности про-
изведения можно сказать, что оно имело совсем другую интонацию: настави-
тельную, школьную, индоктринирующую в «готовое» знание или же философ-
скую «систему» — в общем, схоластическую. О реакции некоторых значимых
для Фичино современников на «Наставления» см. Gentile 1983: 33–34.

37 См. Приложение 2.

211



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

гуманистов) образности и рыхлой композиции, но и в речевых
ошибках. При всём при том я полагаю, что у письма юного друга
Фичино есть вполне считываемое последним ироническое изме-
рение. Во-первых, все описываемые Альи с помощью гипертро-
фированных образов страдания должны объяснить, почему он
«столь долго» не писал Фичино. Во-вторых, даже если поиск Пере-
грино покровительства— вполне насущнаяжизненная задача, он,
в конечном счете, риторически «превращает» его в «лекарство»,
которое позволит ему избавиться от недуга, мешающего писать
хорошо отточенные и искусные стихи. В‑третьих, на ироничное
измерение послания Перегрино указывает сам стиль ответа Фи-
чино, который систематически «переворачивает» темы и образы
из полученного письма, демонстрируя всю имеющуюся у него
эрудицию. И если бы речь шла лишь о «серьезном» решении
«серьезного» вопроса, то едва ли стоило бы говорить, что перед
нами переписка двух друзей — причем не приватная, а заведо-
мо публичная (а следовало бы сказать, что Фичино, подменяя те-
му беседы, обесценивает чужую беду). Однако я не вижу в обоих
текстах Перегрино никакого намека не только на Платона, но и на
более конвенциональный философский дискурс эпохи. Как в са-
мой контингентности письма Фичино нашел точку опоры, чтобы
совершить столь судьбоносную для себя и платонической тради-
ции ἐπιστροφή?

В начале, указав, как того требует эпистолярный жанр, на об-
стоятельства, побудившие его писать, Фичино переходит к вос-
хвалению «великих даров», доставшихся его адресату38. Вполне
очевидно, что речь идет прежде всего о поэтических способно-
стях Альи (а, например, не о его учености). В это время во Фло-
ренции достаточно популярна была теория о безусловном пре-
восходстве поэтической речи над прозаической, изложенная Лео-
нардо Бруни в «Жизнях Данте и Петрарки» (Vite di Dante e di
Petrarca, 1436)39. Именно в этом произведении гуманиста, несо-

38 См. Приложение 1.
39 Иванова 2007a: 170–171.

212



De divino furore Марсилио Фичино…

мненно хорошо известном Фичино, в разделе о Данте есть от-
ступление теоретико-литературного характера, противопоставля-
ющее два рода поэзии: одни поэты творят в состоянии «неистов-
ства и одержимости ума», а другие в течение длительного време-
ни приобретают особые знания и навыки, постигая ее законы40.
Фичино, говоря о поэтических способностях Альи, как раз и вос-
производит это разделение, по-видимому, уже ставшее для об-
разованных кругов Флоренции общим местом, фактически ставя
юного поэта выше одного из «флорентийских венцов». Поэтому
интонацию Фичино в начале послания следует считать серьезно-
иронической, что было довольно типично для гуманистического
дискурса41. Фичино обыгрывает и «переворачивает» темы и мо-
тивы из письма Альи. Если последний в стихах сетует на нынеш-
ние времена, когда искусства нищенствуют (Mendicant tempore
nostro / Artes), то Фичино, напротив, поздравляет свой век с тем,
что «он произвел на свет юношу, добрым именем и славой ко-

40 Ibid. Примечательно, что Бруни относит Данте именно ко второму роду
поэтов (занимающихся менее истинной поэзией), а в качестве примера пер-
вого приводит св. Франциска Ассизского. Несомненно, источником вдохнове-
ния для этого рассуждения послужил диалог Платона «Федр». Произведение
Бруни написано на народном итальянском языке, но его лексика во многом
предвосхищает ту, что Фичино использует в своем латинском послании, напри-
мер: «furore ed occupazione di mente», «occupazione e astrazione di mente», «furore
e astrazione» и др.

41 Ср. Иванова 2015: 218: «Примером диалога, где есть и несоответствие си-
туации обсуждения серьезности предмета, и ребус, может служить сочинение
„О подлинном и ложном благе“ младшего современника Бруни Лоренцо Вал-
лы, в некоторых редакциях называемое также „О наслаждении“ (De vero falsoque
bono; De voluptate). Делая сюжетом диалога спор о наивысшем благе между сто-
иком и эпикурейцем (т.е. между представителями двух философских школ, ко-
торые одни только упомянуты в Писании), Валла отводит роль эпикурейца че-
ловеку, известному скромностью и аскетизмом в быту, а роль стоика — сладо-
страстнику, способному, по словам его же собственных друзей, превзойти в пре-
любодеяниях самого Юпитера. А по завершении обсуждения, занявшего около
трехсот страниц и содержавшего, наряду с прочим, также и ответы на вопросы
христианского вероучения, берет слово учитель красноречия. И он редуцирует
все усилия собеседников и всё сложное и неоднозначное содержание долгой
беседы к оценке риторических способностей и умений каждого из ораторов».

213



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

торого может себя украсить». А очевидно гипертрофированные
похвалы поэтическим способностям Альи не только «отзеркали-
вают» похвалы домуМедичи и самому Фичино42, но и «перевора-
чивают» те уничижительные характеристики, какими Перегрино
сопроводил свои стихи, представляя всю тяжесть своего состоя-
ния в момент их написания. Фичино представляет дело так, что
безыскусность и «неотделанность» стихов Альи — это не недоста-
ток, а достоинство; то же, что юноша принял за болезнь и «рас-
строенное» (perturbatus) состояние ума, есть в действительности
потрясение (concitationem), производимое в душе божественным
неистовством. И если первая часть этого тезиса требует от гума-
нистически образованного читателя добротного знания литера-
турного учения, популяризированного Бруни, то вторая — уже
Цицерона. В De orat. 2.46.194 тот пишет:

И я не раз слышал, что никто не может быть хорошим поэтом —
так, говорят, написано в книгах Демокрита и Платона — без ду-
шевного горения (inflammatione animorum) и как бы некоего вдох-
новенного неистовства (afflatu quasi furoris)43.

Эта ремарка хорошо подходит к теме первого абзаца послания
Фичино — поэзии. У Цицерона она появляется в контексте обсуж-
дения известнейшего риторического учения о возбуждении стра-
стей: для того чтобы внушить другому какое-либо чувственное
переживание (скорбь, страх, сострадание и т.д.), нужно испыты-
вать его самому44. Но образованный читатель должен знать, что
схожая апелляция к совокупному авторитету Демокрита и Пла-
тона появляется у Цицерона и в Div. 1.80. И там ее контекстом
служит мысль, что дивинации заслуживают доверия и имеют на-
турфилософское обоснование. Цицерон пишет, что существуют
такие «возбуждения», которые «как раз и свидетельствуют о на-
личии в душе человека божественной силы» (illa concitatio de-

42 Неясно, уловил ли Фичино комичность (полагаю, невольную) аллюзии на
Ov. Pont. 2.5.22. в описании его ораторских талантов.

43 Пер. Ф.А. Петровского с изменениями.
44 Ср. Quint. Inst. 6.2.26, Hor. Ars 101–103.

214



De divino furore Марсилио Фичино…

clarat vim in animis esse divinam)45, имея в виду, что прорицания
так же «естественны», как и поэтическое вдохновение, посколь-
ку у них общее антропологическое основание: способность ду-
ши воспринимать воздействия. Это объясняет, почему Фичино,
уже введя концепт божественного неистовства, пишет о неких
«воздействиях извне» (externis motibus), вызывающих потрясе-
ние (concitationem): ему нужен такой описательный термин, ко-
торый был бы в равной мере применим и к божественному вли-
янию, и к вполне земному явлению, будоражащему страсти, —
поэзии. На мой взгляд, такое словоупотребление придает стилю
Фичино отчетливо схоластическое звучание (несмотря на то, что
перед нами парафраз Цицерона). Отмечу также, что флорентиец
совершает небольшую подмену, говоря о величии не поэта, но
«мужа»46. Да и литературные достоинства стихов Альи едва ли
можно считать выдающимися. В свете этого соображения и воз-
раста Перегрино рассуждения Фичино о «magnum… virum», кро-
ме демонстрации его эрудиции, основанной на чтенииЦицерона,
могут иметь иронический оттенок, и, стало быть, перед нами —
вновь серьезно-смеховой гуманистический дискурс47.

Итак, обсуждение платонического учения о божественном
неистовстве Фичино вводит в свое послание постепенно через
прихотливо устроенную систему отсылок к сочинениям Цице-
рона48. Перегрино просил Марсилио о вполне земном покрови-

45 Пер. М.И. Рижского.
46 На это обращает внимание Dell’Oro 2018: 10.
47 Его примеры приводит Иванова 2015: 210. Hankins 1990: 270 пишет, что

Фичино выработал свой собственный туманный и «мистагогический» стиль
письма, насыщенный каламбурами и иронией, который находился на проти-
воположном полюсе от ясной и звучной обычной гуманистической ритори-
ки, уже после того, как осознал свою платоническую «миссию». Я не согласен
с этим брошенным вскользь суждением и считаю, что послание «О божествен-
ном неистовстве» как раз хорошо показывает синергию этих процессов.

48 О том, что молодой Фичино считал, что к манере рассуждений Платона из
латинских авторов ближе всего Цицерон, см. Hankins 1990: 273. Причем речь не
о «внешнем» сходстве дискурсивных приемов, а о глубинной общности спосо-
бов познания мира. Об imitatione в дискурсе Фичино, предполагавшем не столь-
ко подражание словам, сколько подражание всему устройству души авторитет-

215



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

тельстве, чтобы как-то решить свои многочисленные житейские
проблемы, но флорентиец предлагает ему иной вид «наслажде-
ния» и «величайшей пользы» — учение «нашего Платона». Не
уточняя, что последнее он знает благодаря Бруни и латинским
комментаторам Платона, Фичино намерен пояснить, что такое
неистовство, на сколько частей оно подразделяется и кто из бо-
гов ответственен за каждую из них. Надо сказать, что Фичино,
по-видимому, и саму практику изложения воспринимаемых как
смысловое целое частей платоновских диалогов в виде посла-
ний тоже перенял у этого гуманиста49. Бруни перевел следую-
щие фрагменты платоновского «Федра» (как указывает Сальва-
торе Петтроне, готовящий критическое издание этой работы аре-
тинца): 227а1–230е5, 234с7–238е1, 242а1–243с2, 244а2–250е1, 253с7–
254е4, 252d1–3, 252с2–253с2, 265а9–11, 265b2–5, 257а2–b4, 257b7–с450.
Таким образом, Бруни не идет дальше второй половины диало-
га, но всё же Фичино мог почерпнуть из этих разрозненных ча-
стей и учение о четырех видах неистовства, и миф о крылатой

ной философской фигуры (что в действительности давало право говорить вещи
с формальной точки зрения вполне новаторские) см. Hankins 1990: 433–344.

49 Pettrone 2024: 54, n. 3. Бруни представил таким образом речь Алкивиа-
да (Smp. 215a6–222a6); но всё же это был перевод, а не парафраз. Как отмечает
Dell’Oro 2018: 7, к теме поэтического неистовства, очевидно, опираясь на соб-
ственные переводы диалога «Федр», Бруни обращался в послании к Джованни
Марразио, прозванному Сицилийцем, Qualem furorem poëtis adesse oporteat («Ка-
кое неистовство подобает иметь поэтам»), см. Epist. 6.1 Mehus–Hankins. См. так-
же Hankins 1990: 70–72.

50 Pettrone 2024: 54. Фрагменты даны в том порядке, в каком их представляет
перевод Бруни. Berti 2012: 41–44 показал, что Фичино принадлежала рукопись со
следующими диалогами Платона, переведенными гуманистом: «Федр», «Апо-
логия Сократа» (вторая версия перевода), «Критон» (вторая версия перевода),
«Федон». Версия еще одного переведенного Бруни диалога, «Горгий», находит-
ся после «Комментария на Тимей» Халкидия (оборванного в конце) в кодексе,
который Фичино переписал собственноручно в 1455 г. Pettrone 2024: 53, n. 33 от-
мечает, что ни одна из словесных маргиналий флорентийца на полях «Федра»
не содержит отсылок к теме божественного неистовства, но вряд ли можно счи-
тать случайным, что все пассажи диалога, приведенные в аппарате критическо-
го издания «О божественном неистовстве» (Gentile: 1990), оказались графически
выделенными.

216



De divino furore Марсилио Фичино…

колеснице души (246d–247b, 248a–c, 249сd)51, правда, с многочис-
ленными купюрами. При всём при том Фичино не изменяет вы-
бранной ранее стратегии демонстрации собственной эрудиции,
утверждая, что понимание Платоном души наследует Пифагору,
Эмпедоклу, Гераклиту и Гермесу Триждывеличайшему (круг при-
влекаемых флорентийцем авторитетов, во всём согласных меж-
ду собой, будет далее только расширяться). Как в чисто нарра-
тивном, так и в концептуальном плане историософия Фичино за-
крывает лакуны, образовавшиеся в переводе Бруни вследствие се-
рьезнейшей самоцензуры гуманиста52. Важно отметить, что по-
следний, по-видимому, смог убедить образованные круги Фло-
ренции, близкие к Козимо Медичи, в том, что «слухи» об опи-
сании в текстах Платона греческой педагогической педерастии —
просто-напросто клевета врагов философа53.

Фичино пишет, что душа, прежде чем вселиться в тело, пи-
талась на небесах тем, что могла созерцать в вечном разуме Бо-
га: справедливостью, мудростью, гармонией и красотой. Здесь
можно зафиксировать существенное расхождение с переводом
Бруни, который передает σωφροσύνη (например, Phdr. 247d) как
temperantia; у Фичино же — harmonia. Франческа Делл’Оро пола-
гает, что это принципиальная замена54. В то время как для Пла-
тона любовная μανία превосходит все другие ее виды (ср. Phdr.

51 Интересно, что из этого мифа Фичино берет только образ крыльев души
и никак не толкует образ колесницы, который позднее будет играть чрезвычай-
но важную роль в его учении о духе (spiritus), см. Corrias 2012.

52 Как отмечает Кудрявцев 2018: 335–336, уже в одном из самых ранних сво-
их сочинений «Речи, посвященной похвалам философии» (Oratio de laudibus
philosophiae), которое можно датировать серединой 50-х годов XV в., Фичино
рассуждал о «древнем богословии египтян и арабов» (prisca vero aegiptiorum et
arabum theologia), перенесенном Пифагором, Гераклитом и Платоном в Грецию,
удостоверенном после Ямвлихом и Проклом, и что далее этим мудрецам насле-
довал Дионисий Ареопагит, «первоначально платоник, а затем христианин»,
а после него — Иларий Пиктавийский и Аврелий Августин, «наиглавнейшие
из латинских богословов». «Арабам» в данной речи в действительности соот-
ветствуют «Πέρσαι» Диогена Лаэртского (D.L. 1.1).

53 О самоцензуре Бруни см. Hankins 1990: 66–72, 80–81, 313–314.
54 Dell’Oro 2018: 12, n. 23.

217



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

249e), Фичино в данном послании ставит наравне с любовным
неистовством поэтическое, которое реализуется через чувство
слуха и восприятие гармонии55. Впоследствии это позволит фло-
рентийцу подробно истолковать поэтический вид неистовства
с опорой на принятую в схоластике античную музыкальную тео-
рию, тематизирующую нашу способность с помощью ума вос-
принимать «божественную музыку»56. Фичино адаптирует для
своих герменевтических задач и другие элементы полученной
им схоластической выучки. Так, он пишет, что сам Платон на-
зывает то «идеями» (ideas), то «божественными сущностями»
(divinas essentias), то «первыми сущностями (primas naturas), пре-
бывающими в вечном уме Бога» все те прообразы, совершенным
познанием которых умы (mentes) людей напитывались до их нис-
хождения в тела. Схоластическая терминология и платоническая
образность оказываются в этой части послания тесно переплете-
ны. Показательнее всего это представлено в рассуждениях о кры-
латой душе. Эксплицитно отсылая к диалогам Платона, флорен-
тиец пишет, что «припоминание» нами божественного знания
происходит с помощью двух добродетелей (virtutibus): справед-
ливости и мудрости. И будто бы Сократ в «Федоне» подробно
учит, что мы обретаем их, занимаясь двумя соответствующими
частями философии, а именно практической и созерцательной.
Но такое деление — это общее место именно перипатетической
традиции, в частности схоластики. Напротив, рассуждения вро-
де Phd. 69bc, в котором говорится, что все подлинные добродете-
ли (ἀνδρεία καὶ σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη καὶ συλλήβδην ἀληθὴς
ἀρετή) происходят от одного разумения (φρόνησις), делают образ
пары крыльев с трудом применимым к данному диалогу. В даль-

55 Для Фичино все виды божественного неистовства однопорядковы по сво-
ему достоинству; но поэзия и любовь в гносеологическом плане ближе друг
к другу, поскольку концептуализация того, что́ они собой представляют, произ-
водится на общем основании— с помощью«тех чувств, которыеПлатон считает
самыми проницательными из всех, что возникают в теле».

56 Allen 1984: 53–55. О биографических обстоятельствах изучения молодым
Фичино музыкальной теории см. Hankins 1990: 269.

218



De divino furore Марсилио Фичино…

нейшем Фичино не будет возвращаться ни к практической фило-
софии, ни к добродетели справедливости, сосредоточившись на
концепте мудрости и способах получения подлинного знания по-
средством божественного неистовства.

Фичино пишет, что, согласно Платону, люди никогда не пом-
нят о божественном, если их не побуждают к тому его словно
бы тени или образы, которые воспринимаются телесными чув-
ствами. В этом месте послания флорентиец единственный раз
эксплицитно ссылается на христианские авторитеты: апостола
Павла и Дионисия Ареопагита. Подспудной апелляцией к пер-
вому из них, правда, еще может быть использование при описа-
нии божественного неистовства слов, отсылающих к raptus Pauli—
«восхищению Павла» (2 Кор. 12:2–4). Однако в отличие от гар-
монии и красоты — продолжает Фичино, — мудрость не может
быть воспринята ни одним из человеческих чувств. Следователь-
но, именно через доступные зрению и слуху проявления гармо-
нии и красоты душа может очиститься от «скверны» тела и быть
охвачена божественным неистовством. Здесь вновь можно услы-
шать серьезно-ироническую интонацию Фичино. Ведь использо-
ванные флорентийцем в этом рассуждении выражения вроде «не
присуща никому из людей» (о мудрости), «да и вообще нам неве-
домы» (о ее подобиях в чувственно воспринимаемом мире) — вы-
глядят перформативным противоречием с тем, что о соответству-
ющих предметах подробно учат Платон, Сократ, апостол Павел,
Дионисий Ареопагит да и сам Фичино. Если душа желает лишь
созерцать образ божественной красотыине стремится вознестись
к небу, распутство и похоть становятся ее спутниками: такую ду-
шу охватывает неразумное и неумеренное вожделение наслажде-
ния, вызываемого телесной формой и воспринимаемого чувства-
ми. Соответствующую теорию Фичино приписывает эпикурей-
цам (будто бы они говорят о том же, о чем Платон, но в одобри-
тельном ключе) и тут же разоблачает ее, обыгрывая с помощью
каламбура центральное для латинских авторов этойфилософской
традиции понятие corpuscula (частицы, атомы).

219



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

После рассмотрения неистовства, которое возникает благода-
ря зрению, Фичино переходит к другому его виду, связанному
со слухом. Он говорит, что, согласно философам — толкователям
Платона, божественная музыка двояка: один ее вид пребывает
в вечном уме Бога, другой — в порядке и движениях небес. Даль-
нейшее рассуждение Фичино в значительной степени опирается
на «Комментарий наСон Сципиона»Макробия. Но вполне в согла-
сии со сказанным в «Федре» и «Федоне» флорентиец пишет, что
душа была причастна обоим видам божественной музыки «еще
до того, как была заключена в тела»57. Фичино предлагает соб-
ственное развернутое и красивое толкование этого образа, гово-
ря, что в темнице тела душа пользуется ушами как некими тре-
щинами в стене (rimuli) и посыльными (nuntiis) — тем самым он
обращает внимание читателя на пассивную и активную стороны
восприятия образов небесной гармонии. Благодаря «глубокому
и безмолвному воспоминанию о гармонии» душа загорается же-
ланием вернуться в свою небесную обитель, но не может этого
сделать и потому она начинает подражать божественной музыке.
Существует два вида этого подражания: благодаря пению и му-
зыкальным инструментам или через более благородное занятие
поэзией, которое с помощью наивесомейшего (graviori) и основа-
тельнейшего суждения (iudicio) переносит рождаемые в глубине
ума понятия и смысл (imitantes intime rationis sensum notionesque)
в стопы и метры стиха. Поэзия является для ушей, но также и для
ума сладчайшей пищей и подобна небесной амброзии. Ссылаясь
на Платона, но в действительности парафразируя Макробия, Фи-
чино описывает, каким образом поэтическое неистовство проис-
ходит от Муз. Подлинный поэт всегда вдохновляется Музами, ко-
торые приводят его к выражению настолько божественных смыс-
лов, что он сам, когда это состояние проходит, едва помнит, что́

57 Сложно сказать, почему Фичино выбирает здесь именно форму мн. ч.: ani-
mum nostrum antequam corporibus clauderetur. Возможно, это намек на учение
о метемпсихозе (одна душа в круговороте жизни сменяет тела); или же речь
о единой для всех нас мировой душе, которая извечно «находится» во многих
телах в силу их причастности вышестоящему уровню мироздания.

220



De divino furore Марсилио Фичино…

произносил. В соответствии с излагаемым учениемФичино насы-
щает свой текст многочисленными поэтическими цитатами и от-
сылками.

Флорентиец описывает механизм поэтического неистовства
во вполне натурфилософском ключе. Как поэтическое неистов-
ство происходит от Муз, так и Музы родились от Юпитера, кото-
рый называется душоймира, «поскольку всё полноЮпитером»58.
Однако обращается с текстами Вергилия Фичино довольно воль-
но, меняя слова так, как ему нужно. Флорентиец пишет, что му-
зыка сфер исходит от Юпитера, духа и ума всего мира (totius mun-
di spiritu ac mente), поскольку он движет небесные сферы и пра-
вит ими. Таким образом, Фичино говорит не о языческом боге,
но следует аллегорическому толкованию Макробия59. Кроме то-
го, опираясь на псевдо-аристотелевский трактат «О мире» (401ab),
перевод которого был выполнен Николаем Сицилийским еще
в XIII в., Фичино цитирует мистагогический орфический гимн,
опять же изменяя отдельные слова. Завершается раздел о поэти-
ческом неистовстве цитатой из «Фарсалии» Лукана.

Очень немного места отведено в заключительной части по-
слания для представления двух оставшихся видов неистовства;
возможно, по причине краткости их описание в наибольшей сте-
пени похоже на сказанное Сократом в «Федре» (Phdr. 244b–245a).
Первый вид обращается к таинствам, второй представляет собой
прорицания. Примечательно, что здесь вновь появляется образ
сильнейших потрясений (concitationem) души, с которого посла-
ние начиналось: он словно бы призван подчеркнуть композици-
онную целостность рассуждения флорентийца. Всего видов боже-
ственного неистовства, таким образом, четыре: любовь, поэзия,
таинства и прорицание. Если не в деталях учения, то нумериче-
ски и с точки зрения наименований это вполне согласуется со
сказанным в «Федре». Но далее Фичино вполне в духе схоластиче-
ских схематизаций говорит, что у каждого из этих видов неистов-

58 Verg. Ecl. 3.60.
59 Macr. Somn. 1.14.14, 17.5.

221



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ства есть отрицательный «двойник», характеризующийся отсут-
ствием божественного начала: общедоступная (vulgaris) и совер-
шенно безрассудная (insanus) любовь, музыка легкомысленная
(то есть лишенная поэзии), суеверие и гадательное предположе-
ние (coniectio). В согласии с Phdr. 265b2–5 флорентиец пишет, что
первый вид божественного неистовства относится к Венере, вто-
рой — к Музам, третий — к Дионису, последний — к Аполлону.
Хотя подробно Фичино объяснил лишь место Муз в натурфило-
софской картине мироздания (и ни разу не упомянул трех других
божеств), это короткое предложение опять же придает компози-
ционную целостность всему тексту, поскольку четко соотносит-
ся с одной из поставленных в начале задач. Прежде чем попро-
щаться с Альи, Фичино говорит, что он подробнее остановился
на божественной любви и поэтическом неистовстве, поскольку
узнал, что именно ими Пеллегрино сильно охвачен: второе, оче-
видно, отсылает к его занятиям поэзией, а первое — философией.
Завершается послание благочестивым риторическим призывом
признать, что создателем и началом всего лучшего и величайше-
го (отсылка к сказанному о поэзии Альи в начале) является не
какой-либо человек, а, скорее, бессмертный Бог.

Я полагаю, что для обсуждения серьезной философской те-
мы — божественного неистовства как способа достижения исти-
ны в познании и творчестве — Фичино выбрал гуманистический
по происхождениюжанр послания, потому что он в меньшей сте-
пени ограничивал его условностями, чем известные ему схола-
стические жанры. При этом взгляды Платона на этот предмет ра-
нее излагались в послании Бруни, который знал текст диалога
«Федр» (основного источника по данной теме) в оригинале, но
сознательно ограничил свою работу с ним вследствие самоцензу-
ры. Фичино же не был скован сложными для толкования с точки
зрения общественной морали и христианского благочестия рас-
суждениями Сократа о философской неизбежности чувственно-
эротического влечения к возлюбленному и даже его обожеств-
ления (например, Phdr. 250e2–252c), потому что, вероятнее всего,

222



De divino furore Марсилио Фичино…

флорентиец о них не знал или же считал — вслед за Бруни — кле-
ветой на Платона. Простая прагматическая цель послания Фичи-
но на фоне коммуникативных конвенций его времени — пока-
зать свою всестороннюю ученость, а отсылки к Платону — лишь
одно из средств для ее достижения. Изнутри этой логики не так
важно, опирается ли флорентиец на перевод «Федра», выполнен-
ныйБруни, или на произведенияЦицерона,Макробия, Халкидия
и других, если ему удается убедительно связать эти знания авто-
ритетнейшей фигурой «нашего Платона». Но выбранная Фичи-
но серьезно-ироническая интонация, вполне допустимая в жан-
ре гуманистического послания, в силу легкого и раскованного
подхода флорентийца к платонической традиции срезонировала
с «методом» самого Платона. О поэтическом неистовстве Фичи-
но говорит поэтично, варьируя и перерабатывая стихотворные
строчки, концепты и образы, почерпнутые им из широкого спек-
тра авторитетных источников: то, что говорится, стремится к со-
гласию с тем, как это говорится. А описание механизма любов-
ного неистовства, направленного к предметам подлинно боже-
ственным, в «занебесную область», не боится перформативных
противоречий и парадоксов, потому что такое познание — это
в самом деле нечто невозможное с точки зрения «здешней» ло-
гики; настолько невозможное, что философы всё время находят
силы, чтобы к нему стремиться и даже достигать через него сво-
их целей (как об этом проницательно написал Гарен). Так в посла-
нии «О божественном неистовстве» риторическая персона Плато-
на начала овладевать Фичино задолго до того, как платоническая
философия в ландшафте знания эпохи начала прочно ассоцииро-
ваться с ним.

223



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Приложение 1:

Марсилио Фичино. О божественном неистовстве60

Марсилио Фичино приветствует Перегрино Альи61.
За три дня до декабрьских календ62 мой отец, лекарь Фичино63,

привез мне в Фильине64 два послания от тебя: одно в прозе, дру-
гое в стихах65. Прочитав их, я сердечно поздравляю наш век с тем,
что он произвел на свет юношу, добрым именем и славой кото-
рого может себя украсить. В самом деле, мой дорогой Перегрино,
когда я думаю о твоем возрасте и о тех вещах, что каждый день
исходят от тебя, я не только радуюсь, но и дивлюсь столь вели-
ким дарам (bonis) в моем друге. Я не знаю, кто из древних, чью
память мы чтим, не говоря уже о людях нашего времени, достиг
столь многого в твоем возрасте. Эти достижения я приписываю

60 Настоящий перевод выполнен по изданию Gentile 1990: 19–28 с учетом пе-
ревода и комментария Dell’Oro 2018. Существует перевод данного произведе-
ния на русский язык (Григорова 2001), который выполнен с неуказанного изда-
ния, имеет лакуны в тексте и содержит целый ряд небрежностей и неточностей.
В сопроводительной статье к переводу О.Д. Григоровой послание несколько раз
именуется «О божественном безумии», а сам перевод озаглавлен «О божествен-
ном неистовстве» (но в тексте перевода слово «неистовство» не встречается ни
разу, а последовательно используется «безумие»).

61 Перегрино Альи (1440 – c. 1467), сын Якопо ди Барнабы иМаргериты деМе-
дичи — дочери Бернардо ди Аламанно, который сам писал стихи на народном
итальянском языке и был покровителем поэтов. Альи получил подобающее его
происхождению гуманистическое образование— в частности, был ученикомиз-
вестного во Флоренции педагога и гуманиста Франческо да Кастильоне (c. 1421–
1484). Но, вероятно, финансовые неудачи отца вынудили его около 1457 года
покинуть город, чтобы заниматься торговыми операциями при некоем банке
в Ферраре, где он оставался, за исключением краткого пребывания в Болонье,
до 1463 года. На момент обмена посланиями Фичино было 24 года, а Альи — 17
лет. См. Miccoli 1960.

62 То есть 29 ноября.
63 Дьетифечи д’Аньоло ди Джусто (1404–1479). Примечательно «облагоро-

женное» написание имени отца, см. подробнее Кудрявцев 2018: 26–27.
64 Местечко в долине р. Арно недалеко от Флоренции (ныне коммуна Филь-

ине-Вальдарно); именно здесь Фичино родился.
65 Оба текста приводит Kristeller 1937: 205–209. См. Приложение 2.

224



De divino furore Марсилио Фичино…

не только искусству и прилежанию, но в гораздо большей степе-
ни божественному неистовству66, без которого, как говорили Де-
мокрит и Платон, ни один муж никогда не был великим67. Мощ-
нейшие потрясения души и состояние сильнейшего внутреннего
горения (concitatiores quidam motus affectusque ardentissimi), запе-
чатленные в твоих произведениях, доказывают, что ты охвачен
(afflari) и — если можно так сказать — всецело одержим68 этим
неистовством. Таковое потрясение (concitationem), производимое
воздействиями извне (externis motibus), древние философы счита-
ли самым весомым доказательством тому, что некая божествен-
ная сила обитает в наших душах69.

Но раз уж я упомянул неистовство, то в нескольких словах,
с той краткостью, какой требует письмо, изложу взгляд на него

66 В диалоге Платона «Федр», откуда Фичино в основных чертах взял излага-
емое в послании учение, лат. понятию furor соответствует др.-греч. μανία. Сло-
воупотребление Фичино наследует неполному переводу этого диалога, выпол-
ненному гуманистом Леонардо Бруни, который, в свою очередь, опирается на
обширную античную традицию — в частности, на Цицерона.

67 Cic. Div. 1.80; De orat. 2.46.194. Ср. Democr. 68 B 17–18 DK, Pl. Phdr. 245a; Ion
533e–534d. В свете возраста Перегрино слова «magnum… virum»могут иметь иро-
нический оттенок. УЦицерона в обоих сочинениях говорится о поэте, а не о «му-
же» Встречающиеся далее выражения «ardentissimi», «afflari», «concitationem»
явно отсылают к словоупотреблению Цицерона.

68 corripi — производное от лат. rapio, встречающегося в послании несколько
раз. Оба слова могут отсылать к raptus Pauli — «восхищению Павла» (2 Кор. 12:2–
4). О значении этого топоса для Фичино см. Lauster 2002.

69 vim quandam in animis nostris esse divinam — почти буквальное повторение
Cic. Div. 1.80. В этом сочинении Цицерона душа обозначается именно термином
аnimus (ablativus мн. ч. мог бы здесь ввести в заблуждение, поскольку форма
animis есть и в парадигме существительного anima). Кроме того, Леонардо Бру-
ни, насколько я могу судить на примере диалога «Федон», последовательно пе-
реводил платоновское ψυχή как animus (см. Berti 2001). В более поздних работах
Фичино animus (ум или дух) как высшая часть души часто будет метонимиче-
ски обозначать всю душу в целом. В этом он будет следовать учению Плотина,
согласно которому душу надлежит мыслить как одновременно единое и мно-
гое, делимое и неделимое (см. Enn. 4.4.2.39–55). Но едва ли при составлении
данного послании Фичино задумывался над тем, что ψυχή может переводиться
и как anima (хотя этот термин встречается в другом важном латинском источни-
ке флорентийца, «Комментарии на Сон Сципиона» Макробия — ср., например,
Somn. 1.14.6–21). Здесь и далее Фичино использует только термин animus.

225



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

нашего Платона, чтобы ты мог легко понять, что́ это такое, на
сколько частей70 оно подразделяется, и кто из богов ответственен
за каждую из них. Я уверен, что тем самым доставлю тебе не толь-
ко наслаждение, но и принесу величайшую пользу.

Итак, Платон вслед за Пифагором, Эмпедоклом и Гераклитом71

считает, что наша душа, прежде чем ниспасть в тело, пребывала
в небесных обителях, где, как говорит Сократ в «Федре», она пи-
талась созерцанием истины и радовалась ему72. Эти философы,
о которых я только что говорил, узнали от Гермеса Триждывели-
чайшего, мудрейшего из египтян, что Бог — это высший источ-
ник и свет, внутри которого сияют прообразы (exemplaria) всех ве-
щей, называемые идеями73. Из этого следует, полагали они, что
душа, усердно созерцающая вечный ум Бога, с большей ясностью
видит сущности (naturas) всех вещей. Так, согласно Платону, ду-
ша видела саму справедливость, мудрость74, видела она гармо-

70 quot in partes deducatur — я понимаю словоупотребление Фичино так: «ви-
ды» отделены друг от друга и независимы в своем существовании, а выделяе-
мые каким-либо образом «части» всё же указывают на приоритетность суще-
ствования «целого» (ср. с частями души в «Федре» или частями животных).
Впрочем, речь может идти только о коннотациях, а не о строгой терминоло-
гии, потому что ближе к концу послания флорентиец будет говорить именно
о «видах» (species) божественного неистовства — как если бы благодаря данным
им описаниям «части» приобрели гносеологическую отчетливость и ясность.

71 Aen. Gaz. Thphr. 8.20 Colonna. Фичино знал диалог Энея Газского благода-
ря переводу Амброджо Траверсари, который он собственноручно скопировал
в мае 1456 года, о чем свидетельствует манускрипт Riccardiano 709. Перевод Тра-
версари был опубликован только впоследствии — в Венеции в 1513 году.

72 Phdr. 247d.
73 Ps. Apul. Ascl. 34. Gentile 1983: 41–50 особо подчеркивает, что знакомства

Фичино с этим латинским трактатом и вторичными источникам о Гермесе
Триждывеличайшем было достаточно для формулирования данного суждения.
И даже если в Ascl. 34 нет характерной световой метафорики, она присутствует
в релевантном контексте в другихместах латинского «Асклепия» (18, 19, 29). Сле-
дует признать, что слова Фичино действительно схожи со сказанным в другом
герметическом трактате — «Поймандре» (CH 1.8–9), которого в 1457 г. флорен-
тиец еще не мог сказать. Однако это не является достаточным основанием для
изменения датировки послания.

74 sapientiam — с учетом перевода Бруни, вероятнее всего, соответствует
ἐπιστήμη в Phdr. 247d («знание» в пер. А.А. Глухова и А.Н. Егунова).

226



De divino furore Марсилио Фичино…

нию75 и некую дивную красоту божественной природы76. И он
называет то «идеями» (ideas), то «божественными сущностями»
(divinas essentias), то «первыми сущностями (primas naturas), пре-
бывающими в вечном уме Бога» все те прообразы, совершенным
познанием которых наисчастливейшим образом напитываются
умы (mentes) людей, пока они обитают там. Когда же души вле-
кутся к телам по причине рассуждения о земных вещах и стрем-
ления к ним, тогда те, что прежде питались амброзией и некта-
ром, то есть познанием Бога и совершенной радостью, начинают,
совершая нисхождение, пить летейскую воду, как об этом при-
нято говорить, — то есть забывать обо всем божественном77. Они
не вознесутся обратно на небеса, откуда упали под тяжестью сво-
их земных рассуждений, пока не начнут вновь постигать те бо-
жественные сущности (naturas), которые предали забвению. Бо-
жественный философ считает, что мы достигаем этого с помо-
щью двух добродетелей (virtutibus), одна из которых относится
к области нравов, а другая — к созерцанию; одну он называет
общепринятым термином «справедливость», а другую — «муд-

75 harmoniam — расхождение с переводом Бруни, который передает σωφρο-
σύνη (например, Phdr. 247d) как temperantia. Dell’Oro 2018: 12, n. 23 полагает, что
это принципиальная замена. В то время как для Платона любовная μανία пре-
восходит все другие ее виды (ср. Phdr. 249e) Фичино в данном послании ставит
наравне с любовным неистовством поэтическое, которое реализуется через чув-
ство слуха и восприятие гармонии. О том, как наилучшая поэзия связана с под-
ражанием божественной музыке, говорится ниже.

76 divine nature mirabilem pulchritudinem — Phdr. 250b, ср «ведь в здешних
подобиях нет ни малейшего отблеска справедливости (δικαιοσύνης), здраво-
мыслия (σωφροσύνης) и всего остального, чем душа дорожит; поэтому весьма
немногие, обращаясь к подобиям при помощи несовершенных органов, видят
сам прообраз изображенного. Во всём ее блеске красоту (κάλλος) можно было
увидеть, когда мы вместе со счастливым сонмом богов ⟨…⟩ созерцали восхити-
тельные зрелища» (пер. А.А. Глухова).

77 Macr. Somn. 1.12.9, 11–12. Gentile 1983: 39–40 доказывает эту параллель ссыл-
ками на рукописное наследие Фичино. Но о забвении божественных вещей ду-
шой, ниспавшей в тело, говорится и в Phdr. 250a. Кроме того, образ летейских
вод забвения встречается в R. 621а; но едва ли в известном Фичино латинском
переводе диалога был этот фрагмент, см. Hankins 1990: 279, 310.

227



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

рость»78. По этой причине — говорит он, — души возвращаются
на небеса на двух крыльях (как я понимаю, под крыльями Платон
подразумевает эти добродетели), и Сократ в «Федоне» подробно
учит, что мы обретаем их, занимаясь двумя соответствующими
частями философии, а именно практической и созерцательной79.
Вот и в «Федре» он говорит: «только ум философа обретает кры-
лья»80. Душа, обретшая крылья, с их помощью отвлекается от те-
ла и, преисполненная Богом, влечется к небесам, напрягая все си-
лы.

Платон называет это отвлечение и устремление (abstractionem
ac nixum) «божественным неистовством» и разделяет его на четы-
ре части (partes). Он считает, что люди никогда не помнят о боже-
ственном, если их не побуждают к тому его словно бы тени или
образы, которые воспринимаются телесными чувствами. Апо-
стол Павел и Дионисий Ареопагит, мудрейшие из христианских
богословов, утверждают, что то, что незримо в Боге (invisibilia
Dei), постигается из того, что было создано и что можно увидеть

78 Вновь отсылка к δικαιοσύνη и ἐπιστήμη в Phdr. 247d, но σωφροσύνη в пред-
лагаемомФичино образе двух крыльев души ничего не соответствует (хотя в пе-
реведенных Бруни фрагментах, содержащих перечисление добродетелей, речь
чаще идет о δικαιοσύνη и σωφροσύνη).

79 activa et contemplativa — в «Федоне» ничего не говорится о таком делении
философии; оно — общее место перипатетической традиции, в частности схо-
ластики. Этот диалог Платона был переведен Бруни полностью, и Фичино его
хорошо знал, начиная с 1454–1455 гг., см. Berti 2001: 395–423, Hankins 1990: 279.
В исследовании Berti 2012: 53, n. 33 отмечается, что в принадлежащейФичино ру-
кописи перевода «Федона» были графически выделены следующиефрагменты:
66b–67b, 82cd, 84a, 108c, 114c–115a. Все они были указаны в аппарате Gentile 1990:
21 в качестве источника слов флорентийца. Но в Phd. 66b–67b говорится лишь,
что философия позволяет душе освободиться от «нечистоты» тела и достичь
истины, так что усмотреть в этих рассуждениях представление «о двух частях
философии», соответствующих двум добродетелям — крыльям души, можно
только с большим герменевтическим усилием; то же можно сказать и о других
выделенных фрагментах. Напротив, рассуждения вроде Phd. 69bc, в котором го-
ворится, что все подлинные добродетели (ἀνδρεία καὶ σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη
καὶ συλλήβδην ἀληθὴς ἀρετή) происходят от одного разумения (φρόνησις), дела-
ют образ пары крыльев с трудом применимым к данному диалогу.

80 Phdr. 249c.

228



De divino furore Марсилио Фичино…

здесь81. А Платон говорит, что человеческая мудрость — это об-
раз божественной мудрости; что гармония, которую мы создаем
с помощью музыкальных инструментов и голосов — образ боже-
ственной гармонии; что благолепие и изящество (convenientiam
venustatemque), возникающие от совершенного соединения ча-
стей и членов тела, — образ божественной красоты. Но поскольку
мудрость не присуща никому из людей, а если и присуща, то весь-
ма немногим и не может быть воспринята телесными чувствами,
то выходит, что подобия (similitudines) божественной мудрости
очень редки среди нас, скрыты от наших чувств, да и вообще нам
неведомы82. Вот почему Сократ в «Федре» говорит, что призрак
(simulacrum) мудрости вовсе не различим для глаз: ведь если бы
его можно было увидеть, то он точно пробудил бы в нас чудес-
ную многовидную любовь к божественной мудрости, призраком
которой он является83. Однако же подобия божественной красоты
мы, конечно же, очами различаем, а образ (imaginem) божествен-
ной гармонии улавливаем ушами — с помощью тех чувств, кото-
рые Платон считает самыми проницательными из всех, что воз-
никают в теле84. Так, благодаря неким призракам, воспринятым
душой при посредстве телесных чувств, мы вспоминаем о тех ве-
щах, которые знали раньше, когда существовали вне темницы те-
ла. Душа воспламеняется этим воспоминанием и, трепеща кры-

81 Рим. 1:20; Dion. Ar. DN 4.4, 149.7–8 Suchla (= PG 3.699–700c). Латинский пе-
ревод трактата «О божественных именах», выполненный между 1436 и 1437 гг.
Амброджо Траверсари, был известен Фичино, см. Lackner 2001: 21–22.

82 Здесь вновь можно услышать серьезно-ироническую интонацию Фичино.
«Не присуща никому из людей», «да и вообще нам неведомы» — всё это выгля-
дит перформативным противоречием с тем, что о соответствующих предметах
подробно учат Платон, Сократ, апостол Павел, Дионисий Ареопагит да и сам
Фичино.

83 Phdr. 250d.
84 Phdr. 250d; Ti. 47a–d (этот фрагмент полностью входит в латинский пере-

вод Халкидия, который у Фичино был в той же рукописи, что и перевод «Фед-
ра», выполненный Бруни, см. Berti 2012: 43). Отметим, что в упоминавшемся
флорентийцем выше диалоге «Федон» говорится нечто прямо противополож-
ное: зрение и слух мешают познанию умопостигаемых вещей наряду с любыми
другими телесными переживаниями (65b–68a).

229



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

льями, постепенно очищается от контакта с телом и его сквер-
ной85, всецело предаваясь божественному неистовству.

Два чувства, о которых я только что говорил, вызывают два
вида неистовства. Благодаря тому виду красоты, который вос-
принимается очами, мы, восстанавливая память о некой подлин-
ной и умопостигаемой красоте, желаем ее в неизреченном и тай-
ном пылу ума86. Именно это Платон называет «божественной
любовью», определяя ее как происходящее из взгляда на телес-
ное подобие желание вновь вернуться к созерцаемой божествен-
ной красоте87. Более того, необходимо, чтобы тот, кто претерпе-
вает (afficitur) всё это, не только желал этой высшей красоты, но
и услаждался видом той, которая открыта очам. Ибо природа рас-
порядилась так, что желающий чего-то должен восторгаться так-
же и его подобием.

И Платон считает свойством тупого ума (ingenii) и поврежден-
ной природы, если кто-то желает лишь теней той подлинной кра-
соты и не восхищается ничем другим, кроме такого ее вида, кото-
рый доступен очам. Ибо он полагает, что этот человек страдает от
той любви, чьи спутники — распутство и похоть. И ее он опреде-
ляет как неразумное и безрассудное вожделение (cupidinem) на-
слаждения, вызываемого телесной формой и воспринимаемого
чувствами88. В другом месте он определяет эту любовь как пыл

85 По смыслу это место гораздо ближе к тем фрагментам «Федона» (66b–67b,
82cd, 84a, 108c, 114c–115a), которые, судя по рукописи перевода Бруни, привлекли
внимание Фичино.

86 Phdr. 249de. Метафора пылающего ума присутствует в «Федре» (251bc), на-
пример: «он пылает, впитав глазами истечение красоты, благодаря которому
укрепляется природа крыла; из-за жара размягчается засохшая ткань вокруг от-
ростка крыла, издавнамешавшая его развитию» (пер. А.А. Глухова). Однако, как
показал Berti 2012: 53, n. 33, Бруни пропустил фрагмент Phdr. 251a–252b в своем
переводе (очевидно, по соображениям самоцензуры). Учитывая, что речь идет
о глазах, я предположу, что Фичино мог самостоятельно соотнести сказанное
в «Федре» с учением Ti. 45bc о вложенном в них чистом огне, родственном све-
ту дня и не имеющем свойства жечь, — именно этот пыл и передается уму.

87 Phdr. 249d–250d. В аппарате издания Gentile 1990 (а также в переводе
Dell’Oro 2018) указано другое место: Phdr. 251a–252b. Однако по указанной вы-
ше причине я принимаю альтернативу Berti 2012: 53, n. 33.

88 Phdr. 238bc.

230



De divino furore Марсилио Фичино…

души, которая в некотором смысле мертва в своем теле, но жи-
ва в другом89; потому он и говорит, что душа влюбленного ве-
дет жизнь (vitam ducere) в чужом теле90. Подражая этому, эпику-
рейцы определяют любовь как некое стремление (nixum) частиц
(называемых ими атомами) глубоко внедрить себя в того, от кого
восприняты призраки красоты91. Наш Платон говорит, что такая
любовь рождается от человеческих болезней и полна забот и тре-
вог и что она встречается у тех людей, чей разум (mens) настолько
погружен во мрак, что не способен воспринять ничего высоко-
го, ничего по-настоящему выдающегося, ничего, кроме зыбкого
и изменчивого образа здешнего жалкого тела92 и не видит небес,
пребывая в кромешном мраке своей темницы93. Но те, чей ум
(ingenium) отвлечен от грязи94 тела и независим, таковы, что ко-

89 Ср. Gell. 19.11.4; Macr. Sat. 2.2.17. Dell’Oro 2018: 14, n. 37 приводит текстоло-
гическую параллель с биографическим сочинением Vita Platonis («Жизнь Пла-
тона»), созданным прославленным гуманистом Гвидо да Верона около 1430 г.:
Animus est inquit suo quidem in corpore moriens in alieno autem vivens («Душа, —
говорит он, — умирая в своем теле, живет, однако, в чужом»).

90 Ср. L. Bruni Epist. 6.1.39 Mehus–Hankins. Источником Бруни, вероятно, явля-
ется Плутарх, который передал изречение Катона Старшего: Cat. Dict. 23 Jordan;
ср. Plu. Ant. 66.

91 Источник этого суждения Фичино не ясен. О в целом положительном от-
ношении флорентийца к Эпикуру и Лукрецию в период написания «О боже-
ственном неистовстве» и «О наслаждении» (De voluptate, 1457), см. Gentile 2013,
Кудрявцев 2018: 41–42.

92 corpusculi huius imaginem — полагаю, Фичино обыгрывает эпикурейский
термин corpuscula, частицы. Рассуждение Фичино о «зыбком и изменчивом
образе атома» (одного-единственного атома) представляется мне лишенным
смысла. Во-первых, этот термин чаще всего используется во множественном
числе; а во-вторых, суффикс -cul- имеет в том числе уничижительную семанти-
ку. Противопоставление истинного, обретаемого на небесах знания тому, что
лишь называется сущим, будучи подверженным изменениям — чувственно
воспринимаемым «здешним» телам, — есть в Phdr. 247c–e.

93 Verg. Aen. 6.733–734: …neque auras / dispiciunt clausae tenebris et carcere caeco.
Вплетение в философское рассуждение между двумя каламбурами почти до-
словной цитаты из Вергилия весьма показательно для серьезно-смехового дис-
курса Фичино.

94 luto… absolutum — каламбур Фичино.

231



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

гда перед ними предстает форма и изящество какого бы то ни бы-
ло тела, то этим впервые увиденным зрелищем (primo aspectu) им
дано наслаждаться как подобием божественной красоты. И, созер-
цая этот образ, они способны вызвать в памяти тот божественный,
на который им надлежит в первую очередь восторженно взирать
(admirentur) и воистину его желать, ведь это препылкое желание
восхищает (rapiantur) их в горние выси. Это первое усилие, совер-
шенное в стремлении взлететь (primum evolandi conatum), Платон
называет божественным отрешением95 и неистовством.

Кажется, мы достаточно сказали о том неистовстве, которое
возникает благодаря очам. Однако душа воспринимает самые
сладкие созвучия (concentus) и метры (numeros) также посред-
ством слуха и этими образами увещевается и побуждается к тому,
чтобы воспринимать божественную музыку остротой ума и глу-
биной чувства (intimo sensu)96.

По мнению толкователей-платоников, божественная музыка
двояка. Один вид, по их словам, пребывает исключительно в веч-
ном уме Бога, второй же — в порядке и движениях небес, и бла-
годаря этой музыке небесные тела и круговращения97 создают
чудесное созвучие. Наша душа (animum) была причастна обоим
видам божественной музыки еще до того, как была заключена
в тела98. И в этой темнице она пользуется ушами как некими тре-
щинами в стене (rimuli) и посыльными (nuntiis) и воспринимает,
как мы уже многократно говорили, образы той несравненной му-
зыки, возвращающие душу к некоему глубокому и безмолвному
воспоминанию о гармонии, которой она наслаждалась прежде.
И вся она загорается желанием вернуться в свою законную оби-
тель, чтобы вновь насладиться этой истинной музыкой. И пони-

95 alienationem — ср. Phdr. 265a: θείας ἐξαλλαγῆς; L. Bruni Epist. 6.1.37 Mehus–
Hankins: ex divina mentis alienatione.

96 Ср. Boet. Inst. mus. 1.1.5, 8–10, 27. Латинская музыкальная терминология, ис-
пользуемая Фичино, восходит к Августину и Боэцию.

97 celestes globi orbesque — речь о семи планетах и их движении, см., напри-
мер, Macr. Somn. 1.18.1–2, 1.14.25–27.

98 Ti. 47d; Calc. In Ti. 297–299; Macr. Somn. 2.3.6–7; Apul. Plat. 1.9.

232



De divino furore Марсилио Фичино…

мает, что этой обители ей никак не достичь, пока она заключена
в темном жилище тела. Поэтому душа всеми силами стремится
подражать тому, чем она не может здесь обладать и наслаждаться.

У людей это подражание бывает двояким. Одни подражают
небесной музыке стройностью напевов99 и звуками различных
инструментов, и таких музыкантов мы называем легкомыслен-
ными (leves) и предназначающими свое искусство для толпы
(vulgares). Но другие подражают божественной и небесной гармо-
нии с помощью наивесомейшего (graviori) и основательнейше-
го суждения (iudicio), перенося рождаемые в глубине ума поня-
тия и смысл (imitantes intime rationis sensum notionesque) в стопы
иметры (pedes ac numeros) стиха. Именно они, вдохновленные бо-
жественным духом (spiritu), изливают исполненные глубокомыс-
лия (gravissima) и преславные песни, как говорится, округленны-
ми устами100.

Платон называет эту глубокомысленную музыку и поэзию са-
мой действенной подражательницей небесной гармонии101. Ибо
более легкомысленная музыка, о которой мы упомянули выше,
лишь услаждает сладостью звуков102; а поэзия творит то, что свой-
ственно божественной гармонии: она пылко выражает самые глу-

99 vocum numeris — под лат. vox в данном тексте следует понимать высотно
определенный звук (ср. англ. pitch); онможет быть произведен человеческим го-
лосом, а также с помощью музыкального инструмента или же возникнуть при
движении (в частности, небесных сфер). У Боэция, например, sonus и vox могут
использоваться синонимически, ср. Inst. mus. 1.1.27, 1.3.8. Терминология Фичино,
полагаю, также не очень строгая. Так, лат. numerus всегда указывает на число-
вую природу как ритмической, так и мелодической гармонии; но поскольку
флорентиец одновременно говорит о пении, инструментальной музыке и поэ-
зии, выразить это одним термином весьма проблематично.

100 ore rotundo—идиома, обозначающая совершеннуюречь; латинскийисточ-
ник Фичино, вероятнее всего, Hor. Ars 323. Однако она имеет древнегреческий
прообраз и могла использоваться иронически, как, например, в Phdr. 234e7. К со-
жалению, этот фрагмент не был переведен Бруни, поэтому Фичино едва ли его
знал (рассуждения Bolonyai 2014 о рецепции этой идиомы в эпоху Возрождения
интересны, но, увы, не учитывают данный факт).

101 Ti. 47d.
102 vocum suavitate — ср. Boet. Inst. mus. 1.1.24, 1.8.3.

233



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

бокие и, как сказал бы поэт, Дельфийские смыслы103, мерно чере-
дуя звуки и изображая сменяющие друг друга движения души.
Тем самым она не только услаждает слух, но и доставляет уму
сладчайшую, подобную небесной амброзии пищу и таким обра-
зом, как кажется, приближается к божественности. По мнению
Платона, это поэтическое неистовство исходит от Муз; а того че-
ловека, который подходит к дверям поэзии без наития (instinctu),
даруемого Музами, в надежде сделаться хорошим поэтом с по-
мощью одного лишь искусства (arte), он почитает никчемным
и таковой же — его поэзию104. А о тех поэтах, которые охвачены
(rapiuntur) небесным вдохновением и силой, он говорит: весьма
часто они, по внушению Муз (Musis afflatos), выражают такие бо-
жественные смыслы, что потом, когда неистовство их проходит,
сами едва понимают, что́ произнесли105. И, как я полагаю, боже-
ственный сей муж желает, чтобы под Музами подразумевались
небесные песнопения; ведь говорят, что «певчие» и «Камены» бе-
рут свое имя от «пения»106. Таким образом, божественные мужи,

103 Delphicos sensus — отсылка Фичино неясна. На уровне концепции понятно
стремление флорентийца сблизить «высшие формы» поэзии с прорицанием,
поскольку всё это «части» того неистовства, о котором учит Платон. О дель-
фийской прорицательнице говорится в Phdr. 244b, но поэзия в этом фрагменте
не упоминается. Предположу, что Фичино может отсылать к свидетельству Ди-
одора Сицилийского (D.S. 4.66), что поэт Гомер заимствовал многие из стихов
дельфийской прорицательницы Дафны и украсил ими свою поэзию; о ней же
говорится: «Поскольку она часто была одержима божеством и изрекала прори-
цания, ее прозвали Сибиллой, поскольку sibyllainen значит ‘быть одержимым
божеством’» (пер. О.П. Цыбенко). По меньшей мере первые пять книг историка
были хорошо известны во Флоренции к 1449 г. благодаря переводу гуманиста
Поджо Браччолини (1380–1459), но еще до этого с сочинением Диодора работал
Леонардо Бруни (см. Robathan 1932). Косвенные аргументом в пользу отсылки
к Гомеру может служить более позднее произведение Фичино In Io. 108–117 (см.
Гараджа 2025: 276–277).

104 Phdr. 245a. Ср. L. Bruni Epist. 6.1.39 Mehus–Hankins.
105 Apol. 22bc. Berti 2012: 43, 53 показал, что Фичино использовал вторую вер-

сию выполненного Бруни перевода «Апологии Сократа». О том же состоянии
поэтов Фичино говорит и в более поздних произведениях In Io. 117–119 и Pl. Th.
13.2.

106 canoras et Camenas a cantu appellatas — ср. Macr. Somn. 2.3.4: Musas essemundi

234



De divino furore Марсилио Фичино…

побуждаемые Музами, то есть небесными божествами и песно-
пениями, создают поэтические гармонии и метры107 для подра-
жания им. Так и Платон, рассматривая вращение небесных сфер
в диалоге «Государство», говорит, что на каждой из орбит вос-
седает своя сирена; это означает, как говорит один из платони-
ков, что при движении сфер возносятся песнопения богам108. Ибо
«Сирена» (Siren) с греческого прямо переводится как «поющая
богу» (deo canens). А древние богословы утверждали, что девять
Муз — это мусические песнопения (musicos cantus) восьми сфер
и одна величайшая гармония, складывающаяся из них всех. Итак,
согласно этому рассуждению, поэзия возникает из божественно-
го неистовства, неистовство — от Муз, а Музы — от Юпитера. Вот
и последователи Платона многократно называют душу всего ми-
ра109 Юпитером, который

⟨…⟩ небо, землю и водные просторы (liquentes),
Светящийся шар луны и Титановы звезды
⟨…⟩ изнутри питает, и, разлитый (infusus) по сочленениям, всю
⟨…⟩ движет массу, и примешивает себя к огромному телу110.

cantum etiam Etrusci sciunt, qui eas Camenas quasi canenas a canendo dixerunt. Мак-
робий апеллирует к народной этимологии; научная этимология имени этих
древнеиталийских божеств, обитавших в водных источниках, не ясна.

107 modos ac numeros — речь о музыкальных ладах (ср. Boet. Inst. mus. 4.15)
и каких-то иных числовых отношениях, которые могут выражать гармоничное
звучания, в частности в поэзии. Перевод интерпретирующий.

108 Macr. Somn. 2.3.1. В следующих предложениях продолжается парафразМак-
робия, который отсылает к R. 617b. Ср. Calc. In Ti. 166–167. Платоническое учение
о Музах-Сиренах Фичино позднее будет развивать в In Io. 128–141 и Pl. Th. 4.1.28.

109 mundi totius animum — ср. Macr. Somn. 1.17.14: et apud theologos Iuppiter est
mundi anima.

110 Verg. Aen. 6.724–727: ⟨…⟩ caelum ac terras camposque liquentis / lucentemque
globum lune Titaniaque astra / ⟨…⟩ intus alit totamque infusa per artus / ⟨…⟩ agitat mo-
lem et magno se corpore miscet. У Вергилия подлежащее при alit — spiritus, а при
agitat — mens; Фичино меняет infusa (согласуется с ж.р. mens) на infusus (согласу-
ется с м.р. Iove). Но ниже флорентиец уточняет, что Юпитер — это также «ум»
(mens) и «дух» (spiritus). Ср. Macr. Somn. 1.14.14, 17.5, у которого spiritus и mens из
текста Вергилия, опущенные Фичино, интерпретируются как аллегории, указы-
вающие на душу.

235



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Из этого следует, что от Юпитера, духа и ума всего мира (totius
mundi spiritu ac mente), поскольку он движет небесные сферы
и правит ими, исходят и мусические песнопения (cantus musici)
сфер, называемые Музами. Потому и прославленный платоник
говорит:

От Юпитера — начало Музы; всё полно Юпитером111, —

ведь та душа (animus), которая называется Юпитером, обитает по-
всюду, наполняет все вещи и, как говорит пифагореец Александр
Милетский, приводя в движение небо, словно струнынекой кифа-
ры, создает эту небесную гармонию112. Вот и божественный про-
рок Орфей говорит113: Юпитер — первый, Юпитер — последний,
Юпитер — глава114, Юпитер — средоточие, ибо всё (universa) рож-
дено из Юпитера, Юпитер — основание земли и звездного неба,
Юпитер явил себя мужем, Юпитер — непорочная невеста115, Юпи-
тер—дух иформа116 всех вещей,Юпитер—ложе океана,Юпитер—

111 Ab Iove principium Muse, Iovis omnia plena — так цитируется Verg. Ecl. 3.60.
Dell’Oro 2018: 17, n. 54 отмечает, что в стихе Вергилия Muse, скорее всего, надо
понимать как звательный падеж, а не как родительный (так это и у Macr. Somn.
1.17.14). Но Фичино явно иллюстрирует высказанную выше мысль: неистов-
ство — от Муз, а Музы — от Юпитера.

112 Calс. In Ti. 140. Это описание (включающее образ неба как кифары) отсыла-
ет к историку, географу и эрудиту Александру Полигистору из Милета (род. ок.
105 г. до н.э.), который интересовался пифагорейской доксографией, см. Афона-
син 2009: 11–14.

113 Fr. 31 F Bernabé. Фичино мог знать орфический гимн благодаря латинскому
переводу псевдо-аристотелевского трактата «О мире» (De mundo 401ab), выпол-
ненному еще в XIII в. Николаем Сицилийским, которого отождествляют с Ни-
колаем Греком, сподвижником Роберта Гроссетеста.

114 caput — в переводе Николая Сицилийского стоит argiceraunos, соответству-
ющее др.-греч. ἀργικέραυνος («мечущий сверкающие молнии»); это единствен-
ный эпитет, который еще раз повторяется в конце гимна, но Фичино вновь его
не приводит.

115 Амбивалентности, представленные в этом гимне, хорошо резонируют
с серьезно-смеховой интонацией послания. О «мистагогическом» стиле Фичи-
но, наполненном при этом каламбурами и иронией, см. Hankins 1990: 247–248.

116 spiritus speciesque — у Николая Сицилийского только spiritus, соответству-
ющее πνοιή в оригинальном тексте.

236



De divino furore Марсилио Фичино…

движение неутомимого огня,Юпитер—Солнце иЛуна,Юпитер—
царь и князь всего; он сокрыл свет и вновь пролил его из живо-
творящего сердца, свершая задуманное117. Из сказанного можно
понять, что Юпитер наполняет все тела, содержит их в себе и пи-
тает, поэтому справедливы слова:

Юпитер— всё, что ты видишь, в какую бы сторону ты ни пошел118.

После этих следуют остальные виды божественного неистов-
ства, которых Платон выделяет два. Один из них связан с таин-
ствами (mysteria), а другой, который он называет прорицанием
(vaticinium), касается будущих событий119. Первый вид неистов-
ства Платон определяет как сильнейшее потрясение (concitatio-
nem) души, стремящейся к совершенству во всём, что относит-
ся к почитанию богов, богослужению, ритуалам очищения и свя-
щенным церемониям. Однако такое состояние ума (affectummen-
tis), которое ложно подражает ему, он объявляет «суеверием»
(superstitionem). Природой же последнего вида неистовства, к ко-
торому Платон относит прорицание (vaticinium), он считает не
что иное как предчувствие (presensionem), вдохновленное боже-
ством (divino afflatu), — мы величаем это в собственном смысле
«дивинацией» (divinationem) и «прорицанием» (vaticinium). Ес-
ли же, прорицая, душа (animus) воспламеняется с особой силой,
он называет это неистовством: ведь тогда ум, отрешенный от те-
ла, бывает движим божественным наитием (instinctu). Но если
кто-то предвидит будущие события скорее благодаря человече-
ской сметливости и проницательности, нежели влиянию боже-
ства, то такое предчувствие (presensionem), согласно Платону, сле-

117 В переводе Николая Сицилийского: omnes enim abscondens lucem rursus
emisit ex almo corde operans cogitata. Таким образом, у ФичиноЮпитер скрывает
свет (lucem) и затем снова его испускает, тогда как в тексте Николая, корректно
передающем оригинал, Юпитер скрывает «всё» (πάντας, omnes), чтобы затем
снова испустить свет из своего сердца.

118 Lucan. 9.580.
119 Phdr. 244de. Ср. L. Bruni Epist. 6.1.37 Mehus–Hankins.

237



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

дует считать «предвидением» (providentiam) или «гадательным
предположением» (coniectionem).

Из всего сказанного теперь ясно, что существует четыре вида
божественного неистовства: любовь, поэзия, таинства и прорица-
ние. Любви божественной ложным образом подражает другая, об-
щедоступная (vulgaris) и совершенно безрассудная (insanus) лю-
бовь, поэзии — легкомысленная музыка, таинствам — суеверие,
а прорицанию (divinationem)— гадательное предположение. ИСо-
крат у Платона отдает первый вид неистовства Венере, второй —
Музам, третий — Дионису120, а последний — Аполлону121.

Я решил подробнее описать неистовство, связанное с боже-
ственной любовью и поэзией, по двум причинам: во-первых, по-
тому что я узнал, что ты испытываешь сильное влияние (affici)
и того, и другого, а во-вторых, чтобы ты помнил, что написанное
тобой исходит не от тебя, а от Юпитера иМуз, духом и божествен-
ностью которых ты преисполнен. А потому, мой Пеллегрино, ты
поступишь справедливо и благочестиво, если признаешь — как,
я полагаю, ты уже признал, — что создателем (auctorem) и нача-
лом всего лучшего и величайшего являешься не ты и не какой-
либо другой человек, а, скорее, бессмертный Бог. Будь здоров
и верь, что дороже тебя для меня нет ничего.

Фильине, декабрьские календы122 1457 г.123

120 Dionysio — вместо ожидаемого Dionyso. Фичино принципиально пишет
Dionysius, говоря о Дионисе, — даже в тех произведениях, где не упоминается
Дионисий Ареопагит (и можно увидеть явную игру на созвучии их имен). Ср.
In Io. 42.

121 Phdr. 244a–245a, 249de, 265b. Фичино повторит этот тезис в In Io. 39–42, ср.
128–141: «Говоря о боге, Платон подразумевает Аполлона, о Музах — души миро-
вых сфер. Юпитер — это ум бога, от какового ума — Аполлон, ум мировой души,
и душа целого мира вместе с душами восьми небесных сфер» (пер. А.В. Гара-
джи).

122 То есть 1 декабря.
123 Я благодарю Ю.В. Иванову за обсуждение черновой версии перевода и за-

мечания к нему.

238



De divino furore Марсилио Фичино…

Приложение 2:

Перегрино Альи. Послание к Фичино124

Перегрино Альи приветствует Марсилио Фичино.
Я не отвечал тебе, Марсилио, дольше, чем следовало. Причину

же ты наилучшим образом узнаешь из стихов, которые найдешь
приложеннымикписьму. Ибо, когда я вернулся из Болоньи вФер-
рару, больной, подавленный многими неприятностями, относя-
щимися и к душе, и к телу, и к делам повседневным (не говоря
о заботах о родственниках), и даже воздухом чужбины угнетен-
ный сверх меры, — я в этом кратком ночном сочинении излил
перед тобой свою боль, чтобы и причина моего долгого молча-
ния стала тебе ясна, и сама эта жалобная песнь, обращенная к мо-
ему Марсилио, что мне дороже всех друзей, хоть немного облег-
чила мои тревоги. Ты их прочитаешь и, как я полагаю, не без слез,
но не будешь искать в них ни природного дарования (ingenium),
ни искусства. Они неуклюжи, как детенышимедведицы, ибо мой
расстроенный ум (perturbatus animus) произвел их за кратчайшее
время и после ему не достало сил довести их до совершенства.
Хотя, как мне кажется, тщательная работа по их исправлению ме-
нее всего подходит для руки печальной и скорбной, какова сейчас
моя. Будь здоров.

Перегрино Альи. Стихи к Фичино125

⟨…⟩
Бедность — источник и причина всех моих забот.

Она возросла после поступка моего родственника
И с каждым днем тяготит всё сильнее.

Раньше мне не хватало лишь книг для учения,
А иногда и приличной одежды.

Теперь же не хватает и того, в чем стыдно признаться, но ты,
Человек ученый, услышишь бедность в моих словах.

124 Перевод выполнен по Kristeller 1937: 205.
125 Построчный перевод выполнен по Kristeller 1937: 206–208. Фрагменты по-

добраны с целью передать как основное содержание стихов, так и их стилисти-
ческие особенности.

239



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

⟨…⟩
Таковыми дома, таковыми и вне дома я томим скорбями,

И не может меня утешить надежда на грядущую помощь.
Родительмой не странствует нипоморям, нипо чужимберегам,

Чтобы, товаром суда нагрузив, скопить несметные богатства.
Не старость тому виной, не нищета препона —

Злосчастное препятствие — в великом бремени (pondera)126
моего семейства.

Нет надежды на ученые труды. В наше время нищенствуют
Искусства. Добродетелям никакого почета.

Буду ли я в одном городе или в другом,
Раз обо мне там идет такая молва, останусь бедняком.

Если только кто-то с великой душой127 не сжалится над нами,
нечастными,

Не решится поправить расстроенные наши дела,
Не знаю, что ждет нас, друг мой,

Не знаю, в какие края мне, несчастному, податься.
Но ты, кто вхож в высокие чертоги сиятельного рода, который

Добродетель красит, божье крапление128, знатность, богатство;
Который Бог по заслугам безмерно превознес на вершину

Добродетели и хранит его высочайшее положение,
Когда-нибудь, выбрав время, смиренным голосом

Умоли великодушных (magnanimos) мужей, сыновей и отца.
Пусть будет вверено им и мое дело, и забота о родителе,

Пусть проявят милосердие ко всему моему семейству.
Я не прошу многого. Довольно будет их благосклонности,

Которая одна сможет облегчить наши беды
И поддержать готовый рухнуть шатающийся дом,

126 Речь может идти как о «бремени» молвы, преследующей семью Альи
(вследствие чего с ними отказываются вести коммерческие дела), так и о том,
что в силу «бремени» своего знатного происхождения его отец отказывается
заниматься очень выгодным предприятием — морской торговлей. Неясность
этого места лишь возрастает в свете сообщения Flamini 1893: 13, что к моменту
отъезда Перегрино из Флоренции в 1457 г. финансовое состояние его отца бы-
ло весьма приличным: доходы составляли 1931 флорин, а расходы — 1860. Для
сравнения в 1469 г. Фичино получил причитавшиеся ему 160 лир (40 флоринов)
за чтение годового курса философии в Studio fiorentino в 1466 г. Место каноника
кафедрального собора Флоренции Санта Мария дель Фьоре с 1489 г. приносило
Фичино примерно те же 40 флоринов в год. См. Кудрявцев 2018: 201, 221–222.

127 magne mentis — полагаю, ум здесь метонимически обозначает всю душу.
128 stigmata — перевод интерпретирующий.

240



De divino furore Марсилио Фичино…

Который, помощи не получив, враз опрокинувшись, падет.
Скажи им, что стоящие на вершине власти

Должны быть твердой опорой для падающих сограждан,
Что помогать бедным и спасать гибнущих —

Достойное дело для столь великих мужей,
Что никакую другую добродетель небеса

Не ценят так высоко, как милосердие к своим согражданам
Мы знаем: если ты хочешь что-то от них получить,

Это семейство не даст твоим мольбам остаться тщетными.
Природное дарование (ingenium) и добродетель сделали их тебе

друзьями,
И они оказывают помощь тебе и твоим близким.

Нас они тоже всегда любили129. Ты — семя столь великой любви,
Своими похвальными речами ты превращаешь в великие

реки то, что было ручьем130.
Ты найдешь их благосклонными — мы точно в этом верим,

Только лови подходящий момент и изливай свои просьбы.
Тем более, что наш род по материнской линии идет от них:

Из их семейства происходит наша родительница.
Но пока ты лекарством не исцелишь великие страдания

И сей труд не получит помощи от медицинского искусства131,
Перестань удивляться, что праздными пребывают Музы

И безмолвствует лира под обессиленным пальцем.
Трудности мешают мне слагать изящные стихи,

И веселая Муза бежит от тяжких забот,
И ум недужный (mens egra) уж не может грубую песнь отточить,

Уставший от бедствий, разучился отделывать стих.
Стыдно, увы, посылать тебе такие вирши,

Которые не выверены многократной правкой132.

129 Перемена в отношениях Медичи с семьей Альи может объясняться тем,
что к 1455 г. его мать скончалась, а отец женился повторно, см. Flamini 1893: 13.

130 Отсылка к Ov. Pont. 2.5.22: e rivo fluminamagna facere. Однако Перегрино, по-
видимому, не знает, что у Овидия эта идиома имеет уничижительный смысл,
идентичный выражению «делать из мухи слона».

131 medice artis — по моему мнению, это довольно прозрачный намек на фа-
милию Медичи.

132 Я благодарю П.В. Соколова за обсуждение черновой версии перевода и за-
мечания к нему.

241



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Литература

Афонасин, Е.В. (2009), “Доксография пифагореизма и неопифагорей-
ская традиция”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 3.1: 9–65.

Гараджа, А.В. (2025), “«Введение к Платонову Иону, или О поэтическом
неистовстве» Марсилио Фичино (текст, перевод и комментарии)”,
Платоновские исследования 22.1: 263–281.

Григорова, О.Д., пер. (2001), “Марсилио Фичино. О божественном неис-
товстве (De divino furore)”, Вестник Русского христианского гумани-
тарного института 4: 267–272.

Гурьянов, И.Г. (2023a), “Традиция и эпистемические инновации в пони-
мании эпидемии чумы в медико-философских трактатах Марсилио
Фичино”, Платоновские исследования 18.1: 222–255.

Гурьянов, И.Г. (2023b), “Философский этос Марсилио Фичино в его отно-
шении к концептам современности и контрсовременности Мишеля
Фуко”, Платоновские исследования 19.2: 187–214.

Иванова, Ю.В. (2007a), “Жизнеописания в гуманистической литературе”,
in М.Л. Андреев (ред.), История литературы Италии, 2.1.139–186. М.:
ИМЛИ РАН.

Иванова, Ю.В. (2007b), “Возрождение философии: Марсилио Фичино”, in
М.Л. Андреев (ред.), История литературы Италии, 2.1.385–406. М.:
ИМЛИ РАН.

Иванова, Ю.В. (2015), “Речи Никколо Никколи в диалоге о трех вен-
цах и норма аргументации в гуманитарных науках”, in П.В. Соколов
(ред.), Многоликая софистика: нелегитимная аргументация в интел-
лектуальной культуре Европы Средних веков и раннего Нового време-
ни, 209–235. М.: Издательский дом Высшей школы экономики.

Кудрявцев, О.Ф. (2018),Флорентийская Платоновская Академия. Очерк ис-
тории духовной жизни ренессансной Италии. М.: ЛУМ.

Плешков, А.; Сурман, Я. (2021), “За границами Объективности: исследо-
вательские практики, эпистемические добродетели и личность уче-
ного (беседа с Л. Дастон и П. Галисоном)”, Новое литературное обо-
зрение 167.1. URL: https://www.nlobooks.ru/magazines/novoe_literatur-
noe_obozrenie/167_nlo_1_2021/article/23168/

Шалагинов, Д.С.; Гурьянов, И.Г. (2025), “О душе: платонизм множествен-
ности в контексте натурфилософии Марсилио Фичино”, ΣΧΟΛΗ
(Schole) 19.1: 417–453.

242



De divino furore Марсилио Фичино…

Allen, M.J.B. (1984), The Platonism of Marsilio Ficino: A Study of His Phaedrus
Commentary, Its Sources and Genesis. University of California Press.

Berti, E. (2001), “Marsilio Ficino e il testo greco del Fedone di Platone”, in
J. Hamesse (ed.), Les traducteurs au travail. Leurs manuscrits et leurs méth-
odes. Actes du Colloque international organisé par le «Ettore Majorana Cen-
tre for Scientific Culture» (Erice, 30 settembre – 6 ottobre 1999), 349–425.
Turnhout: Brepols.

Berti, E. (2012), “Un codice autografo di Marsilio Ficino ancora sconosciuto:
il Lond. Add. 11274”, in G. Borghello (ed.), Per Roberto Gusmani: studi in
ricordo, 41–74. Udine: Forum.

Bolonyai, G. (2014), “Ore rotundo: A Phrase Reborn in the Renaissance”, Ma-
teriali e discussioni per l’analisi dei testi classici 72: 223–246.

Corrias, A., (2012), “Imagination and Memory in Marsilio Ficino’s Theory of
the Vehicles of the Soul”, The International Journal of the Platonic Tradition
6: 81–114.

Dell’Oro, F. (2018), “Due scritti di Marsilio Ficino sul tema del furor divi-
nus: l’epistola De divino furore e l’Argumentum in Ionem de furore poetico.
Traduzione e note”, Accademia 20: 7–27.

Doel, Marieke van den (2022), Ficino and Fantasy: Imagination in Renaissance
Art and Theory from Botticelli to Michelangelo. Leiden; Boston: Brill.

Flamini, F. (1893), Peregrino Allio: umanista, poeta e confilosofo del Ficino. Pisa:
F. Mariotti.

Garadja, A. (2025), “Introduction to Plato’s Ion, or, On Poetic Frenzy by Marsilio
Ficino (Text, Translation, and Notes)”, Platonic Investigations 22.1: 263–281.
(In Russian.)

Garin, E. (1942), Filosofi italiani del Quattrocento. Florence: Le Monnier.
Garin, E. (1951), “Ritratto di Marsilio Ficino”, Belfagor 6.3: 289–301.
Gentile, S. (1983), “In margine all’epistola «De divino furore» di Marsilio Fi-

cino”, Rinascimento 23: 33–77.
Gentile, S. (2013), “Ficino, Epicuro e Lucrezio”, in J. Hankins, F. Meroi (eds),

The Rebirth of Platonic Theology: Proceedings of a conference held at The
Harvard University Center for Italian Renaissance Studies (Villa I Tatti) and
the Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento (Florence, 26–27 April 2007).
For Michael J.B. Allen, 119–136. Firenze: Leo S. Olschki.

Guryanov, I.G. (2023a), “Tradition and Epistemic Innovation in Understanding
the Plague in the Medical and Philosophical Treatises of Marsilio Ficino”,
Platonic Investigations 18.1: 222–255. (In Russian.)

Guryanov, I.G. (2023b), “Marsilio Ficino’s Philosophical Ethos in Its Relation

243



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

to Michel Foucault’s Concepts of Modernity and Countermodernity”, Pla-
tonic Investigations 19.2: 187–214. (In Russian.)

Hanegraaff, W.J. (2010), “The Platonic Frenzies in Marsilio Ficino”, in J. Di-
jkstra, J. Kroesen, and Y. Kuiper (eds.), Myths, Martyrs, and Modernity.
Studies in the History of Religions in Honour of Jan N. Bremmer, 553–567.
Leiden; Boston: Brill.

Hankins, J. (1990), Plato in the Italian Renaissance. Vol. 1. Leiden; New York;
København; Köln: E.J. Brill.

Hankins, J. (2007a), “The significance of Renaissance philosophy”, in Id. (ed.),
TheCambridge Companion to Renaissance Philosophy, 338–345. Cambridge
University Press.

Hankins, J., ed. (2007b), Leonardo Bruni. Epistolarum libri VIII recensente Lau-
rentio Mehus (1741). Vol. 2. Roma: Edizioni di storia e letteratura.

Hankins, J. et al., eds. (2001–2006), Ficino. Platonic Theology. English Transla-
tion by Michael J.B. Allen with John Warden; Latin Text Edited by James
Hankins with William Bowen. Harvard University Press.

Kristeller, P.O. (1937), Supplementum ficinianum: Marsilii Ficini Florentini
philosophi Platonici opuscula inedita et dispersa. Vol. 2. Florentiae: in aed-
ibus Leonis S. Olschki.

Kristeller, P.O. (1943), The Philosophy of Marsilio Ficino. Columbia University
Press.

Kudryavtsev, O.F. (2018), Accademia Platonica of Florence: An Essay on the
Intellectual History of the Renaissance Italy. Moscow: LOOM. (In Russian.)

Lackner, D.F. (2002), “The Camaldolese Academy: Ambrogio Traversari, Mar-
silio Ficino and the Christian Platonic Tradition”, in M.J.B. Allen, V. Rees,
M. Davies (eds.), Marsilio Ficino: His Theology, His Philosophy, His Legacy,
15–44. Leiden; Boston; Köln: Brill.

Lauster, J. (2002), “Marsilio Ficino as a ChristianThinker: Theological Aspects
of his Platonism”, in M.J.B. Allen, V. Rees, M. Davies (eds.), Marsilio Ficino:
His Theology, His Philosophy, His Legacy, 45–70. Leiden; Boston; Köln:
Brill.

Marcel, R. (1956), Marsile Ficin. Commentaire sur le Banquet de Platon. Paris:
Les Belles Lettres.

Miccoli, G. (1960), “Agli, Pellegrino”, in Dizionario biografico degli Italiani.
Vol. 1. Roma: Istituto della enciclopedia italiana. URL: https://www.trecca-
ni.it/enciclopedia/pellegrino-agli_(Dizionario-Biografico)/

Pettrone, S. (2024), “In margine al Fedro di Leonardo Bruni: alcune consider-
azioni preliminari”, Studia Oliveriana 10: 53–67.

244



De divino furore Марсилио Фичино…

Robathan, D.M. (1932), “Diodorus Siculus in the Italian Renaissance”, Classical
Philology 27.1: 84.

Robichaud, D.J-J. (2017), “Working with Plotinus: A Study of Marsilio Ficino’s
Textual and Divinatory Philology”, in F. Ciccolella, L. Silvano (eds.), Teach-
ers, Students, and Schools of Greek in the Renaissance, 120–154. Leiden;
Boston: Brill.

Robichaud, D.J.-J. (2018a), “Competing Claims on the Legacies of Renaissance
Humanism in Histories of Philology”, Erudition and the Republic of Letters
3.2: 177–222.

Robichaud, D.J.-J. (2018b), Plato’s Persona: Marsilio Ficino, Renaissance Human-
ism, and Platonic Traditions. University of Pennsylvania Press.

Rubini, R. (2014), The Other Renaissance: Italian Humanism between Hegel and
Heidegger. Chicago University Press.

Shalaginov, D.; Guryanov, I. (2025), “On soul: Platonism of multiplicity in the
context of Marsilio Ficino’s philosophy of nature”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 19.1:
417–453. (In Russian.)



Валерий Семенов

Генезис воображения:
разгадка энигмы Платоном и Кантом

ValeRiy Semyonov
The Genesis of Imagination: UnRaveling the Enigma with Plato and Kant

AbstRact. The article aims to juxtapose Plato’s and Kant’s doctrines of imagination.
Both philosophers are united by their approach to studying imagination at the deepest,
“primary” level of manifestation of this faculty. That is the level of sensible perception.
Here, imagination performs its most important synthetic function. The thematization
of imagination at the sensible level by Plato and Kant is surprisingly similar. The
faculty of imagination, according to both thinkers, performs the following functions:
(i) the imagination synthesizes sensible perception, memory and meanings embedded
in the words of everyday speech or strict concepts; (ii) the imagination combines dis-
parate and incomplete sensible data and “completes” the overall picture of sensible
perception; (iii) the imagination is a driver (conductor) of sensible perception, memory
and non-sensible meanings in the process of forming a holistic noetic and emergent
image of an object; (iv) the imagination is the foundation for the rational mechanism of
recognition, identification and reproduction, which is necessary for anticipating future
experience and which Epicurus called prolepsis. Going beyond sensible perception, the
imagination becomes productive and pure and creates art. However, there can also be
extremely negative consequences of such “transcendence”.
KeywoRds: imagination, synthesis of perception, imagination and fantasy.

Без сомнения, воображение представляет собою один из наи-
более загадочных феноменов человеческой природы. Литература
об этом чудесном явлении попросту необозрима, однако невоз-
можно даже мечтать о том, что мы приблизились к его оконча-
тельному прояснению. По уровню своей непостижимости вооб-
ражение уступает разве что самой главной вселенской энигме —
тайне сознания. Одной из важнейших траекторий исследования

© В.Е. Семенов (Москва). semyonov.ve@philos.msu.ru. Московский государствен-
ный университет имени М.В. Ломоносова.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.10

246



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

этой шокирующей загадки является экспликация и анализ тех
образов и размышлений, которые присутствуют в мировой фи-
лософской мысли.

В стремлении обнаружить первоначало человеческого вообра-
жения — в том виде, в каком оно представлено в философских
штудиях, — необходимо, на мой взгляд, прежде всего обратить
внимание на учения об этом неординарном даровании тех мыс-
лителей, которые стремились достичь максимально возможных
«глубин» таинственной и восхитительной способности души. Та-
ковыми, по моему мнению, являются Платон и Кант. Что объеди-
няет их в разработке этой темы? Именно эти философы пытались
ответить на вопросы: с чего начинается воображение? в чем со-
стоит его исток и элементарная исходная деятельность? Блестя-
щий афоризм Канта о том, что воображение есть необходимая со-
ставная часть самого восприятия, как раз и задает направление
историко-философского анализа. Именно с этого, наиболее глубо-
кого фундамента — уровня чувственного восприятия — два фило-
софских гения стали проникать в казалось бы недоступную при-
роду и загадку происхождения окутанного тайной феномена. Ис-
следование этого удивительного ментального секрета, начиная
с его «изначальной» ступени, — вот та философская платформа,
которая объединяет Платона и Канта в их качестве скрупулезных
изыскателей, срывающих покровы с истока и тайны воображе-
ния.

Цель настоящей статьи — выявить и проанализировать фило-
софские взгляды Платона и Канта на сущность и первоначало
воображения, а также его разнообразные уровни, виды и функ-
ции в человеческой интеллектуально-практической деятельно-
сти. Помимо этого, такого рода историко-философский опыт, бу-
дем надеяться, способен продвинуть наши современные взгляды
на происхождение и механизмы действия этой труднопостижи-
мой способности человеческой природы.

Приступить к экспликации и анализу концепций воображе-
ния у схоларха Академии и кёнигсбергского профессора целесо-

247



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

образнее всего с фундаментального уровня, чтобы затем перейти
к процессу (так сказать) «трансцендирования» этого явления за
пределы восприятия и рассмотреть панорамным взглядом пред-
ставленные в трудах наших мыслителей разновидности и формы
интригующего и эпатажного феномена.

«Изначальный» уровень воображения у Платона

Воображение сразу же — внезапно и незаметно для нашей ре-
флексии — вступает в действие на «изначальном» уровне созна-
ния — в ходе первичного чувственного восприятия. Как известно,
феноменальное сознание, в отличие, скажем, от сознания доступа, —
это и есть тот первоначальный ментальный слой, на котором чув-
ственные квалиа свидетельствуют о наличии у нас сознания. Ина-
че говоря, воспринятые и — одновременно! — сконструирован-
ные «внутри» феноменального уровня квалиа являются подтвер-
ждением обнаруженного у нас факта сознания. Как утверждал
Кант в «Лекциях по метафизике», размышляя о ментальных ста-
тусах, «наиболее здравое состояние — сознание внешних предме-
тов»1. Если сформулировать максимально просто: только явлен-
ные квалиа демонстрируют наличие феноменального сознания.
И в этом первичном действии сознания наиболее проницатель-
ные философы — Платон и Кант — открыли синтетическое дей-
ствие воображения.

Возникновение (γένεσις) и конструктивную деятельность вооб-
ражения на уровне чувственного восприятия Платон иллюстри-
рует в диалоге «Филеб». В разговоре принимают участие Сократ,
Протарх и Филеб (последний — сугубо номинально). В тематиче-
ском центре беседы (обозначу его узко) — проблема образования
истинных и ложных мнений и таких же видов удовольствий. Со-
беседники рассуждают об ощущении (αἴσθησις), памяти (μνήμη),
а затем и некоем «живописце» (ζωγράφον), которые в своей об-
щей, совокупной деятельности создают различного рода воспри-
ятия и мнения. Они приходят к промежуточному выводу о том,

1 Кант 2000: 140; пер. В.В. Васильева.

248



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

что мнение возникает из ощущений, памяти и того, «с помощью
чего мы можем мнение составить» (Phlb. 38b)2.

Сократ описывает ситуацию, когда человек, видящий нечто
издалека, в силу этого обстоятельства не может составить отчет-
ливого суждения о том, что он наблюдает. При этом наши спо-
собности души, по утверждениюСократа, действуют следующим
образом:

Память, направленная на то же, на что направлены ощущения,
и связанные с этими ощущениями впечатления кажутся мне как
бы записывающими в нашей душе соответствующие речи. И ко-
гда такое впечатление записывает правильно, то от этого у нас по-
лучаются истинное мнение и истинные речи; когда же этот наш
писец сделает ложную запись, получаются речи, противополож-
ные истине (Phlb. 39a).

Классик платоноведенияА.Э. Тейлор подчеркивает, что такого
рода память есть не что иное, как «первичная память» (primary
memory), но никак не анамнесис:

Память (т.е. первичная память) представляет собою сохранение
(σωτηρρία) ощущения; а воспоминание (ἀνάμνησις) есть, в конеч-
ном счете, восстановление (воспроизведение) душой «самой по
себе» утраченной памяти или ощущения3.

Однако в этом платоновском описании процесса восприятия
пока еще недостает как раз того элемента, «с помощью чего
мы можем мнение составить». Стало быть, для того чтобы рас-
познать образ видимого издалека (осуществить воспроизведе-
ние и рекогницию, как сказал бы Кант), необходим, кроме того,
еще «другой мастер». Этот таинственный «мастер» — «живопи-
сец (ζωγράφον), который вслед за писцом чертит в душе образы
(εἰκόνας) названного» (Phlb. 39b). Какимже способом устраивается
его работа? — «Когда кто-нибудь, отделив от зрения или какого-
либо другого ощущения то, что тогда мнится и о чем говорится,

2 Далее «Филеб» в пер. Н.В. Самсонова; здесь — с учетом конъектуры
О. Апельта, на которую указывает А.Ф. Лосев в своих примечаниях к диалогу.

3 Taylor 1955: 419.

249



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

как бы созерцает в самом себе образы мнящегося и выраженно-
го речью» (Phlb. 39b). Этот «живописец» (ζωγράφον), или — бук-
вально— «жизнеписец» (но не «жизнеописатель» в современном
смысле), есть не что иное, как воображение.

Такого репродуктивно-продуктивного «живописца» Тейлор
нисколько не колеблясь называет «воображением» (imagination):

Интерпретация текущих ощущений с помощью памяти, участву-
ющей в любом восприятии, — это работа писца, «пишущего рас-
суждения» в душе. Художник (воображение) рисует иллюстра-
ции (εἰκόνας) к тексту писца, и его картины можно назвать ис-
тинными или ложными «представлениями» («imaginings») в за-
висимости от истинности или ложности «рассуждения», которое
они иллюстрируют. Эти рассуждения и картины касаются как бу-
дущего, так и настоящего или прошлого. Всю жизнь мы полны
«фантазий» («fancies») (ἐλπίδες) о будущем, и когда мы предвос-
хищаем (anticipate) удовольствие или боль, мыпринимаем«пред-
восхищающее» («anticipatory») удовольствие или боль, которые
в своем ожидании уже были классифицированы как сугубо «мен-
тальные»4.

Следует обратить пристальное внимание на то, что воображе-
ние в процессе своего «живописания» должно «отделить» от зре-
ния или какого-либо другого ощущения то, «что мнится, и о чем
говорится», после чего «созерцает в самом себе образы мнящего-
ся и выраженного речью». Стало быть, способность воображения
(i) выделяет, отсекает от носителя и затем использует сепаратно
те чувственные ощущения, которые были даны рецептивностью,
образы памяти, а также нечувственный смысл «мнящегося», вы-
раженный в речи. В результате (ii) осуществляется синтез «мате-
рии» ощущений, содержаний памяти и смысловой «формы», вы-
сказанной в словах (понятиях).

Автор трактата «Анонимныепролегоменыкплатоновскойфи-
лософии» подчеркивает, что ощущения в принципе не способны
понимать «сущность ощущаемого»: «ощущения получают впе-
чатление от ощущаемого, но сами по себе они не могут знать

4 Taylor 1955: 422.

250



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

сущность этого впечатления». Так, например, зрение «восприни-
мает белый цвет, но, что такое „белое“ само по себе, оно не знает,
а узнает лишь с помощью воображения (φαντασία); точно так же
мнение само по себе не может знать того, что оно узнает лишь
с помощью размышления» (An. In Pl. 2.10 Westerink)5.

Отсюда вполне правомерно сделать вывод о том, что вооб-
ражение представляет собою (говоря словами Канта) трансцен-
дентальное условие возможности синтеза α) чувственных ощу-
щений (образов мнящегося), β) памяти и γ) переданного речью
смысла предмета, который попал в сферу внимания субъекта.
Опять же выражаясь в терминах Канта, воображение оказывает-
ся не чем иным, как трансцендентальным условием возможно-
сти репродукции и рекогниции. Именно воображение является их
чувственно-рассудочным фундаментом, в результате чего появ-
ляется возможность сформировать мнение о предмете. Воображе-
ние, очевидно, наделено двусоставной природой и тем самым де-
лает возможным синтез (i) ощущений и впечатлений, (ii) памяти
и (iii) смысла предмета, высказанного в речи или помысленного.

Следовательно, воображение на уровне чувственного восприя-
тия — это способность души, используя ощущения, память, а так-
же излитые в речи смыслы, обобщать, синтезировать их и «до-
страивать» общую картину, представляя тем самым целостный
эмпирико-интеллектуальный образ предмета. Кроме того, по-
стичь сущность воображения поможет следующая аналогия. Во-
ображение на уровне восприятия — как его описывает Платон —
есть не что иное, как драйвер, объединяющий (i) чувственные
ощущения, (ii) память и (iii) смыслы, выраженные в речи, и в ре-
зультате приводящий мышление к комплексному, интегрально-
му прототипу изучаемой вещи или явления.

Если воображение — это драйвер, то ощущения, память и мыс-
ли суть переносимые, транспортируемые содержания этого драй-
вера. При этом — надо понимать — ни ощущения, ни память, ни
смыслы без синтетической деятельности воображения-драйвера

5 Пер. Т.Ю. Бородай и А.А. Пичхадзе, сверен И.И. Маханьковым.

251



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

вообще не работают и даже не проявляют себя. Таким образом,
воображение превращает разрозненное, абстрактное, разнопла-
новое нечто в «достроенную», наделенную внешним обликом
и смыслом вещь. Теперь об этой вещи может быть высказано суж-
дение (мнение)6. В действительности, до истины в неизменных
идеях пока еще далеко. Однако лиха беда начало!

Способность воображения-драйвера эффективно «достраи-
вать» чувственно воспринимаемый предмет убедительно пока-
зал и объяснил марбургский неокантианец Василий Сеземан:

Обычно считается, что чувственное восприятие не связано с де-
ятельностью воображения. Первое состоит только из тех данных,
которые нам дают в этот момент внешние органы чувств. Но на
самом деле это не так. В структуру чувственного восприятия, кро-
ме этого, входят те дополнения и связи элементов, которые по-
лучены в прошлом опыте и из наших врожденных или приоб-
ретенных категориальных схем (например, схем пространствен-
ных форм и отношений, схем предметов). Следовательно, вос-
приятие — это не просто пассивное получение внешних впечат-
лений, это — конструктивный акт, синтезирующий данное с тем,
чего нет, и только этот синтез определяет образ воспринимаемо-
го мира в нашем сознании7.

Дальше Сеземан разъясняет:
Но не только синтетический характер внешнего восприятия за-
ставляет нас признать, что в образовании этого восприятия участ-
вует воображение, но и отношение воспринимаемого образа к ре-
альному предмету, являющемуся нам в этом образе. Нашим от-
даленным органам чувств (и особенно зрению) предметы и со-
бытия всегда предстают в определенной перспективе. В каждый

6 Следует подчеркнуть, что истинное мнение возможно лишь в том случае,
если воображение осуществит правильное воспроизведение и рекогницию. Од-
нако возможна ситуация, в которой на верную репродукцию образа (допустим,
знакомого человека) накладывается ложное схватывание, вызванное ошибкой
зрения. Кроме того, под истинное схватывание предмета может подкладывать-
ся ложное воспроизведение, полученное из-за ошибки памяти. Как раз в резуль-
тате и того, и другого возникают ложные мнения.

7 Сеземан 2025: 206.

252



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

настоящий момент мы видим не всё целое, а только определен-
ную его сторону, которая зависит от взаимоотношений субъекта
и объекта в пространстве, от освещения и других внешних и внут-
ренних обстоятельств. Следовательно, образ не вполне совпадает
с самой вещью, он не охватывает всех элементов и свойств пред-
мета, равно как и не показывает всех их взаимосвязей. Поэтому
в перспективном образе всегда имеются определенные пустые
места (Leerstellen), не заполненные чувственными данными, но
тем не менее принадлежащие структуре образа определенным
характерным способом (например, задняя, невидимая сторона
объекта, его середина или часть, покрытая тенью). Именно эта
особенность зрительного образа позволяет ему заменять реаль-
ный объект, быть его проявлением в том смысле, что он означает
больше, чем то, что он непосредственно (то есть по отношению
к содержащимся в нем чувственным элементам) есть8.

Следует особо подчеркнуть: у воображения, как уже было за-
мечено, имеется качество, обращенное, если позволено будет так
выразиться, в будущее. Это свойство воображения, как выясняет-
ся, двоякого рода. В одном случае — при эмпирическом распозна-
вании предмета — «живописец» предвосхищает образ с трудом
узнаваемой вещи (например, фигуры человека), в результате че-
го складывается либо истинное (при верной рекогниции), либо
неверное мнение о нем (в ситуации с ошибочным узнаванием).

В иной обстановке тот же «живописец» рисует картины, ко-
торые, как выражается Платон, мы «называем надеждами». Так,
например, «угодливый» художник может представить картину
нашей жизни, полной богатства и чувственных (т.е. ложных) удо-
вольствий (Phlb. 40аb). Этот второй эпизод, само собою разумеет-
ся, выходит за рамки ситуаций чувственного восприятия и дол-
жен рассматриваться в границах той области, в которой вообра-
жение «обретает крылья» и «трансцендирует» за пределы эмпи-
рического опыта. К этой теме я еще вернусь. Теперь же следует
обратить внимание на первый казус.

Воображение, которое предвосхищает с трудом узнаваемый
предмет чувственного восприятия, — это, без сомнения, будущий

8 Сеземан 2025: 208.

253



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Эпикуров пролепсис (πρόληψις), некое предвосхищение чувствен-
ного опыта, или предвосхищающее схватывание, позволяющее
верно распознать воспринимаемый предмет. Диоген Лаэрций ав-
торитетно утверждает в отношении эпикурейцев:

Предвосхищением они называют нечто вроде постижения, или
верного мнения, или понятия, или общей мысли, заложенной
в нас, то есть памятование того, что часто являлось нам извне,
например: «Вот это — человек». В самом деле, тотчас, как мы го-
ворим «человек», предвосхищение вызывает в нашей мысли его
оттиск, предварением которого были ощущения. Точно так же
и для всякого слова становится наглядна первичная его подос-
нова; и мы не могли бы даже начинать разыскание, если бы не
знали заранее, что́ мы разыскиваем. Так, чтобы спросить: «Кто
там стоит поодаль, лошадь или корова?» — нужно знать заранее,
благодаря предвосхищению, облик и той и другой. Ведь мы не
могли бы даже назвать предмет, если бы в силу предвосхищения
не познали заранее его оттиск. Стало быть, предвосхищения име-
ют силу очевидности (D.L. 10.33)9.

Историкифилософии давно уже догадались и утверждают, что
концепциюпролепсиса Эпикур создал в качестве ответа на знаме-
нитыйплатоновский эпистемическийпарадокс, а именно апорию
Менона:

Но каким же образом, Сократ, ты будешь искать вещь, не зная
даже, что́ она такое? Какую из неизвестных тебе вещей изберешь
ты предметом исследования? Или если ты в лучшем случае даже
натолкнешься на нее, откуда ты узнаешь, что она именно то, чего
ты не знал? (Men. 80d)10.

Переформулировка Сократом апории Менона гласит:
Значит, человек, знает он или не знает, всё равно не может ис-
кать. Ни тот, кто знает, не станет искать: ведь он уже знает, и ему
нет нужды в поисках; ни тот, кто не знает: ведь он не знает, чтó
именно надо искать (Men. 80e)

9 Пер. М.Л. Гаспарова.
10 Здесь и далее пер. С.А. Ошерова.

254



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

У Платона апория Менона выводит его в конце концов на
трансценденталистское учение об анамнесисе как источнике по-
знания a priori. Тем самым Платон «загодя» предвосхитил Эпи-
курово возражение на апорию Менона. Спустя длительное время
и точно так же в связи с познанием a priori об Эпикуровом про-
лепсисе вспомнит Кант. Размышления кёнигсбергского филосо-
фа о пролепсисе, как мы ниже увидим, чрезвычайно важны для
исследования воображения. Кант утверждал:

Всякое познание, посредством которого я могу a priori познать
и определить всё относящееся к эмпирическому познанию, мож-
но назвать антиципацией; без сомнения, Эпикур употреблял тер-
мин πρόληψις именно в этом значении. Но в явлениях есть нечто
такое, что никогда не познается a priori и поэтому составляет ис-
тинное отличие эмпирического познания от познания a priori,
а именно ощущение (как материя восприятия); следовательно,
ощущение есть, собственно, то, что никак нельзя антиципиро-
вать. Напротив, чистые определения в пространстве и времени
как в отношении фигуры, так и в отношении величины [как та-
ковой] можно было бы назвать антиципациями явлений, пото-
му что они представляют a priori то, что всегда может быть дано
в опыте a posteriori11.

Однако для нас из кантовских размышлений об антиципаци-
ях восприятия важны следующие выводы. Философ настаивал на
том, что коль скоро «все явления вообще суть непрерывные вели-
чины», то, следовательно,

такие величиныможно назвать такжетекучими, потому что син-
тез (продуктивной способности воображения), создающий их,
есть движение вперед во времени, непрерывность которого мы
особенно склонны обозначать словом текущий (истекший)12.

Таким образом, воображение на своем «изначальном» уровне
чувственного восприятия (i) выполняет синтетическую функцию,

11 KrVB 208–209; Кант 2006a: 293 (здесь и далее перевод обоих изданий «Кри-
тики чистого разума» Н.О. Лосского, сверен Н.В. Мотрошиловой).

12 KrVB 211–212; Кант 2006a: 297.

255



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

объединяющую воедино ощущения, память и рассудочные смыс-
лы; (ii) на основе разрозненных и неполных данных восприя-
тия «достраивает» общую картину постигаемой в опыте вещи;
(iii) служит проводником (драйвером) для ощущений, содержа-
ния памяти и нечувственных сущностей на их пути к целостно-
му ноэтическому и эмерджентному образу предмета; (iv) являет-
ся основанием для совокупного механизма рекогниции, иденти-
фикации и репродукции, называемым пролепсисом, — независи-
мо от того, каков он по своей природе, чувственно-рассудочный
или априорный. Таковы, пожалуй, самые основные функции во-
ображения на его первичном уровне.

Многообразие воображения

Воображение, играющее важнейшую роль не только в позна-
нии, но и в самодовлеющей жизни человека, помещается фило-
софомна предназначенные для него разнообразныеместа. В седь-
мой книге «Государства» Платон осуществляет синопсис всей
структуры познавательных способностей души, представленный
в виде знаменитой Разделенной Линии.

Умопостигаемый (νοητόν) мир, в котором пребывают сущно-
сти (οὐσία), представляет собою область мышления (νόησις). Вся
она разделена на две части: познание (ἐπιστήμη) и рассуждение
(διάνοια). Ниже располагается мир становления (γένεσις), включа-
ющий в себя пространство мнения (δόξα), которое в свою очередь
подразделяется на веру (πίστις) и воображение (εἰκασία). Во всей
структуре укоренена пропорция: как сущность относится к ста-
новлению, так мышление — к мнению; и как мышление относит-
ся к мнению, так познание относится к вере, а рассуждение к во-
ображению (R. 7, 533e–534a)13. Последние две способности «име-
ют дело с образами, διάνοια — с формами умопостигаемого мира,
εἰκασία— с подобиямиипризраками чувственно воспринимаемо-
го, материального; на выходе первая дает знание (ἐπιστήμη), вто-
рая — мнение»14.

13 Здесь и далее «Государство» в пер. А.Н. Егунова.
14 Гараджа 2025: 266.

256



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

Таким образом, в структуре Линии воображение как εἰκασία
рассматривается на своем первоначальном чувственном уровне.
Не случайно Платон считает, что на этой ступени познания че-
ловек пользуется «образными подобиями», «отражениями в во-
де», или, как говорит Алкиной, «воображаемыми представлени-
ями» и «образами в зеркалах и других прозрачных и гладких
предметах» (Alcin. 18.2)15. Вполне закономерно, что философ для
описания воображения использует здесь субстантив εἰκασία — во-
ображение, уподобление. Другой термин, используемый для обо-
значения воображения, — φαντασία (воображение, рассуждение,
обобщение) — появится при дескрипции иных функций этой спо-
собности16.

В диалоге «Софист» Платон рассуждает о различных способ-
ностях души. Мышление (точнее, рассудок, διάνοια) — это «бесе-
да души с самою собой»; мнение (δόξα) есть «завершение мыш-
ления»; представление (φαντασία) выглядит как «смешение ощу-
щения и мнения» (Sph. 264ab)17, что́ мы, собственно, и наблюда-
ли в «Филебе». Причем нужно отметить, что в одном случае Пла-
тон обозначает представление как φαντασία (Sph. 263d), а в другом
использует термин φαίνεται — то, что представляется, т.е. явле-
ние, кажимость, видимость (Sph. 264b). Такой переход от εἰκασία
к φαντασία и φαίνεται связан с переключением философа с чув-
ственного уровня воображения на ступень размышлений об ис-
кусстве и роли нашей способности в этой сфере. Итогом рассужде-
ний становится известная классификация двух видов «искусства
подражания»18.

15 Пер. Ю.А.Шичалина, сверен И.И. Маханьковым.
16 Древнегреческий глагол εἰκάζω имеет следующие значения: α) «изобра-

жать, рисовать, уподоблять»; β) «сравнивать»; γ) «предполагать, догадываться».
Существительное, используемое Платоном и ведущее свое происхождение от
этого глагола, εἰκασία, означает, соответственно: α) «изображение, воображение,
уподобление»; β) «сравнение»; γ) «предположение, догадка». Существитель-
ное φαντασία означает «представление», «воображение», а другой субстантив—
φάντασμα (фантасма) — имеет значения «явление», «призрак», «привидение»;
«пустое воображение».

17 Здесь и далее «Софист» в пер. С.А. Ананьина.
18 Сотворять подражание, согласно Платону, означает заниматься «уподоб-

257



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

В «Софисте» изящная сфера разделяется на (i) искусство, тво-
рящее образы (εἰκαστικήν), которое Платон называет «подража-
тельным» (τοῦ μιμήματος), откуда и происходит «мимесис» (Sph.
235d), а также (ii) искусство, создающее призраки (призрачные по-
добия) (φανταστικήν) (Sph. 236с). И здесь мы снова встречаемся
с εἰκασία и φαντασία как разновидностями (уровнями) воображе-
ния. Оставив в стороне проблему отнесения софистов к одному из
видов «искусства обмана», а также подробные дескрипцииПлато-
на различных видов искусств и их характеристик, сосредоточим-
ся на отличиях двух основных способов воображения19.

Создатели образов ориентируются прежде всего на материаль-
ные параметры образца-подлинника (длина, ширина, глубина),
при этом их главной целью являются, пожалуй, два стремления:
α) чтобы копия была похожа по размерам и β) чтобы она была
прекрасна. Такова, вероятно, εἰκασία: в искусстве этот способ во-
ображения стремится к физическому подобию, стараясь одновре-
менно улучшить копию, сделать ее прекраснее, чем образец. Пла-
тон называет такое искусство «изобразительным».

В свою очередь, создатели призраков, по мысли Платона, с од-
ной стороны, тяготеют к прекрасному, но с другой — их произ-
ведения вовсе не пытаются быть сходными с образцом. Вероятно,
представители такого искусства слишкоммного привносят своего,
т.е. того, что не вполне сочетается с реальным предметом. Можно
предположить, что φαντασία — тот способ воображения, при ко-

лением, упражнением ощущений с помощью навыка, опыта и способностей
к угадыванию» (Phlb. 55e).

19 Вероятно, нет смысла рассматривать тот «случай творчества», который
Платон излагает в диалоге «Ион»: одержимый «божественным вдохновением»,
поэт в строгом смысле не является автором своих творений, поскольку он сам —
лишь божественный «промысел», слагающий поэмы «не благодаря искусству,
а лишь в состоянии вдохновения и одержимости». Такое искусство, как и сам
поэт, принадлежит богам. Соответственно, такие поэты — «не что иное, как тол-
кователи воли богов, одержимые каждый тем богом, который им владеет» (Ion
533e–535a; пер. Я.М. Боровского). Безусловно, в творчестве этих поэтов неизбеж-
но присутствует воображение, однако анализировать поэтическое воображение,
исступление и вдохновение, данные богами, в силу целого ряда известных при-
чин не представляется возможным.

258



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

тором мысль творца уже отрывается от материального прототипа
и, стремясь к прекрасному, не обременяет себяжесткими строгим
уподоблением. Философ полагает, что это искусство — «творче-
ское».

Таким образом, можно заключить, что трансфер воображения
от εἰκασία к φαντασία есть не что иное, как переход от сугубо
подражательного, уподобляющего искусства к более творческому
и свободному от материального предмета. Соответственно, эти
типы воображения можно интерпретировать следующим обра-
зом: (i) εἰκασία — воображение, ориентированное на чувственные
ощущения и физический паттерн; стремящееся к уподоблению
и более точному воспроизведению вещей мира; оно крепко «дер-
жится за землю», «не теряет головы» и не нуждается в «крыльях».

Совсем другое дело — (ii) φαντασία: воображение, отрывающе-
еся от земных оригиналов; в своем максимально свободном дви-
жении оно может α) либо устремляться к «творческому» искус-
ству, β) либо выродиться в пустую и бесплодную фантазию, насе-
ленную опасными иллюзиями и призраками и регрессирующую
в болезнь, γ) либо трансформироваться в неистовство (манию).

В отношении третьего варианта, предполагающего неистов-
ство, можно сказать следующее. В диалоге «Федр» Платон выде-
ляет четыре вида неистовства (μανία) души: (i) неистовство про-
рицательницы в Дельфах, жриц в Додоне, (ii) во время молитв бо-
гам и служения им, (iii) одержимость, посланная Музами и охва-
тывающая нежную и непорочную душу вакхическим восторгом
ипобуждающая к творчеству, (iv) неистовство от созерцания идей
и стремления к ним (Phdr. 244a–245a)20.

Воображение, безусловно, тесно связано с этими видами неис-
товства — поскольку неистовство есть пассионарная и восходя-
щая психическая энергия, питаемая воображением. Без особен-
ной энергии воображение не достигает уровня творчества и, ве-
роятно, остается на уровне свободной синтетической деятельно-
сти рассудка. Мания, покидая уровень восприятия, где вообра-

20 Платоновский «Федр» приводим в пер. А.Н. Егунова.

259



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

жение играет синтетическую роль, может переходить в опасные
неистовства, в отчуждение от ума, когда «животное» воображе-
ние полностью заменяет реальный для здорового человека мир
и ведет к сумасшествию21. Неистовство, мания, или особого рода
интенциональность, есть не только воображение как синтез и кон-
струирование, но и наделение смыслом, ценностями, которыемо-
гут приобретать форму страсти! Тогда воображение выходит за
рамки образного конструирования, отрывается от ума (ноэсиса
и дианойи) и становится либотворчеством, в разной степени свя-
занным с реальностью здорового человека, либо сумасшествием
в самых различных формах. Однако каждая мания базируется на
воображаемом идеале и стремлении.

Воображение — изначальная способность души, когда она свя-
зана с телом и действием органов чувств, т.е. это — телесно-
разумный инструмент души, использующий память как свой ин-
струмент. Воображение необходимо как при дианойе, так и при
ноэсисе. Связь с чувственностью («за пределами» чувственного
восприятия и мнения) может привести к неистовствам (мани-
ям) — плохим и хорошим. Душа может совершать катарсис и ана-
басис, полностью отрешаясь от тела и всего чувственно восприни-
маемого, номожет, как указывает Платон, «впасть в неистовство»,
при котором на первое место выдвигается как раз «отвязное» во-
ображение, а не ноэсис и дианойя. Такое воображение уводит че-
ловека далеко от чистого разумения идей, прямо в противополож-
ную сторону.

Стало быть, Платон идет от εἰκασία, синтетического вообра-
жения-драйвера на чувственно воспринимаемом уровне, к φαντα-
σία, воображению, готовому «трансцендировать» «за пределы»

21 Такое возможное состояние человека довольно близко к «описанным
в четвертой книге „Государства“ (R. 439–441) двум низшим началам души, „во-
жделеющему“ и „своенравному“ (τὸ ἐπιθυμητικόν и τὸ θυμοειδές), которые отли-
чаются друг от друга и могут яростно спорить. Именно эта „слепленная“ часть
души оказывается у Платона неким „подражательным“, „иллюзорным“ субъек-
том, изменяющимся и разделенным. Чтобы душа попала в „подлинное“ состо-
яние, ей надо обрести простоту и единство, где нет никакой разделенности»
(Протопопова 2025: 18–19).

260



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

чувственного восприятия и способному порождать φάντασμα, т.е.
бесплодные (а точнее — безосновательные) фантазии, призраки,
или «игру воображения» (φάντασμα), как философ называет этот
феномен в девятой книге «Государства» (R. 584a).

Не хотелось бы заканчивать размышления о воображении
у Платона на такой драматической ноте. Поэтому я позволю се-
бе вернуться к «здоровому» воображению и обратить внимание
на «хорошее» использование воображения в одной из самых луч-
ших и светлых областей человеческой жизни — науке.

В седьмой книге «Государства» Платон разрабатывает тему
изучения наук как этапа восхождения к чистым эйдосам и под-
линному бытию. Приобщение к наукам (арифметике, геометрии,
стереометрии, астрономии, музыке) предполагает широкое ис-
пользование воображения. Более того, без хорошо развитого во-
ображения постичь науки в принципе невозможно22. Ибо, ес-
ли вы занимаетесь арифметикой, то жизненно важно научить-
ся «созерцать природу чисел» или «мысленно разделить еди-
ницу», т.е. операциям, которые можно осуществить исключи-
тельно в воображении (R. 525c–e). Геометрия требует способности
проводить воображаемые процедуры под названиями: «постро-
им четырехугольник», «проведем линию», «произведем наложе-
ние» (R. 527a). Стереометрия вырабатывает мысленное (вообража-
емое) умение «измерять глубину» (R. 528d). Астрономия — вооб-
ще царство воображения, поскольку человек, созерцающий звезд-
ное небо, «видит это припомощимышления, а не глазами». «Узо-
ры на небе» постигаются «разумом и рассудком, но не зрением».
Следовательно, освоить астрономию можно только в том случае,
если мы используем «разумное по своей природе начало нашей
души» (R. 529b–530b). Наконец, музыка как теория гармонии поз-
воляет человеку выработать умение отыскивать «числа в воспри-
нимаемых на слух созвучиях» (R. 531bc), что возможно только с ис-
пользованием воображения. Следовательно — главный вывод! —

22 «Математическое рассуждение — это конструктивная деятельность вооб-
ражения (phantasia), которая ограничена не абстракцией от чувственного опыта,
а формами, постигаемыми умом (nous) (White 2006: 240).

261



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

без воображения невозможно постичь науки и диалектический
метод и, стало быть, осуществить анабасис. Проще говоря: без во-
ображения не достигнешь Блага!

Первичное синтетическое воображение Канта

Известное кантовское высказывание гласит:
Что сила воображения есть необходимая составная часть самого
восприятия, об этом, конечно, не думал еще ни один психолог.
Это объясняется отчасти тем, что эту способность ограничивают
только деятельностьюрепродукции (воспроизведения), а отчасти
тем, что полагают, будто чувства не только дают нам впечатле-
ния, но даже и соединяют их и создают образы предметов, между
тем как для этого, без сомнения, кроме восприимчивости к впе-
чатлениям требуется еще нечто, а именно функция синтеза впе-
чатлений23.

Кант упрекает, как мы видим, психологов. Однако чрезвычай-
но сомнительно, что он знал о разработках Платона в отношении
воображения в процессе чувственного восприятия. Так или ина-
че, но кёнигсбергский философ — в качестве исследователя вооб-
ражения на изначальном уровне сознания и чувственного опы-
та — предстает верным последователем афинского схоларха. В си-
лу очевидных причин учение Канта о воображении более обшир-
ное и разработанное, нежели у Платона. Тем не менее мы наблю-
даем единую линию развития важнейшей философской темы.

Любое познавательное действие — будь то научный опыт или
жизненное восприятие чего-то или кого-то — начинается с аффи-
цирования нашей рецептивности предметами вне нас, отнесени-
ем ощущений к созерцаниям и синтетическому рассудку. Стало
быть, изначально в нас присутствуюттри субъективных источни-
ка познания, делающих возможным сам рассудок и весь опыт как
продукт рассудка: (i) многообразное в чистом созерцании, (ii) син-
тез этого многообразного посредством способности воображения

23 KrVA 120; Кант 2006b: 173.

262



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

(Einbildungskraft), (iii) понятия, сообщающие единство синтезу во-
ображения24. Можно обозначить три источника еще короче: чув-
ства, способность воображения, апперцепция25.

Сущностным ядром кантовского трансцендентализма являет-
ся так называемый «трансцендентальный факт»: «Все созерца-
ния суть для нас ничто и нисколько не касаются нас, если они
не могут быть восприняты в сознании, всё равно, влияют ли они
на него прямо или косвенно; иным путем познание невозмож-
но»26. В черновых набросках 1780 г., в знаменитом фрагменте B 12,
философ подробнее раскрывает сущность этого «краеугольного»
основания:

Все явления ничто для нас, если они не воспринимаются в созна-
нии. Их отношение к возможному познанию есть, следователь-
но, не что иное, как отношение к сознанию. Но всякая связь мно-
гообразного созерцания — ничто, если оно не было воспринято
в единстве апперцепции. Подобнымже образом любое самопо се-
бе возможное познание относится к возможному познанию толь-
ко благодаря тому, что вместе со всеми другими возможными по-
знаниями оно находится в отношении к апперцепции27.

Следовательно, воображение обнаруживает себя уже на самом
первоначальном уровне сознания и познания, на ступени экспли-
кации «чистого, изначального, неизменного сознания» — транс-
цендентальной апперцепции28. Это изначальное сознание начи-
нает свою исключительно спонтанную (= свободную) деятель-
ность (и тем самым проявляет себя) через триединый синтез.

(i) Синтез аппрегензии в созерцании демонстрирует нам, что
всё многообразное должно присутствовать в сознании «как содер-
жащееся в одном мгновении», ибо только при этом условии будет
достигнуто единство сознания и, стало быть, единство созерцания.

24 KrVA 78–79; Кант 2006b: 123.
25 KrVA 115; Кант 2006b: 167.
26 KrVA 116; Кант 2006b: 167.
27 Кант 2000: 220 (LB1 B 12); пер. В.В. Васильева.
28 KrVA 107; Кант 2006b: 157.

263



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Говоря короче, сознание обладает способностью и возможностью
схватывать. Без схватывания невозможно никакое восприятие.

(ii) Синтез репродукции (воспроизведения) в воображении — глав-
ный синтез нашей темы. Его суть заключена в следующем: су-
ществует эмпирический закон репродукции, согласно которому
представления, часто следовавшие друг за другом, в конце кон-
цов ассоциируются, что позволяет одному представлению—даже
при отсутствии другого представления в восприятии в данный
момент — переходить к этому другому представлению согласно
«постоянному правилу».

Здесь речь у Канта идет как раз о том феномене, который уже
был отмечен у Платона: воображение «достраивает» предмет или
некоторое положение дел, создавая тем самым целостную — а не
хаотичную и разрозненную — картину восприятия. Пример само-
го Канта, говорящий об этой способности воображения, достаточ-
но большой, но вполне демонстративный:

Если бы киноварь была то красной, то черной, то легкой, то тя-
желой, если бы человек принимал образ то одного, то другого
животного, если бы в самый длинный день в году земля быва-
ла покрыта то плодами, то льдом и снегом, тогда мое эмпириче-
ское воображение не имело бы даже и повода мысленно воспро-
изводить при представлении о красном цвете тяжелую киноварь;
точно так же если бы определенное слово обозначало то одну, то
другую вещь или если бы одна и та же вещь называлась то так, то
иначе, без всякого правила, которому бы подчинялись явления,
то не мог бы иметь место эмпирический синтез репродукции29.

Иначе говоря, воображение, используя память в качестве соб-
ственного инструмента, выстраивает или достраивает предмет
восприятия. Воображение в таком случае есть не что иное, как об-
ширная, едва ли не безграничная коллекция («фактотека») жиз-
ненного опыта, заполненная людьми, другими живыми суще-
ствами, предметами, ситуациями, положениями дел и т.д. до бес-
конечности. Именно такая «связь многообразного», содержаща-

29 KrVA 101–102; Кант 2006b: 149.

264



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

яся в памяти и воображении, позволяет способности воображе-
ния репродуцировать представления, т.е. достраивать их на осно-
ве имеющегося опыта.

Еще один кантовский пример:
Без сомнения, если я мысленно провожу линию, или представ-
ляю себе время от одного полудня до другого, или хочу лишь
представить себе некое определенное число, я необходимо дол-
жен сначала мысленно брать одно за другим эти многообраз-
ные представления. Если бы я постоянно забывал предшествую-
щие представления (первые части линии, предшествующие ча-
сти времени или последовательно представляющиеся единицы)
и не репродуцировал бы их, переходя к следующим, то у меня ни-
когда не могло бы возникнуть целостное представление, не мог-
ла бы возникнуть ни одна из вышеназванных мыслей и даже не
смогли бы образоваться чистейшие и первые основополагающие
представления о пространстве и времени30.

Эту способность воображения Кант называет «чистым транс-
цендентальным синтезом воображения»31. Подобный синтез на-
столько тесно связан с синтезом аппрегензии, что Кант допускает
отождествление:

в нас есть деятельная способность синтеза этого многообразно-
го, которую мы называем способностью воображения, а ее дея-
тельность, направленную непосредственно на восприятия, я на-
зываю аппрегензией. Эта способность воображения должна сво-
дить многообразное [имеющееся] в созерцании в один образ; сле-
довательно, до этого оно должно включить впечатления в сферу
своей деятельности, т.е. осуществлять их аппрегензию32.

Как мы уже видим — и позже получим дополнительные под-
тверждения, — воображение не фокусируется на одном лишь вто-
ром синтезе, а целиком распространяется на весь триединый син-
тез, на весь процесс формирования предмета опытного представ-
ления от начала до конца.

30 KrVA 102; Кант 2006b: 151.
31 KrVA 101; Кант 2006b: 151.
32 KrVA 120; Кант 2006b: 173.

265



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

(iii) Синтез рекогниции в понятии обнаруживает еще один
механизм формирования воображением «предмета представле-
ния». Синтезы схватывания и воображения уже сформировали
некий предмет, нечто. Но пока еще этот предмет, как говорит
Кант, равен X. Он нам неизвестен. Чтобы понять его сущность,
нужно дать ему имя. В данном случае имя — это понятие. Следо-
вательно, уже сформированное многообразное необходимо под-
вести под только ему соответствующее понятие. Именно поня-
тие на основе трансцендентальной апперцепции придает много-
образному единство. Кант говорит:

мы мыслим треугольник как предмет, когда сознаем сочетание
трех прямых линий согласно правилу, соответственно которому
такое созерцание всегда может быть показано. Это единство пра-
вила определяет всё многообразное и ограничивает его услови-
ями, которые делают возможным единство апперцепции; поня-
тие этого единства и есть представление о предмете = X, который
я мыслю посредством упомянутых предикатов треугольника33.

Очевидно, что эту мысленную операциюпостроения треуголь-
ника также осуществляет воображение. Именно поэтому Кант
утверждает, что если «в основе возможности всякого познания
лежит это единство апперцепции, то трансцендентальное един-
ство синтеза воображения есть чистая форма всякого возможного
познания и через нее, стало быть, должны представляться а priori
все предметы возможного опыта»34. Иначе говоря, воображение
изначально «вшито» в процесс формирования чувственных ощу-
щений и восприятий, синтетическую работу рассудка и — как мы
позже убедимся — разума35. Стало быть, понятие воображения
можно обобщить следующим образом:

33 KrVA 105; Кант 2006b: 155.
34 KrVA 118; Кант 2006b: 171.
35 Невозможно не согласиться с Мартином Хайдеггером, который полагал,

что трансцендентальная способность воображения должна рассматриваться
третьей основной способностью наряду с чувственностью и рассудком. Хайдег-
гер утверждал, что именно способность воображения «есть тот самый „неиз-
вестный общий корень“ обоих стволов» и что «структура этих способностей

266



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

Опыт— тот, что есть у человека, — включает в себя чувственность,
воображение и рассудок, и на каждом уровне действует синтез.
Многообразное созерцаний (т.е. масса впечатлений), получае-
мых нами через чувства, должно быть постигнуто в едином слож-
ном созерцании; предыдущие созерцания должны быть воспро-
изведены в воображении; а синтезированные созерцания долж-
ны быть подведены под понятие рассудком. В связи с этим во-
ображение выступает посредником (mediates) между чувственно-
стью и рассудком: рассудок требует воображения, которое, в свою
очередь, требует чувственности36.

Кант утверждал совершенно однозначно: «рассудок, под на-
званием трансцендентального синтеза способности воображения,
производит на пассивный субъект, способностью которого он яв-
ляется, такое действие, о котором мы имеем полное основание
утверждать, что благодаря этому внутреннее чувство аффициру-
ется»37. Это значит, что оформление созерцания «становится воз-
можным только через осознание определения внутреннего чув-
ства при помощи трансцендентального действия способности во-
ображения (синтетическое влияние рассудка на внутреннее чув-
ство), называемого мной фигурным синтезом»38.

Во втором издании «Критики чистого разума», где имено-
вание «триединый синтез» уступило место другим названиям,
Кант утверждает в отношении фигурного синтеза (который по су-
ти заменяет синтезы аппрегензии и репродукции):

фигурный синтез, если он относится только к первоначальному
синтетическому единству апперцепции, т.е. к тому трансценден-
тальному единству, которое мыслится в категориях, должен в от-
личие от чисто интеллектуальной связи называться трансцен-
дентальным синтезом способности воображения. Способность во-

[чувственности и рассудка] укоренена в структуре трансцендентальной способ-
ности воображения так, что она может „вообразовывать“ лишь в структурном
единстве с ними» (Хайдеггер 1997: 78–79).

36 Beaney 2010: 95.
37 KrVB 153–154; Кант 2006a: 229.
38 KrVB 154; Кант 2006a: 229.

267



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ображения (Einbildungskraft) есть способность представлять пред-
мет в созерцании также и без присутствия этого предмета. Раз
все наши созерцания чувственны, то способность воображения —
ввиду субъективного условия, единственно при котором она мо-
жет дать рассудочным понятиям соответствующее созерцание, —
принадлежит к чувственности; однако поскольку ее синтез есть
приведение в действие спонтанности, которая является опреде-
ляющей, а не всего лишь определяемой подобно чувствам, стало
быть, может a priori определять чувство по его форме сообразно
с единством апперцепции, — постольку способность воображе-
ния есть способность a priori определять чувственность, и ее син-
тез созерцаний сообразно категориям должен быть трансценден-
тальным синтезом способности воображения; это есть действие
рассудка на чувственность и первое применение его (а также ос-
нование всех остальных способов применения) к предметам воз-
можного для нас созерцания39.

Таким образом, способность воображения обладает двусостав-
ной природой и, стало быть, одновременно принадлежит и чув-
ственности, и рассудку. А поскольку эта замечательная способ-
ность является спонтанной, т.е. свободной, то Кант называет ее
«продуктивной способностью воображения»40, в отличие от так-
же существующей репродуктивной.

Итак, мы убедились, что, как и в случае с Платоном, воображе-
ние у Канта выполняет на изначальном уровне те же самые функ-
ции: синтезирует ощущения, память и смысл представления, вы-
раженный в понятии, создавая тем самым вещь опыта.

Так же, как и у Платона, кантовское воображение способно вы-
ходить на другую ступень человеческой активности и принимать
на себя иные функции.

Другое воображение

Рассмотрим теперь «выход» воображения «за пределы» чув-
ственно-рассудочного синтеза — тот «выход», который можно

39 KrVB 151–152; Кант 2006a: 225–227.
40 KrVB 152; Кант 2006a: 227.

268



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

назвать трансцендированием воображения. Здесь мне хотелось
бы обратиться к двум основным «трансцендентным» случаям —
одному весьма достойному, связанному с благорасположением,
другому — с противоположной характеристикой.

Говоря об искусстве, Кант всегда и с явным удовольствием
представляет читателю свободную игру способности воображе-
ния при созерцании (= конструировании) эстетической формы41.
При этомфилософ прекрасно осознает, что творческая работа спо-
собности воображения в эстетике — это чрезвычайно высокий
уровень развития воображения, и его истоки коренятся, конечно
же, гораздо глубже и не настолько явлены (манифестированы) по
сравнению с эстетическим созерцанием.

Подводя итог к первому разделу аналитики прекрасного, Кант
раскрывает сущность воображения в искусстве и утверждает, что
эстетический вкус есть «способность выносить суждения о пред-
мете по отношению к свободной закономерности способности во-
ображения (Einbildungskraft)»42. При этом философ выделяет спе-
цифику воображения в эстетической области.

Поскольку способность воображения рассматривается здесь
с точки зрения присущей ей свободы, то она выступает (i) не
как репродуктивная, а исключительно в качестве самодеятель-
ной и продуктивной способности, которая может творить «произ-
вольные формы возможных созерцаний». При этом воображение
(ii) связано определенной формой объекта эстетического воспри-
ятия и, следовательно, должно было бы действовать согласно за-
кону рассудка, синтезирующего многообразное. Однако в эстети-
ческой сфере этого не происходит. Воображение здесь не может
быть связано закономерностями рассудка, синтезирующего пред-
мет. Напротив, совершается как будто прямо противоположное:

закономерность без закона и субъективное соответствие спо-
собности воображения с рассудком без объективного соответ-
ствия, когда представление соотносится с определенным поня-

41 Кант 2001: 217 (§ 16).
42 Кант 2001: 245.

269



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

тием о предмете, совместимы только со свободной закономерно-
стью рассудка (которую также можно назвать целесообразностью
без цели) и со своеобразием суждения вкуса43.

Иначе говоря, воображение в искусстве — как и везде — все-
гда связано с рассудком. Однако здесь, в изящных сферах, ригори-
стичный в области познания рассудок вовсе не придерживается
серьезности и авторитарности в деле конституирования предмет-
ности, а — напротив — допускает возможность не иметь никакой
познавательной цели, а просто испытывать блаженство от сужде-
ний вкуса. Эстетическое воображение в таком случае оказывает-
ся не привязанным к рассудочным правилам конституирования,
а наслаждается полной свободой, выходя тем самым за рамки эм-
пирического воображения и приобретая статус чистого, т.е. отно-
сящегося уже к разуму и не имеющего познавательной цели. Это
и называется «свободной игрой»44.

Второй случай «трансцендирования» воображения за преде-
лы уровня чувственного-рассудочного конституирования пред-
мета опыта философ как будто специально предваряет строгим
предостережением:

Воображению (Einbildungskraft), пожалуй, можно простить, если
оно иногда замечтается, т.е. неосмотрительно выйдет за преде-
лы опыта; ведь таким свободным взлетом оно по крайней мере
оживляется и укрепляется, и всегда легче бывает сдержать его
смелость, чем превозмочь его вялость. Но когда рассудок, вме-
сто того чтобы мыслить (denken), мечтает (schwärmt), — этого
нельзя простить уже потому, что от него одного зависят все сред-
ства для ограничения, где нужно, мечтательности воображения
(Schwärmerei der Einbildungskraft).
Правда, рассудок начинает это весьма безобидно и скромно.
Сперва он приводит в порядок первоначальные познания, кото-

43 Кант 2001: 245.
44 «Что означает „свободная игра“ воображения? Она существует, с одной

стороны, в субъекте эстетического опыта, а с другой — в создателе произведе-
ния искусства. Оба используют свободу воображения преобразовывать, играть
с представлениями, создавая таким образом новые возможности для упорядо-
чивания» (Zammito 2015: 463).

270



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

рые присущи ему до всякого опыта, но тем не менее всегда долж-
ны иметь свое применение в опыте. Постепенно он освобождает-
ся от этих ограничений, да и что может рассудку в этом поме-
шать, если он взял совершенно свободно свои основоположения
у самого себя?И вот дело касается сначала новоизобретенных сил
в природе, а вслед за этим и существ вне природы, одним словом,
дело идет о новом мире, для создания которого у нас не может
быть недостатка в материале, так как он обильно доставляется бо-
гатой фантазией (fruchtbare Erdichtung) и хотя не подтверждается
опытом, но и никогда им не опровергается45.

Представляется, что Кант, выступивший в свое время против
«обмана воображения», «нелепых фантазий» и прочих «диких
химер» разнообразных и многочисленных «духовидцев», вспо-
минал этот случай, когда годы спустя поместил в «Пролегоме-
нах» (1783) данный пассаж.

Свое знаменитое философское эссе Кант начинает в привыч-
ной для его работ этого жанра ироничной, а иногда и саркастич-
ной, манере:

Царство теней — рай для фантастов (Phantasten). Здесь они нахо-
дят безграничную страну, где они могут возводить какие угод-
но здания, не испытывая недостатка в строительном материале,
который обильно поставляется измышлениями ипохондриков,
сказками нянюшек, монастырскими россказнями о чудесах46.

Нет смысла пересказывать даже краткое содержание кантов-
ского эссе «Грезы духовидца, поясненные грезами метафизи-
ка» — книга всегда на полке. Достаточно сказать, что здесь Кант
выступает не только против «сочинений» и «духовной практи-
ки» шведского сначала ученого, затем мистика и, наконец, ясно-
видца Эммануила Сведенборга, но и — по касательной — против
спекулятивной метафизики Христиана Вольфа и вольфианцев,
которую философ к тому времени уже перерос. Какие же упреки
и нарекания заслужило «плохое» воображение тогда, в 1766 году?

45 Кант 1994b: 77 (§ 35).
46 Кант 1994a: 204.

271



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Нематериальный мир духов, призраки умерших людей, с ко-
торыми якобы общался ясновидец, — вот объекты, на которые на-
правлены ирония и сарказм автора. Какого же рода воображение
создает их? Кант прежде всего указывает, что каждый подобного
рода духовидец оказывается —

фантазеромпо крайнеймере в отношении тех образов, которыми
сопровождаются его видения, потому что у него возникают пред-
ставления, по своей природе чуждые и несовместимые с пред-
ставлениями человека в обычном состоянии и порождающие
сцепление странных образов в [его] внешнем чувственном вос-
приятии. Отсюда дикие химеры и причудливые гримасы, длин-
ными вереницами мелькающие перед обманутыми чувствами,
хотя, быть может, и имеющие своим источником действительное
духовное воздействие47.
Различного рода общения с духами, если они сводятся к «чи-

стой игре воображения» (bloße Hirngespenster), можно назвать
«грезами», поскольку они представляют собою «субъективно из-
мышленные (selbst ausgeheckte) образы», которые обманывают
чувства, представляясь как бы действительными предметами. Со-
ответственно,

тот, кто, бодрствуя, настолько углубляется в вымыслы и химеры
своего богатого воображения, что мало обращает внимания на
свои чувственные восприятия, которые для него в данный мо-
мент наиболее важны, справедливо называется бодрствующим
сновидцем (wachender Träumer). В самом деле, стоит только чув-
ственным восприятиям немного ослабеть, и человек засыпает,
а прежние химеры превращаются уже в настоящие сны48.
Почему это происходит? Один из вариантов ответа Канта та-

ков: духовидцы каким-то образом переносят свой внутренний
мир вовне, в сферу внешних предметов, которые действитель-
но возбуждают ощущения. Так возникают «призраки фантазии».
В отношении интригующих и занимательных рассказов Сведен-
борга о его общении с духами и призраками умерших людей,
Кант считает нужным сказать следующее:

47 Кант 1994a: 230.
48 Кант 1994a: 232–233.

272



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

в творении Сведенборга я нахожу ту самую причудливую игру
воображения, какую многие другие любители находили в игре
природы, когда в [очертаниях] пятнистого мрамора им рисова-
лась святая семья или в сталактитовых образованиях — монахи,
купели и церковные органы или даже когда ⟨…⟩ они на замерз-
шем оконном стекле обнаруживали звериное число и тройную
корону — всё такие вещи, которые видит только тот, чья голова
заранее ими набита49.

Наконец, завершая скандальную и шокирующую тему, соро-
кадвухлетний мудрец Кант философски рассудительно замечает:

граница между глупостью и разумностью столь незаметна, что,
долго идя путем одной из них, трудно не коснуться иногда хоть
сколько-нибудь и другой. Что же касается прямодушия, которое
иной раз даже вопреки сопротивлению рассудка дает себя угова-
ривать и принимает за истину твердые заверения, то его следует,
мне кажется, признать не естественно унаследованной тупостью,
а скорее остатком древней родовой простоты, которая для наше-
го времени не очень-то подходит и потому часто превращается
в глупость50.

Заключение: функции воображения

Несмотря на более чем двухтысячелетнююпропасть, оба фило-
софа — Платон и Кант — в своих магистральных темах о воображе-
нии стоят довольно близко, явно ощущая родственную эмпатию.

Оба мыслителя начинают тематизацию воображения с наибо-
лее глубокого уровня сознания — процесса формирования чув-
ственного восприятия. На этом уровне воображение и рассудок
действуют как единое целое. Воображение здесь (и у Платона,
и у Канта) выполняет следующие функции:

(i) синтезирует воедино чувственные ощущения, память и
смыслы, заложенные в словах повседневной речи или строгих по-
нятиях;

49 Кант 1994a: 251.
50 Кант 1994a: 247.

273



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

(ii) объединяет разрозненные и неполные чувственные дан-
ные и, пользуясь как своим опытным багажом, так и богатством
памяти, «достраивает» общую картину чувственного восприятия,
создавая из нечто вполне определенную вещь;

(iii) является драйвером (проводником) чувственных ощуще-
ний, памяти и нечувственных смыслов в процессе формирования
целостного ноэтического и эмерджентного образа предмета;

(iv) представляет собою фундамент для совокупного рассудоч-
ного механизма рекогниции, идентификации и репродукции, ко-
торый необходим для предвосхищения будущего опыта и кото-
рый Эпикур назвал пролепсисом, — независимо от того, каков он
по своей природе, чувственно-рассудочный или априорный.

Платоново и Кантово воображение способно и очень любит вы-
ходить в другие сферы, отрываться от рассудка и ощущений. Тем
самым воображение перестает быть эмпирическим и репродуктив-
ным и становится чистым и продуктивным. В некоторых случаях
подобное «трансцендирование» идет и воображению, и челове-
честву во благо, и тогда создается искусство (скандальное мне-
ние Платона о некоторых видах искусства лучше опустить). Од-
нако воображение может быть захвачено неистовством, манией
и страстями и порождать в таком случае совсем уж непригляд-
ные феномены социальной жизни — от духовидения до буйного
и непотребного помешательства.

Тот факт, что оба философа разрабатывали проблему вообра-
жения начиная с наиболее глубокого и максимально доступного
уровня порождает надежду, что эта замечательная одаренность
не останется тем, чего так опасался Кант, — «скрытой в глубине
души как мертвая и неизвестная нам самим способность»51.

51 KrVA 100; Кант 2006b: 149.

274



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

Литература

AA = Kant’s gesammelte Schriften. Herausgegeben von der Königlich Preußische
Akademie der Wissenschaften et al. Berlin: Druck und Verlag von Georg
Reimer et al., 1900–.

KrVA = Kritik der reinen Vernunft. 1. Auflage (1781).
KrVB = Kritik der reinen Vernunft. 2. Auflage (1787).
Гараджа, А.В. (2025), “«Введение к Платонову Иону, или О поэтическом

неистовстве» Марсилио Фичино (текст, перевод и комментарии)”,
Платоновские исследования 22.1: 263–281.

Кант, И. (1994a), “Грезы духовидца, поясненные грезами метафизи-
ка” (пер. под общ. ред. Б.Ю. Сливкера, сверен И.С. Андреевой), in
А.В. Гулыга (ed.), Иммануил Кант. Собрание сочинений в 8 томах,
2.203–266. М.: Чоро.

Кант, И. (1994b), “Пролегомены” (пер. B.C. Соловьева, сверен М.М. Беля-
евым), in А.В. Гулыга (ed.), Иммануил Кант. Собрание сочинений в 8
томах, 4.5–152. М.: Чоро.

Кант, И. (2000), Из рукописного наследия (материалы к «Критике чистого
разума», Opus postumum). Отв. ред. В.А. Жучков; пер. В.В. Васильева
и С.А. Чернова. М.: Прогресс-Традиция.

Кант, И. (2001), “Критика способности суждения”, in Н. Мотрошилова,
Б. Тушлинг (eds.), Иммануил Кант. Сочинения на немецком и русском
языках, 4.67–833. М.: Наука.

Кант, И. (2006a), Критика чистого разума. 2-е издание (B), 1787, in Н. Мот-
рошилова, Б. Тушлинг (eds.), Иммануил Кант. Сочинения на немец-
ком и русском языках, 2.1. М.: Наука.

Кант, И. (2006b), Критика чистого разума. 1-е издание (А), 1781, in Н. Мот-
рошилова, Б. Тушлинг (eds.), Иммануил Кант. Сочинения на немец-
ком и русском языках, 2.2. М.: Наука.

Протопопова, И.А. (2025), “«В себе» и «вне себя»: об очищении души
в «Федоне» (79d1)”, Платоновские исследования 22.1: 12–22.

Сеземан, В.Э. (2025), Эстетика. Пер. В.Н. Белова, Ю.В. Соколовой. М.:
Академический проект.

Хайдеггер, М. (1997), Кант и проблема метафизики. Пер. О.В. Никифо-
рова. М.: Русское феноменологическое общество; Издательство «Ло-
гос».

Beaney, M. (2010), Imagination and Creativity. Milton Keynes: The Open Uni-
versity.

275



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Garadja, A. (2025), “Introduction to Plato’s Ion, or, On Poetic Frenzy by Marsilio
Ficino (Text, Translation, and Notes)”, Platonic Investigations, 22.1: 263–
281. (In Russian.)

Protopopova, I. (2025), “In and Out of Self: On Purification of Soul in Phaedo
79d1”, Platonic Investigations, 22.1: 12–22. (In Russian.)

Taylor, A.E. (1955), Plato: The Man and his Work. London: Methuen & Co.
White, M.J. (2006), “Plato and Mathematics”, in Hugh H. Benson (ed.), A Com-

panion to Plato, 228–243. Malden, MA: Blackwell Publishing.
Zammito, J.H. (2015), “Einbildungskraft” (übers. von B. Brinkmeier), in

M. Willaschek, J. Stolzenberg, G. Mohr, S. Bacin (eds.), Kant-Lexikon,
1.460–466. Berlin; Boston: Walter de Gruyter.



Ирина Протопопова

Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко*

IRina PRotopopova
Plato’s Subject in Michel Foucault’s InteRpRetation

AbstRact. The article examines Michel Foucault’s approach to “subjectivation”
through his analysis of Plato’s dialogue Alcibiades I. The problem of the “disappear-
ance of the subject” is one of the most important themes of 20th-century continental
philosophy, and Foucault is one of the most influential authors who has proclaimed the
“death of man” and the “deconstruction of the subject”. In his books of the 1960s and
1970s, he shows how the “subject” is constructed “from above”, through “knowledge”
and “power”. In the 1980s, his optics change, he endeavours to show how subjectiva-
tion is possible “from below”, and here Antiquity becomes his main material. Foucault
speaks of the so-called “care of the self”, which, in his opinion, is a kind of “admis-
sion to truth”, and this “concern” turns out to be one of the possible ways in which the
“subject” arises. According to Foucault, Plato in the Alcibiades I demonstrates this way
of subjectivation, while at the same time distinguishing within Plato’s notion of the
“soul” two aspects: the soul as “subject” and the soul as “substance”. The article consid-
ers Foucault’s logic in his analysis of the Alcibiades I in the context of the “Cartesian
subject” and attempts to show that for Plato, “subjectivation” is possible only through
“transcendence”, and the “admission to truth” is some specific philosophical experience,
same as for Descartes.
KeywoRds: Foucault, Plato, the Alcibiades I, subject, subjectivation, care of the self,
admission to truth.

© И.А. Протопопова (Москва). plotinus70@gmail.com. Платоновский исследова-
тельский научный центр, Российский государственный гуманитарный ун-т.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.11

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 24-18-00980, СПбГУ, https://rscf.ru/project/24-18-00980/.

277



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Проблема «субъекта» в философии 20 века

Проблема субъекта и субъективности стала одной из ключе-
вых в философии 20 века, и главный «вызов» заключался в том,
что «субъект» как искусственная конструкция философии Ново-
го времени к 20 веку якобы исчезает. В 1988 г. выходит номер
международного журнала Topoi, темой которого по предложению
приглашенного редактора Жана-Люка Нанси стал вопрос «Кто
приходит после субъекта?»; здесь же опубликована беседа Жа-
ка Деррида с Нанси, на более полной версии которой мы теперь
остановимся1. Нанси утверждает, что «для Хайдеггера эпоха, за-
вершающаяся как эпоха метафизики, возможно, завершающая
„эпохальность“ как таковую — эпоха метафизики субъективности,
а конец философии — выход из метафизики субъективности»2.
Как считают оба собеседника, традиция философии субъектив-
ности идет от Декарта к Канту и Гуссерлю, а «эпоха метафизи-
ки субъективности» также является эпохой техно-научной раци-
ональности метафизики модерна. М. Хайдеггер и Э. Гуссерль, как
соглашаются собеседники, завершают классическое понимание
субъекта. Деррида утверждает, что не видит необходимости во
что бы то ни стало сохранять слово «субъект». Нанси согласен:

я плохо понимаю, как можно сохранять это понятие без рис-
ка оказаться совершенно непонятым. Вместо «субъекта» может
быть нечто подобное «месту», т.е. специфическая точка прохож-
дения. Подобно тому, как Бланшо понимает писателя: точкой пе-
рехода, источником голоса, который улавливает «шепот» и отде-
ляет себя от него, но не является «автором» в классическом пони-
мании. Как назвать это место? Вопрос «кто?», кажется, сохраняет
что-то от субъекта ⟨…⟩ А не подходит ли лучше «что?», например,
«процесс», «функционирование», «текст»?3

В эпоху «деконструкции субъекта», как заявляет Деррида,
«трансцендентальный опыт, центрированный преимущественно

1 Derrida 1988 и Derrida 1989; русский перевод см. Нанси, Деррида 2020.
2 Нанси, Деррида 2020: 14.
3 Ibid.: 16.

278



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

вокруг „Я“ и субъективности, стал рассматриваться в большей ме-
ре как конституированный, нежели конституирующий, учрежда-
емый чем-то и зависимый»4. По его мнению, отсылки к области
«предсубъективного» можно найти не только в «субъективном
трансцендентальном опыте» Гуссерля, но и у Декарта, Канта и Ге-
геля: в этой «философии субъективности» обнаруживаются «па-
радоксы, апории, фикции и чистейшие выдумки», лишающие
ложной простоты вопрос «Субъекта», «который никогда ни для
кого не был Субъектом. ⟨…⟩ Субъект есть фикция». И еще: «то,
что мы называем „субъект“, не является абсолютной данностью,
чистой волей, самоидентичностью или самопредставлением в со-
знании, но, скорее, несовпадением с собой»5.

Подчеркнем, что тема деконструкции субъекта стала ключе-
вой для развития в 21 веке концепций «антигуманизма», «транс-
гуманизма» и «постгуманизма»6. Здесь важнейшими оказались
идеи «смерти человека» Мишеля Фуко7, «смерти автора» Рола-
на Барта и Деррида8, «номадической сингулярности» Жиля Де-
лёза9. Понятие делёзианской номадологии имеет в виду уход от
любых бинарностей в пользу множественности: «Не будьте ни
единым, ни многим — будьте множественностями! Создавайте
линию и никогда — точку!»10. В контексте темы «субъектности»
это означает отсутствие «главного», «центрального Я» как опоры
(само)восприятия: «Мы говорим „Я“ лишь благодаря той тысяче
свидетелей, которые в нас созерцают: „Я“ всегда говорит третье
лицо»11. Тем самым подвергается дискредитации понятие «Еди-
ного», которое якобы традиционно в классической философии
понималось как нечто более совершенное, чем Многое.

4 Balibar 2011: 37.
5 Нанси, Деррида 2020: 19.
6 См. по этой тематике Криман 2021; Hassan 1977; Braidotti 2013; Ranisch,

Sorgner 2014; Ferrando 2019.
7 Фуко 1977.
8 Барт 1989, Деррида 2000.
9 Делёз, Гваттари 2010: 587–716.
10 Ibid.: 43.
11 Делез 1998a: 101.

279



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Однако Деррида в беседе с Нанси, указывая на Хайдеггера как
на одного из «завершателей» эпохи классической субъективно-
сти, отмечает, что в его концепцииDasein сохраняются некоторые
отсылки к традиционно понятому субъекту:

Dasein и всё, что отвечает на вопрос «кто?», занимает— отодвигая,
разумеется, множество других вещей — место «субъекта», cogito
и классического «я мыслю» [Ich denke]. Он сохраняет некоторые
из их основных черт (свободу, решительность действия [décision-
résolue], чтобы вспомнить старую традицию, обращение или свое
присутствие, «зов» [Ruf] к моральному сознанию, ответствен-
ности, вменение в вину, врожденную виновность [Schuldigsein]
и другое. И каковы бы ни были движения мысли у Хайдеггера по-
сле «Бытия и времени» и «после» экзистенциальной аналитики,
они ничего не «оставляют позади», ничего не «ликвидируют»12.

И в этой же беседе Деррида замечает, что Фуко, один из глав-
ных «деконструкторов субъекта», тоже не смог его «ликвидиро-
вать»:

Что касается дискурса Фуко, то тут можно сказать разное в за-
висимости от того, какой этап его развития оказывается предме-
том обсуждения. Если имеется в виду его история субъективно-
сти, то, вопреки многочисленным заявлениям об исчезновении
в ней фигуры человека, без сомнения, о «ликвидации» Субъекта
в ней речи не идет. И даже на своем позднем завершающем этапе
Фуко отталкивался от морали и от определенным образом поня-
того этического субъекта. В рамках этих трех дискурсов (Лакан,
Альтюссер и Фуко) и для некоторых идей, на которые они дела-
ют особый упор (Фрейд, Маркс и Ницше), субъект скорее переин-
терпретирован, переопределен, перерегистрирован, но точно не
«ликвидирован»13.

Исходя из этого своеобразного парадокса Фуко — он, с одной
стороны, провозглашает «смерть человека», а с другой, рассмат-
ривает так назывемого «этического субъекта», — обратимся к спе-
цифике концепций Фуко относительно субъективности.

12 Нанси, Деррида 2020: 14.
13 Ibid.: 14.

280



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

«Переинтерпретация» субъекта у Фуко

Жиль Делёз, во многом продолживший идеи Фуко, заявлял,
что «Фуко — самый актуальный из современных философов, наи-
более радикально порвавший с XIX веком»14. Его радикализм свя-
зан в первую очередь с концепцией деконструкции субъекта. Сам
Фуко отчетливо декларирует: «общую тему моих исследований
образует не власть, но субъект»15. Здесь же он поясняет: «Суще-
ствует два смысла слова „субъект“: субъект, подчиненный дру-
гому через контроль и зависимость, и субъект, связанный с соб-
ственной идентичностью благодаря самосознанию и самопозна-
нию»16.

Подчеркнем, что в первом случае имеется в виду субъект как
нечто «подлежащее» — латинское subiectum, греческое ὑποκείμε-
νον17, то есть то, что подвержено воздействию извне; во втором —
нечто, что само себя «создает» и «пересоздает».

Эти два значения соответствуют двум основным периодам
творчества Фуко: «если в ранних работах Фуко рассматривал пас-
сивное складывание субъекта в психиатрической, медицинской
вообще или тюремной системах, то Фуко позднего интересует
прежде всего активное конституирование субъекта через практи-
ки „самости“»18.

В первый период Фуко выдвигает концепт «смерти человека»;
он критикует Канта и последующую философскую антрополо-
гию, подчеркивая, что понятие «человек» как таковое появляется
только в XVIII веке, и этот человек эпохи Просвещения — всего
лишь историческая конструкция: «человек — это недавнее созда-

14 Делёз 2004: 127.
15 Фуко 2006: 162.
16 Делёз 2004: 168.
17 См. Макарова 2012. Ср. «первую сущность» Аристотеля и логико-грамма-

тическую трактовку субъекта — то, о чем сказывается, субъект и предикаты. Так
понятое подлежащее субстантивируется, превращается в субстанцию или суб-
страт.

18 Дьяков 2008: 46. См. также Мочалова 2015. О творчестве и биографии Фуко
см. Дьяков 2010; Вен 2013; Эрибон 2008.

281



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ние, которое творец всякого знания изготовил своими собствен-
ными руками не более двухсот лет назад»19.

В книге «Слова и вещи» (1968) Фуко подчеркивает, что «порог
современной эпохи не там, где в исследовании человека начи-
нают применять объективные методы, но, скорее, там, где воз-
никла эмпирико-трансцендентальная двойственность, называе-
мая человеком»20. Фуко регулярно называет человека «эмпирико-
трансцендентальным существом», обозначает его как «причуд-
ливую двойственность эмпирического и трансцендентального»,
характеризует способ существования человека как «эмпирико-
трансцендентальное удвоение»21. Такое удвоение создает пред-
посылки к появлению в XIX веке того «человека», который ока-
зывается вовсе не субъектом чистого познания, не тем ego, кото-
рое прежде вроде бы удостоверялось картезианским актом мыш-
ления:

если и впрямь человек в мире является местом эмпирико-транс-
цендентального удвоения, если ему приходится быть парадок-
сальнойфигурой, в которой эмпирические содержания познания
высвобождают из самих себя те условия, которые сделали их воз-
можными, то человек и не может даваться в непосредственной
державной прозрачности cogito22.

Фуко утверждает, что картезианское прозрачное cogito стало
невозможным, поскольку человек теперь «задается» такими ве-
щами, как «язык», «труд», «жизнь»:

Это свойственное современному cogito двунаправленное движе-
ние объясняет, почему «я мыслю» не приводит с очевидностью
к «я существую» ⟨…⟩ могу ли я сказать, что я есмь тот язык ⟨…⟩,
что я есмь тот самый труд ⟨…⟩, что я есмь жизнь. ⟨…⟩ Я мог бы
сказать одновременно, что я есмь и что я не есмь всё это; cogito
не приводит к утверждению бытия, зато оно открывает возмож-
ность целого ряда вопросов о бытии. ⟨…⟩ Так устанавливается
19 Фуко 1977: 398.
20 Ibid.: 410.
21 Ibid.: 446, 414, 410, 474.
22 Ibid.: 414.

282



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

некая форма рефлексии, весьма далекая и от картезианства, и от
кантовского анализа, и в которой впервые встает вопрос о бытии
человека в том измерении, где мысль обращается к немыслимо-
му и сорасчленяется с ним23.

Эмпирически-трансцендентальная двойственность существо-
вания исключает возможность достижения непротиворечивого
познания человеком самого себя:

Человек есть такой способ бытия, в котором находит свое обос-
нование постоянно открытое, заведомо не ограниченное, но, на-
против, вновь и вновь преодолеваемое пространство между всем
тем, что человек пока еще не осмысливает в свете cogito, и тем
мыслительным актом, которым, наконец, оно всё же постигает-
ся; и обратно — между этим чистым постижением и нагроможде-
нием эмпирии, беспорядочным накоплением содержаний, гру-
зом опыта, не дающегося самому себе, безмолвным горизонтом
всего того, что предстает в зыбкой протяженности не-мысли. Бу-
дучи двуединством эмпирического и трансцендентального, че-
ловек является, таким образом, местом непонимания — того са-
мого непонимания, которое постоянно грозит затопить мысль ее
собственным небытием, но в то же время позволяет мысли со-
браться в целостность на основе того, что от нее ускользает24.

Таким образом, возникший в XIX веке «человек» — это «место
непонимания», относительно которого невозможно утверждать
ничего «эссенциального». Именно поскольку «человек» — это ис-
торическая конструкция, Фуко отвергает саму возможность рас-
сматривать человека как некую «сущность»:

Всем тем, кто еще хочет говорить о человеке, о его царстве и его
освобождении, всем тем, кто еще ставит вопросы о том, что та-
кое человек в своей сути, всем тем, кто хочет исходить из чело-
века в своем поиске истины, и, наоборот, всем тем, кто сводит
всякое познание к истинам самого человека, ⟨…⟩ можно проти-
вопоставить лишь философический смех, то есть, иначе говоря,
безмолвный смех25.
23 Фуко 1977: 416–417.
24 Ibid.: 415.
25 Ibid.: 438.

283



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

И поскольку в «человеке» нет ничего незыблемого и сущност-
ного, поскольку он есть лишь исторически обусловленный кон-
цепт, Фуко предрекает «человеку» исчезновение:

Человек, как без труда показывает археология нашей мысли, —
это изобретение недавнее. И конец его, быть может, недалек. Ес-
ли эти диспозиции исчезнут так же, как они некогда появились,
если какое-нибудь событие, возможность которого мы можем
лишь предчувствовать, не зная пока ни его облика, ни того, что
оно в себе таит, разрушит их, как разрушена была на исходе XVIII
века почва классического мышления, тогда — можно поручить-
ся — человек исчезнет, как исчезает лицо, начертанное на при-
брежном песке26.

Своими работами Фуко и создает предпосылки такого растя-
нутого во времени «события», которое могло бы предвосхитить
«исчезновение человека». Ранний период его творчества «пред-
ставляет собой поиски ответа на вопрос, как можно сказать прав-
ду о субъекте, тем самым учреждая, конструируя его; вторая —
как сам субъект может говорить правду о себе, учреждая себя
сам. Таким образом, сам Фуко выделяет в своем творчестве два
этапа: первый (1960–1970-е гг.) — это изучение генеалогии систем
власти-знания, когда в поисках ответа на вопросы, кто мы такие
и как нас сегодняшних учреждает власть, он обращается к ана-
лизу классической эпохи, сосредотачивая внимание на XVIII–XIX
веках; второй этап (1980-е гг.) — изучение генеалогии субъекта»27.

Осенью 1980 года Мишель Фуко посетил несколько городов
и университетов США (Дартмутский колледж, Калифорнийский
университет в Беркли, Принстонский университет, Нью-Йорк-
ский университет), а также провел одномесячный семинар и про-
читал ряд публичных лекций, которые стали переходом от изу-
чения «практик подчинения посредством дискурсивных техник
(знание) и техник господства (власть), объективировавших субъ-
ект»28 («Безумие и цивилизация», «Рождение клиники», «Поря-

26 Фуко 1977: 487.
27 Мочалова 2015: 11; Фуко 2014: 12.
28 Мочалова 2015: 11.

284



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

док вещей», «Археология знания», «Надзирать и наказывать»,
первый том «Истории сексуальности»), к изучению производ-
ства этической субъективности, то есть того, кaк сам человек,
а не властные отношения, конституируется в качестве субъекта
(второй–четвертый тома «Истории сексуальности»).

«Когда я изучал психиатрические лечебницы, тюрьмы и пр.,
я, как мне кажется, делал слишком сильный упор на техниках гос-
подства. То, что мыможем назвать дисциплиной, играет действи-
тельно важную роль в подобного рода институтах, но это лишь
один из аспектов искусства управления людьми в нашем обще-
стве»29. «Возможно, я делал слишком сильный акцент на техноло-
гиях подчинения и власти. Меня всё больше и больше интересует
взаимодействие между „Я“ и другими и технологии индивиду-
ального подчинения, история того, каким образом индивид воз-
действует на себя, технология себя»30; «необходимо учитывать
взаимодействие между этими двумя типами техник — техника-
ми подчинения и техниками себя»31.

И вот этот второй период, во время которого Фуко исследу-
ет способы субъективации «снизу», или «технологии себя», мно-
гие восприняли как возвращение Фуко от концепта «исчезнове-
ния человека», обусловленного его методологией «деконструк-
ции субъекта», — снова к субъекту32.

Так, например, считает отечественный исследователь и пере-
водчик Фуко А.В. Дьяков. Он подчеркивает анти-эссенциалист-
ский подход Фуко к субъекту: «отказавшись от априорной теории
субъекта, Фуко получил возможность проанализировать отноше-
ния между формированием субъекта, практиками власти и „игра-
ми истины“. Субъект у Фуко — не субстанция, но форма, которая
никогда не является самотождественной»33. Субъект, каким его
рисует Фуко, «не фундирован ни в физическом бытии, ни в со-
циальной сфере», он «непрестанно кочует с одной позиции на

29 Фуко 2008a: 72–73.
30 Фуко 2008b: 100.
31 Фуко 2008a: 72.
32 См. Козырева 2016: 289–292.
33 Дьяков 2008: 45.

285



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

другую», «если он в чем-то и укоренен, так именно в этом пер-
манентном перемещении, если предположить, что можно укоре-
ниться в неукорененности»34.

Тем не менее, по мнениюДьякова, такое описание у Фуко гово-
рит именно об измененииформы субъектности, но вовсе не о пол-
ном отказе от субъекта — Фуко, считает Дьяков, отвергает лишь
так называемого картезианского субъекта: «когда Фуко говорит
о „смерти субъекта“, речь идет о субъекте картезианском, понима-
емом как суверенная „мыслящая вещь“, как хозяин собственных
мыслей и поступков»35. Картезианский субъект для Фуко уже ни-
какая не «реальность», но виртуальный конструкт, говорит Дья-
ков, и происходит это — подчеркнем мы со своей стороны —
вследствие логики отождествления «акта мышления» и «Я»:

Там, где рационалисты старались найти мыслящее «Я», субъект
отсутствует. Там, где «Я» мыслю, «Я» не существую. Ведь мыш-
ление есть атрибут «Я», а не само «Я». Следовательно, там, где
есть мышление, никакого «Я» нет. А там, где гипотетически пре-
бывает «Я», нет никакого мышления. Значит, мы не можем опре-
делить «Я» как res cogitans36.

Фуко, с точки зрения Дьякова, отказывается «от веры в суще-
ствование „Я“ как центра человеческой личности», субъект у него
децентрирован и «постоянно „становится“ в разнообразных на-
правлениях». Это всегда «становление», но никогда не «став-
шее». «Ставшее» означает для субъекта смерть, что и «произо-
шло с неподвижным картезианским субъектом»37.

Дьяков ссылается на распространенную точку зрения, что в по-
следних работах Фуко пытается «воскресить» субъекта, однако
исследователь уточняет: «Фуко не возвращался к классическому
„субъекту“. Такого „субъекта“ он и не думал „воскрешать“. Пра-
вильнее говорить о переориентации его анализа: изменилась точ-
ка перспективы, из которой Фуко смотрит на участие субъекта

34 Дьяков 2008: 48.
35 Ibid.: 46.
36 Ibid.: 48.
37 Ibid.: 50.

286



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

в конструировании истин, этот процесс теперь связан не с дисци-
плинарными практиками, но с практиками самоконституирова-
ния субъекта»38. Основной вывод Дьякова заключается в том, что
Фуко «не убивал» субъекта, но желал «смерти» лишь картезиан-
скому субъекту:

Вопреки расхожему убеждению, широко представленному в ис-
следовательской литературе, субъект как таковой у Фуко не уми-
рал, так что и воскрешать его не приходится. Мы уже много го-
ворили о том, что Фуко ниспровергает не категорию субъекта
вообще — он выступает против картезианской, рационалисти-
ческой модели субъективности. ⟨…⟩ Фуко настаивает на необхо-
димости деконструирования рационалистической метафизики,
что в конкретном приложении можно рассматривать как поже-
лание «смерти» картезианскому субъекту. Этот последний кон-
структ, некогда соответствовавший требованиям научного дис-
курса классической эпохи, в настоящее время стал явным ана-
хронизмом и в своей борьбе за выживание превратился в орудие
репрессий метафизического дискурса. Поэтому уничтожение та-
кой модели субъективности представляется Фуко революцион-
ным преобразованием в философии, открывающим путь для но-
вейшего типа философской мысли, который, кстати, еще только
предстоит выработать39.

Однако кажется, что здесь Дьяков незаметно вступает в про-
тиворечие с собой: с одной стороны, он говорит, что у фукиан-
ского субъекта нет никакой «сущности», с другой — настаива-
ет на том, что Фуко не отказывается от «субъекта как такового»,
от «категории субъекта вообще». При этом Дьяков представляет
некую «умеренную» точку зрения, считая, что Фуко провозгла-
шает лишь смерть картезианского субъекта, поэтому и «воскре-
шать» ему некого — этим Дьяков противостоит тому, что Фуко
во второй период творчества возвращается к концепции субъек-
та. Последнее воззрение по сравнению с позицией Дьякова мож-
но считать радикальным, но есть радикальная точка зрения «по
другую сторону баррикад» — ее высказывает Жиль Делёз.

38 Дьяков 2008: 51.
39 Ibid.: 52.

287



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Он уверенно заявляет: «Вера в то, что Фуко вновь открыл, об-
наружил субъективность, вначале им отвергнутую, является та-
ким же недоразумением, как и „смерть человека“»40. Для Делёза
тут важно, что «Фуко не использует слово „субъект“ ни как лич-
ность, ни как форму идентичности, но говорит о „субъективации“
как процессе и о „Я“ как отношении (отношении к своему Я)»41.
При этом, по мнениюДелёза, «субъективация имела мало общего
с представлением о субъекте. Речь идет, скорее, об электрическом
или магнитном поле, об индивидуации, действующей благодаря
напряжению (как высокому, так и низкому), о полях индивидов,
но не личностей, не идентичных субъектов»42. Он повторяет, что
в последних книгах Фуко имеет в виду прежде всего «процесс
субъективации»: «было бы глупо усматривать в этом возвраще-
ние к субъекту, речь идет об учреждениимодусов существования,
или, как говорил Ницше, об открытии новых возможностей жиз-
ни»43. Эти новые возможности — «существование не в качестве
субъекта, но как произведение искусства»44.

По Делёзу, «субъективация не имеет ничего общего даже
с „личностью“: это индивидуация частная и коллективная, кото-
рая характеризует какое-либо событие (полдень, реку, ветер, чью-
то жизнь и т.д.). Это модус интенсивного существования, а не
субъект, не личность. Это особое измерение, без которого нельзя
было бы ни превзойти знание, ни сопротивляться власти»45.

Делёз утверждает, что Фуко, пройдя «всесторонний кризис»,
приходит к идее субъективации через отношение «Я» к самому
себе, и такое отношение оказывается своего рода «двойником»
силового отношения извне: оно «позволяет нам сопротивляться
власти, укрываться от нее, обращать против нее нашу жизнь или
смерть. Это изобретение, согласно Фуко, принадлежит грекам»46.

40 Делёз 2004: 125.
41 Ibid.: 124.
42 Ibid.: 125.
43 Ibid.: 127–128.
44 Ibid.: 124.
45 Ibid.: 131.
46 Ibid.: 131.

288



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

Это уже была ни область кодифицированных правил знания (от-
ношение между формами), ни область принудительных правил
власти (отношение силы к другим силам), это были правила
в каком-то смысле факультативные (отношение к своему «Я»):
лучшим из всех будет тот случай, когда власть обращается на на-
ше «Я». Греки изобрели эстетический способ существования47.
Описывая работу Фуко с греческим материалом, Делёз сно-

ва и снова высказывает свое понимание изобретенной греками
«субъективации»:

Согласно греческой диаграмме, только свободные люди могут
господствовать над другими. Но как бы они могли господство-
вать над другими, если бы не управляли собой? Необходимо, что-
бы обязательные правила власти дублировались факультативны-
ми правилами пользующегося ими свободного человека ⟨…⟩ Они
соотнесли силу с ней самой. Отнюдь не игнорируя интериор-
ность, индивидуальность, субъективность, они изобрели субъект,
но как нечто производное, как продукт «субъективации». Они
обнаружили «эстетическое существование», то есть подкладку,
отношение с самим собой, факультативные правила свободного
человека48.
Попробуем взглянуть на то, как Фуко усматривает в антично-

сти, и прежде всего у Платона, «субъективацию», и как это можно
соотнести с тем, что говорит о субъективации у греков Делёз.

«Забота о себе» и «познание себя» в «Алкивиаде I» Платона

В научной среде по умолчанию утвердилось расхожее мнение
о том, что говорить о понятии субъекта в античности проблема-
тично, что классическая формулировка его принадлежит филосо-
фии Нового времени и прежде всего Декарту, якобы открывшему
«Я» как самосознающего субъекта. Однако Фуко, вопреки озна-
ченному расхожему мнению, говорит о «субъекте» и «субъекти-
вации» в античности, при этом демонстрируя, что впервые в ев-
ропейской философии эта тема проблематизируется и рефлекси-
руется именно у Платона.

47 Делёз 2004: 149.
48 Делёз 2008b: 132–133.

289



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

С 1980 года Фуко обращается сначала к Софоклу («Эдип-царь»),
потом к римским стоикам, сравнивая их с христианскими автора-
ми. В 1984 году Фуко, говоря об идее новой книги, посвященной
«технологиям себя», описывает ее как «состоящую из различных
работ, касающихся „Я“ (включая, например, комментарий к пла-
тоновскому „Алкивиаду“, где впервые разрабатывается понятие
ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ, „забота о себе“)»49. Завершая свои лекции о на-
чалах «герменевтики себя», где он говорит сначала об античных
способах «субъективации», связанных с объединением субъекта
знания и субъекта воли, а затем о христианских практиках пока-
яния и высказывания истины о себе, Фуко замечает: «Возможно,
наша сегодняшняя проблема заключается в открытии того, что
Я — не более, чем исторический коррелят технологии, возник-
шей в определенный момент нашей истории. Возможно, пробле-
ма в том, чтобы изменить эту технологию»50. Но чтобы понять,
как можно изменять «технологии себя», Фуко предпринимает ис-
следование таких технологий начиная с античности.

Обращение к античным источникам и конкретно к Платону
встречалось и до Фуко у многих континентальных философов:
«оно встраивается в плеяду „возвращений“, предпринятых Хан-
ной Арендт, Лео Штраусом, Хансом-Георгом Гадамером, Марти-
ном Хайдеггером, Жаком Деррида и иными влиятельными ав-
торами. Следуя духу других „возвращений“, оно направлено не
просто на постижение древних, но на ревитализацию и проясне-
ние предельных задач современной философии»51. Как и назван-
ные авторы, Фуко рассматривает Платона и другие античные тек-
сты в контексте вопросов и «запросов» современности, но основа-
нием такого рассмотрения у него является представление о том,
что в античности с необходимостью переплетались задачи поис-
ка истины, самопознания и трансформации«себя»: «целью грече-
ских философских школ было преобразование индивида. Грече-
ская философия стремилась сформировать у индивида качества,

49 Фуко 2008b: 96.
50 Фуко 2008a: 95.
51 Акаев, Калашник 2021: 25.

290



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

которые бы позволили ему жить иначе — лучше, счастливее, —
нежели все остальные»52.

В Греции эти практики конституировались в рамках принципа
ἐπιμελεῖσθα σαυτοῦ, «заботиться о себе», «интересоваться собой»,
«заниматься собой». Для греков предписание «заботиться о се-
бе» было одним из основных принципов городской жизни, од-
ним из основных правил общественного и личного поведения
и искусства жизни. Нам данное понятие кажется довольно туман-
ными устаревшим. Когда спрашивают: «Каков наиболее важный
моральный принцип античной философии?» в ответ тут же зву-
чит не «Позаботься о самом себе», а дельфийский принцип γνῶθι
σεαυτόν («Познай самого себя»)53.

Фуко же считает, что «в греческих и римских текстах предпи-
сание познавать себя всегда связывалось с другим принципом:
с принципом заботы о себе, и именно забота о себе была необ-
ходима, чтобы дельфийская максима возымела действие. Это им-
плицитно подразумевалось в греческой и римской культуре и ста-
ло эксплицитнымпосле „Алкивиада I“ Платона»54. Именно поэто-
му Фуко начинает рассматривать философскую разработку идеи
«заботы о себе» с этого платоновского диалога.

Фуко исходит из того, что «субъективность» неотъемлема от
«истины»: ему интересен не так называемый чистый «субъект
познания», но тот, который определенным образом меняется от
взаимодействия с истиной и познанием.

Но для того. чтобы истина «воздействовала на субъект», необ-
ходим режим «допуска к истине» — то есть нужно, чтобы субъ-
ект каким-то образом трансформировался сам для себя в процессе
поиска истины. Фуко считает, что невозможно говорить о субъек-
тивности без изучения отношения к истине, учитывая, что субъ-
ективность — это нечто, что конституирует и трансформирует се-
бя в отношениях с собственной истиной.

Заметим, что говоря о формировании и трансформации «субъ-
ективности», мы неминуемо уже имеем в виду «кого-то». Пусть

52 Фуко 2008a: 73–74.
53 Фуко 2008b: 100–101.
54 Ibid.: 101.

291



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

для нас пока это будет просто «человек» — за неимением лучше-
го обозначения того, что предлежит «субъекту», — некое ὑποκείμε-
νον, подлежащее, о котором идет речь — и без которого речь идти
вовсе не может: то, что задает вопрос о себе самом.

И вот человек начинает поиск, который в какой-то момент на-
зывается философией: Фуко описывает это как «форму мышле-
ния, которая задается вопросом о том, что дает субъекту доступ
к истине, форму мышления, которая пытается очертить условия
и пределы доступности истины субъекту»55. Повторим: «субъ-
ект» здесь уже «как бы» есть, без него невозможно говорить о том,
кто выступает как нечто уже ищущее, но истина никогда не дает-
ся «просто так», она всегда скрывается, до нее нужно добраться.

Постулат духовности гласит, что истина никогда не дается субъ-
екту просто так. Считается, что субъект как таковой не может
прийти к истине и даже не вправе претендовать на это. Счита-
ется, что истина не дается субъекту простым актом познания, ко-
торый обоснован и легитимен уже потому, что совершается так-
то и так-то устроенным субъектом. Считается, что нужно, чтобы
субъект менялся, преобразовывался, менял положение, в извест-
ном смысле и в известной мере становился отличным от само-
го себя, дабы получить право на доступ к истине. Истина дает-
ся субъекту только ценой введения в игру самого существования
субъекта. Ибо такой, какой он есть, он не способен к истине ⟨…⟩ ес-
ли придерживаться этой точки зрения, то не может быть истины
без обращения или преобразования субъекта56.

Именно поскольку истина не дается просто так, возникают раз-
личные «духовные практики», позволяющие (но не дающие га-
рантии!) получить доступ к истине: «я думаю, можно было бы
назвать „духовностью“ те поиски, практику и опыт, посредством
которых субъект производит в себе самом изменения, необходи-
мые для того, чтобы получить доступ к истине»57. По Фуко, такая
трансформация субъектаможет осуществляться в разныхформах:

55 Фуко 2007: 27.
56 Ibid.: 28.
57 Ibid.: 27–28.

292



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

практики очищения, аскеза, отречение, обращение, изменение
образажизнии т.п. В общем виде смысл этих практик, считает Фу-
ко, можно выразить так: «обращение может происходить в форме
движения, которое меняет положение субъекта, изымает его из
наличных обстоятельств (или возвышается сам субъект или, на-
против, истина нисходит к нему и озаряет)»58. Фуко говорит, что
восходящее или нисходящее движение можно назвать эротиче-
ским (ἔρως — любовь), а вторая крупная форма, с помощью кото-
рой преобразуется субъект, — «труд» как аскеза:

Человек сам трудится над собой, вырабатывает себя из себя, по-
степенно преобразует себя в себя в долгой работе над собой, ка-
ковая есть аскеза (ἄσκησις). Ἔρως и ἄσκησις — таковы, я думаю,
две великие формы, в которые западная духовность поместила
разнообразные способы преобразования субъекта с целью сооб-
разования его с истиной59.

Фуко говорит, что философский вопрос об истине и доступе
к ней, выраженный уже в дельфийском изречении γνῶθι σεαυτόν,
и практика духовности («необходимые преобразования самого
бытия субъекта, которые дадут ему доступ к истине») всегда бы-
ли сопряжены. Эти вопросы, настаивает Фуко, не разделяли пифа-
горейцы и тем более Сократ и Платон: «ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ (забота
о себе) как раз и обозначает совокупность требований духовно-
сти, все те преобразования самого себя, которые нужны для полу-
чения доступа к истине»60.

Таким образом, Фуко вписывает техники «очищения», «кон-
центрации», «отрешения», известные со времен архаики, в «за-
боту о себе», которую, по его мнению, отрефлексировал впервые
Платон, причем наиболее отчетливо это выражено прежде всего
в диалоге «Алкивиад I». Однако, по мнениюФуко, задолго до Пла-
тона и Сократа существовала целая «технология себя», имевшая
отношение к знанию. Фуко называет такие техники, как «очи-
щение», «концентрация души», «отрешение» (ἀναχώρησις) как

58 Фуко 2007: 28.
59 Ibid.
60 Ibid.: 29.

293



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

«техника наличного отсутствования», практика выносливости61.
Он приводит примеры этих техник у Платона:

Например, вам встретятся очевидные свидетельства техники со-
средоточения души, души концентрирующейся, собирающей се-
бя. К примеру, в «Федоне» сказано, что нужно приучать душу
к тому, чтобы из всех частей тела она собиралась в себя, сосре-
доточивалась сама по себе и жила, насколько возможно, наедине
с собой. В том же «Федоне» говорится, что философия «берет ду-
шу под свое покровительство». У Платона вы также встретитесь,
и всё в том же «Федоне», с практикой отрешения, ἀναχώρησις,
ухода в себя, внешним проявлением которого будет, прежде все-
го, неподвижность (immobilité). Душевный и телесный покой:
стойкость тела, которое закалено, покой души, которая не вол-
нуется, которая некоторым образом закрепилась на себе самой,
на своей оси, и ничто не заставит ее сойти с нее. И это, конеч-
но, знаменитый образ Сократа, упомянутый в «Пире». Сократа,
который, как вы знаете, на войне мог забыть обо всем, стоял непо-
движно, как столб, босой на снегу, не чувствительный ко всему,
что творится вокруг. У Платона вы также найдете примеры всех
этих практик выносливости, сопротивления искушению. Таково,
там же в «Пире», изображение Сократа, возлежащего возле Ал-
кивиада и не позволяющего себе никаких вольностей62.

Фуко говорит, что все эти старые «техники себя» претерпели
у Платона в «Алкивиаде I» глубокую реорганизацию. Хотя в фи-
лософских практиках отчасти воспроизводятся прежние техники,
в философском мышлении вопрос ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ ставится на
ином уровне и с иными целями. Старые техники рефлексируют-
ся и кристаллизуются именно в философских практиках, и Фуко
на примере «Алкивиада I» показывает, как там ставится пробле-
ма «заботы о себе».

Как мы помним, Алкивиад хочет заниматься политикой, Со-
крат впервые открыто заговаривает с ним об этом и проводит
последовательно несколько кругов обсуждения: что такое полис
и искусство управления, что такое другие люди и их души, что та-

61 Фуко 2007: 63.
62 Ibid.: 65. Ср. Pl. Phd. 67cd, 83a; Smp. 217–220.

294



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

кое ты сам. Оказывается, Алкивиад совершенно некритично вос-
принимал разные мнения, не задумываясь, откуда он их берет:
он не знает ни что такое полис, ни что такое управление, ни что
такое другие, ни что такое он сам. Сократ убеждает его в том, что
нельзя управлять другими, не заботясь прежде всего о себе, не
зная себя.

Фуко говорит, что важнейший вопрос во всем развитии тек-
ста — это именно вопрос о «себе самом»:

что такое ἑαυτόν, что такое сам (soi-même). [Спрашивается], ста-
ло быть, не «что ты за животное, какова твоя природа, из каких
элементов она состоит?», но «к чему относится возвратное ме-
стоимение ἑαυτόν, что это за элемент, в котором субъект и объ-
ект — одно и то же? Это ты сам должен заняться собой; заботишь-
ся о себе именно ты; и потом, ты заботишься о чем-то таком, что
представляет собой то же самое, что и ты сам, [то же,] что и субъ-
ект, который «заботится о», это ты сам в качестве объекта. Текст,
впрочем, говорит об этом ясно: нужно знать, что такое αὐτὸ τὸ
αὐτό. Что это за тождество, которое наличествует, так сказать, по
обе стороны заботы — как ее субъект и как ее объект? Что это та-
кое?63

Фуко сразу переходит к ответу, который кажется ему очевид-
ным: «Так что же такое это ἑαυτόν, или, скорее, на что оно ука-
зывает? Я сразу перехожу, если угодно, к ответу. Вы его знаете,
он сотни раз давался в диалогах Платона: ψυχῆς ἐπιμελητέον (нуж-
но заботиться о своей душе)»64. Фуко ставит в один ряд с «Алки-
виадом I» другие платоновские диалоги: «Апологию», «Кратил»,
«Федон», подчеркивая именно тему заботы о душе65, и на приме-
ре «Алкивиада I» делает некий общий вывод: «Итак, когда в „Ал-
кивиаде I“ в итоге говорится: „Что такое сам, о котором надо забо-
титься? — Это душа“»66.

63 Фуко 2007: 68–69.
64 Ibid.: 69.
65 Например, приводит цитату из «Федона»: «если душа бессмертна, ей тре-

буется забота»: εἴπερ ἡ ψυχὴ ἀθάνατος, ἐπιμελείας δὴ δεῖται, Phd. 107c.
66 Фуко 2007: 69.

295



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Разбирая диалог, Фуко показывает, какСократ постепеннопод-
водит Алкивиада к тому, что за умением управлять, за идеей
справедливого полиса и согласия граждан, за способностью при-
нимать правильные для города решения стоит главное — душа.
Оказывается, именно она «пользуется» (χρῆσθαι) телом, речью,
орудиями и всем прочим: «Значит, субъектом всех телесных, ин-
струментальных, речевых действий является душа — поскольку
она пользуется речью, орудиями и телом»67.

Это центральный тезис Фуко в разборе «Алкивиада I» — он
противопоставляет душу как «субъект» душе как «субстанции»:

Итак, мы подошли к понятию души. Но, вы видите, что душа,
к которой мы подобрались с помощью хитрого рассуждения по
поводу «пользования чем-то», не имеет, к примеру, ничего обще-
го с душой, пленницей тела, ждущей освобождения, какова она
в «Федоне»; у нее нет ничего общего с крылатой, запряженной
в колесницу душой, которую надо направить к благу (из «Фед-
ра»); и это тем более не душа, образующая некоторую иерархию
приводимых к согласию начал, какой она описана в «Государ-
стве». Она — душа лишь постольку, поскольку является субъек-
том действия, поскольку пользуется телом, органами тела, ору-
диями и т.д. И употребляемое мной здесь французское слово
«пользоваться» (se servir de) — это на самом деле перевод одного
греческого глагола, очень важного и многозначного. Это глагол
χρῆσθαι и существительное χρῆσις68.

И подытоживает: «Можно сказать, что когда Платон пользуется
понятием χρῆσις для отыскания этого «себя», о котором надо за-
ботиться, то открывает он при этом вовсе не душу-субстанцию,
но душу-субъект»69.

Фуко подчеркивает особенное значение понятия χρῆσις у сто-
иков, особенно у Эпиктета, для которого:

озаботиться собой будет означать заниматься собой как «субъек-
том чего-то», определенных действий — субъектом инструмен-
67 Фуко 2007: 71.
68 Ibid.: 71–72.
69 Ibid.: 73.

296



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

тального действия, взаимоотношений с другими, субъектом по-
ведения и действования вообще, а также субъектом по отноше-
нию к себе самому. И только о таком себе самом, об этом поль-
зующемся (qui se sert), ведущем себя, вступающем в такой тип
отношений субъекте надлежит всемерно печься. Заботиться о се-
бе как о субъекте χρῆσις (со всей его полисемией: субъект разных
действий, форм поведения, отношений, занимаемых позиций) —
об этом идет речь. Душа как субъект, а вовсе не душа как суб-
станция — вот к чему приводит, на мой взгляд, раскручивание
заданного в «Алкивиаде I» вопроса: кто такой этот «сам», каким
смыслом следует наделять «о себе», когда говорят, что нужно за-
ботиться о себе самом?70

Итак, «забота о себе» предстает в «Алкивиаде I» заботой
о «душе-субъекте»: «Сократ заботится о самом Алкивиаде, о его
душе, о его душе как субъекте действования. Точнее сказать, Со-
крата заботит то, как Алкивиад будет заботиться о себе самом»71.
Однако тут всё переворачивается, поскольку нужно ответить на
вопрос, что же такое сама душа, нужно «познать ее»:

И теперь, на этот раз, γνῶθι σεαυτόν предстает перед нами, если
угодно, во всем блеске, во всей полноте его смысла: забота о себе
должна заключаться в познании себя. Γνῶθι σεαυτόν в исполнен-
ности своего смысла — это, конечно, ключевой момент в тексте,
один из решающих, на мой взгляд, моментов в становлении пла-
тонизма и один из важнейших эпизодов истории технологий се-
бя72.

Фуко показывает, как на протяжении всего диалога переплета-
ются две вещи: тема «заботы о себе» и «познания себя», посколь-
ку выяснилось, что «ты сам» — это душа. И главное тут — что
такое «самое само́» (αὐτὸ τὸ αὐτό), о котором следует заботиться:

Мы имеем динамичное взаимодействие, перекличку γνῶθι σεαυ-
τόν и ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ (самопознания и заботы о себе). Такое спле-
тение, такая перекличка, я думаю, характерны для Платона. Вы

70 Фуко 2007: 73.
71 Ibid.: 74.
72 Ibid.: 83.

297



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

обнаружите их на всем протяжении истории греческой, эллини-
стической и римской мысли, конечно с разным удельным ве-
сом, по-разному соотнесенными и акцентированными, с различ-
ным распределением элементов самопознания и заботы о себе
в разных течениях. Но именно это переплетение является, на мой
взгляд, очень важным, и в нем значение ни одной из сторон не
должно быть завышено в ущерб другой73.

Как видим, здесь подспудно предполагается забота о себе
как о «душе-субъекте» и познание себя как «души-субстанции»;
дальше Фуко раскрывает это достаточно подробно. Он останав-
ливается на фрагменте Alc. 1 132d–133c, где Платон использует для
описания самопознания метафору взгляда: когда ты смотришь
в глаза, а конкретно — в зрачок другого, то видишь там свое отра-
жение — но не только. Вот как Фуко интерпретирует эту важней-
шую для Платона метафору.

Прежде всего, когда кто-то смотрит кому-то в глаза, когда его
взгляд встречается со взглядом, точно таким же, как его собствен-
ный, — что он видит в глазах другого? Он видит себя самого. Ста-
ло быть: некое сущностное тождество есть условие того, чтобы
кто-то мог узнать, что он такое есть. Сущностное тождество— это,
если угодно, отражающая поверхность, в которой можно увидеть
себя, узнать, что ты есть. И второе: когда глаз видит себя в глазах
другого, видит ли он себя в глазу вообще или, скорее, в том осо-
бенном элементе глаза, каковым является зрачок, то, в чем и по-
средством чего возможно само видение? На самом деле глаз не
видит себя в глазу. Взгляд видит себя в самом видении. То есть
акт видения, позволяющий взгляду уловить себя самого, возмо-
жен только в другом акте видения, а именно во взгляде другого.
Итак, это сравнение, хорошо известное сравнение, — о чем оно го-
ворит применительно к душе? Оно говорит о том, что душа уви-
дит себя не иначе, как направив взгляд на то, что принадлежит
той же сущности, что и она, и точнее — погружаясь в свою соб-
ственную стихию, поворачиваясь, прилаживая свой взгляд к са-
мому началу, составляющему природу души, т.е. к разумению
и познанию (τὸ φρονεῖν, τὸ εἰδέναι). Лишь обращаясь к этому на-
чалу, из которого возникают разумение и познание, душа может
73 Фуко 2007: 85.

298



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

себя увидеть. Но что это за начало? Это начало божественное. Ста-
ло быть, только обратившись к божественному, душа сможет уло-
вить самое себя74.

Итак, резюмирует Фуко, «самопознание требует усмотрения
божественного: чтобы познать самого себя, надо познать боже-
ственное»75. Из этого, говорит он, легко понять, каким будет окон-
чание текста:

Когда душа соприкоснется с божественным, когда она будет по-
глощена им, сможет мыслить и познавать самое начало разуме-
ния и познания, каковым и является божественное, она обретет
мудрость (σωφροσύνη)76. А обладая σωφροσύνη, в сей самый миг,
душа сможет повернуться к здешнему миру. Она сумеет отли-
чить хорошее от дурного, истинное от ложного. Тут-то душа и на-
учится вести себя как должно, а умея вести себя должным обра-
зом, она сумеет управлять городом77.

Фуко делает вывод, что «познать себя, познать божественное,
распознать божественное в себе самом — это главное в платони-
ческой и неоплатонической форме заботы о себе»78. На основа-
нии такой специфики распределения двух главных тем — «забо-
ты о себе» и «познания себя», Фуко пытается понять некоторые
аспекты великого «платонического парадокса» в истории всей ев-
ропейской мысли, по крайней мере до XVII столетия:

Парадокс этот заключается в следующем: с одной стороны, плато-
низм стал главным ферментом различных духовных движений,
в которых познание и доступ к истине на основе самопознания
были узнаванием божественного в самом себе. Начиная с этого
момента вы это видите ясно: для платонизма познание, доступ
74 Фуко 2007: 86.
75 Ibid.: 87.
76 Греческое σωφροσύνη (одна из четырех классических греческих «доброде-

телей») имеет два главных семантических поля: 1) здравомыслие, благоразумие,
рассудительность; 2) умеренность, воздержание, скромность. В русских перево-
дах Платона используется чаще всего — в зависимости от контекста — «рассу-
дительность» и «воздержность». «Мудрость» как еще одна из четырех главных
добродетелей — σοφία.

77 Фуко 2007: 87.
78 Ibid.: 93–94.

299



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

к истине возможны только при условии некоего движения ду-
ши, обращенной на себя и к божественному; к божественному —
поскольку она обращена на себя, и на себя — поскольку она обра-
щена к божественному79.

Таким образом, самопознание оказывается познанием боже-
ственной основы души как субстанции. С другой стороны, пла-
тонизм оказался «непременной опорой для требований духов-
ности, без которой доступ к истине невозможен», — здесь Фуко
имеет в виду те практики «заботы о себе», которые относятся
прежде всего к «душе-субъекту». Отсюда, по мнению Фуко, роль
платонизма на всем пространстве античной и европейской куль-
тур двойственна: платонизм будет означать и «заботу о себе» как
«души-субъекта» и одновременно станет основой «единого дви-
жения познания, познания себя, познания божественного, позна-
ния сущностей»80 — то есть «души-субстанции».

Платон: «субъективация» через «трансцендирование»

Итак, Фуко, по сути, противопоставляет и одновременно объ-
единяет два представления о душе: «душа-субъект» и «душа-
субстанция», и это объединение, как получается из его интерпре-
тации, принадлежит Платону. При этом оказывается, что пред-
ставления Нового времени о познании связаны прежде всего со
вторым, то есть познание уходит от «заботы о себе» и становится
неким «чистым познанием»: «Я думаю, что современная эпоха
в истории истины начинается с того мига, когда было допуще-
но, что само познание и только оно позволяет подступиться к ис-
тине»81.

Тут Фуко упоминает Декарта, но оговаривается, что «картези-
анский момент» — это общее название той фазы, «когда решили,
что познание и только познание открывает доступ к истине, явля-
ется условием ее доступности субъекту»82. Он говорит, что «Кар-

79 Фуко 2007: 94.
80 Ibid.: 95.
81 Ibid.: 30.
82 Ibid.: 18–19.

300



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

тезиев ход, тот, что вполне ясно вычитывается из его „Размышле-
ний“, помещает в начало, в отправную точку философствования,
очевидность — очевидность, как она возникает, т.е. как она дается,
как она на самом деле дается сознанию, исключая какое-либо со-
мнение», и этот ход «прибавил философского веса γνῶθι σεαυτόν»
и «очень способствовал тому, чтобы умалить роль принципа за-
боты о себе»83. Фуко говорит, что теперь «доступ к истине» — это
«правила, которым должно следовать, дабы прийти к истине: это
условия формальные, объективные, формальные правила метода,
структура познаваемого объекта». Есть и внешние условия, кото-
рые «не затрагивают субъекта в его бытии»84.

И вот у Фуко получается, что в разные стороны разводятся
«возможность доступа к истине познающего субъекта» и «нуж-
да в духовной работе над собой, в ходе которой субъект меняется
и может ждать от истины просвещения и преображения»85.

Правда, он уточняет, что так происходит не всегда: «Спино-
за, Гегель, Шеллинг, Шопенгауэр, Ницше, Гуссерль периода „Кри-
зиса“, Хайдеггер. Во всех этих философиях некоторая структу-
ра духовности увязывает познание, познавательный акт, его об-
стоятельства и последствия с преобразованиями в самом суще-
стве субъекта»86. То есть некоторые философы посткартезиан-
ской эпохи всё же были, на его взгляд, теми, чья «субъектив-
ность» каким-то образом приподнялась над «формальными пра-
вилами метода».

Однако сразу скажем здесь, что так называемый картезиан-
ский субъект, против которого выступает Фуко, — вовсе не какой-
то «застывший» центр, твердая неразложимая «субстанциаль-
ная» точка и прочее подобное, что по привычке уже несколько ве-

83 Фуко 2007: 26–27.
84 Ibid.: 30–31; «надо учиться, получать подготовку, встраиваться в известный

научный консенсус. Это также требования морали: познание истины требует
усилий, нельзя пытаться обманывать окружающих, нужно приемлемым обра-
зом согласовывать финансовые интересы, соображения карьеры или престижа
с идеалом бескорыстного поиска истины и т.п.» (ibid.: 31).

85 Ibid.: 41.
86 Ibid.: 43.

301



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ков приписывают Декарту. «Я» как «мыслящая вещь» — отнюдь
не «вещь» по аналогии с протяженной материальной вещью87 —
это сам факт и процесс осознавания собственного восприятия
и вещейпротяженных, и «себя» как ума, отделенного от чувствен-
ной протяженности, но при этом как единственной несомненной
данности такого восприятия. Это не какой-то прозрачный «чи-
стый ум», наоборот, Декарт говорит: «Итак, что же я есмь? Мыс-
лящая вещь. А что это такое — вещь мыслящая? Это нечто со-
мневающееся, понимающее, утверждающее, отрицающее, жела-
ющее, не желающее, а также обладающее воображением и чув-
ствами»88. То есть «Я» как res cogitans — это и желание, и чувство,
и воображение в той степени, в которой я их осознаю в качестве
«свидетеля».

Таким образом, cogito — это факт несомненной данности уму
того, что он воспринимает как «внешнее» и как «внутреннее».
«Но сколь долго я существую? Столько, сколько я мыслю. Весь-
ма возможно, если у меня прекратится всякая мысль, я сию же
минуту полностью уйду в небытие»89. Это не означает какую-
то «смерть», это тавтологически означает, что факт прекраще-
ния восприятия данности сознания себе самому устраняет возмож-
ность что-либо осознавать.

А теперь вспомним, что Фуко говорит про двуединство эм-
пирически-трансцендентального субъекта, каким он становится
в 19 веке: трансцендентальные условия опыта «берутся» из «эм-
пирического» же опыта: «язык», «труд», «жизнь», не прозрач-
ные для данности моего самосознания, оказываются условиями
его же восприятия. Отсюда, по Фуко, прозрачный «познающий
субъект» превращается в «человека». Человек в такой его трак-
товке, согласно Фуко, тоже обречен на исчезновение. В итоге, как
мы помним, концепцию Фуко относительно субъекта трактуют
как войну либо исключительно с картезианским субъектом, ли-

87 См. Карро 2012.
88 Декарт 1994: 24.
89 Ibid.: 23.

302



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

бо с идеей субъекта в принципе. А теперь посмотрим, как это всё
соотносится с разбором «Алкивиада I».

Фуко говорит об очевидности, которая ставится Декартом во
главу угла и вычитывается из его «Размышлений», и отсюда, счи-
тает он, возникает умаление «заботы о себе», поскольку только
самоочевидность познания открывает доступ к истине.

Но сам Декарт говорит ровно о другом: в предисловии к «Раз-
мышлениям» он даже специально подчеркивает, что ему «по-
казалось вредным издавать это сочинение на французском язы-
ке, в общедоступной форме, — я опасался, как бы более слабые
умы не вообразили, будто они могут вступить на подобный же
путь»90. Он прекрасно понимает, что такая «очевидность»— удел
не очень многих: «При этом я не уповаю ни на малейшее одобре-
ние толпы, ни на многочисленных читателей; напротив, я пишу
лишь для тех, кто желает и может предаться вместе со мной се-
рьезному размышлению и освободить свой ум не только от со-
участия чувств, но и от всякого рода предрассудков, — а таких
читателей, как я хорошо понимаю, найдется совсем немного»91.

Таким образом, путь усмотрения очевидности для Декарта —
это особенная практика, к которой способны лишь немногие,
и главная сложность ее состоит в том, что нужно отрешиться и от
чувств, и от предрассудков. Именно это нам говоритПлатон в «Фе-
доне»— ровно то место, которое цитирует Фуко, рассуждая о древ-
них «практиках», трансформируемых философией (Phd. 67cd).

Но Фуко здесь каким-то образом разъединяет «заботу о себе»
и «самопознание». В разборе «Алкивиада I» у него получается,
что первое есть некое условие «допуска к истине»: «Считается,
что нужно, чтобы субъект менялся, преобразовывался, менял по-
ложение, в известном смысле и в известной мере становился от-
личным от самого себя, дабы получить право на доступ к ис-
тине»92.

90 Декарт 1994: 9.
91 Ibid.: 11.
92 Фуко 2007: 28.

303



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Однако и у Декарта, и у Платона так называемая трансфор-
мация и есть процесс самопознания: это не какое-то предвари-
тельное условие — это и есть попытка продвижения к истине. По-
этому у Платона его беседа с Алкивиадом — это восхождение по
тем ступеням сущего, которые по-разному описаны и в «Пире»,
и в «Федре», и в «Государстве»: переход от τὸ ὁρατόν к τὸ νοητόν,
от «телесного» к «этическому», потом к «научному», затем мо-
жет возникнуть «философское» — созерцание эйдосов и «движе-
ние ими через них же» вне всяких образов; и наконец, предел, по-
сле которого уже является не «трансцендентальное» как эйдосы,
а «трансцендентное» — выход за пределы любого отождествле-
ния. Хотя «являться» оно как раз и не может, поскольку выходит
за пределы всех явлений.

При этом оказывается, что такой «выход» становится един-
ственным условием «субъективации»: до этого человек (Алкиви-
ад) не знает, откуда берутся его представления о полисе, о благе,
о себе. А в беседе с Сократом получается, что «забота о себе» —
это прохождение разных уровней восприятия «себя», которое мо-
жет завершиться полной «трансгрессией». У Платона «субъекти-
вация» — это трансформация через трансгрессию, трансцендиро-
вание, выход за пределы любых образов — только это дает воз-
можность прикоснуться к подлинному93. Но подлинный «ты» —
и это вроде бы признает Фуко в разборе «Алкивиада I» — это бо-
жественное, уже не-человеческое, но то, что является основанием
субъектности. Как говорит Диотима в «Пире»:

Так что же было бы, — спросила она, — если бы кому-нибудь
довелось увидеть прекрасное само по себе прозрачным, чистым,
беспримесным, не обремененным человеческой плотью, краска-
ми и всяким другим бренным вздором, если бы это божествен-
ное прекрасное можно было увидеть во всём его единообразии?
Неужели ты думаешь, — сказала она, — что человек, устремив-
ший кнему взор, подобающимобразом его созерцающийи с ним

93 См. Протопопова 2023 о «миметическом» и «подлинном» субъекте у Пла-
тона.

304



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

неразлучный, может жить жалкой жизнью? Неужели ты не пони-
маешь, что, лишь созерцая прекрасное тем, чем его и надлежит
созерцать, он сумеет родить не призраки добродетели, а доброде-
тель истинную, потому что постигает он истину, а не призрак?
(Smp. 211e–212a)94

Получается, что у Платона «субъект» действия, чувства и по-
знания— это «нечто», которое толькоможет восходить к подлин-
ной «субъектности», источником чего оказывается «божествен-
ное», выходящее за рамки любого образа «себя». Это «трансцен-
дентное» — главный источник субъектности: в «Пире» и «Федре»
слияние с «самим по себе» (αὐτὸ καθ’ αὑτὸ) — это и есть источник
добродетели, а не какая-нибудь полисная этика. Трансцендирова-
ние как выход в чистое αὐτὸ καθ’ αὑτὸ и слияние с ним оказывает-
ся одновременно началом подлинной субъектности. Диотима го-
ворит, что только прикосновение к αὐτὸ καθ’ αὑτὸ и созерцание
его позволяет породить подлинную, а не призрачную доброде-
тель, поскольку прикасаешься ты к истине, а не призраку. То есть
ты можешь действовать как подлинно добродетельный субъект,
только получив опыт не подверженной разрушению подлинно-
сти, где бытие и истина равны. Это не призрак добродетели как
воспроизведение некоторых социальных конвенций полиса, это
и не традиционная мораль, и не прагматика софистов, и не раци-
оналистическая этика Аристотеля. То есть субъект, осознающий
себя, возникает, по Платону, только преодолев все социальные
и прочие идентификации. Здесь субъект этики, эстетики и дей-
ствия порождается удержанием в себе трансцендентального и, по
мере возможности, как это ни парадоксально, трансцендентного
уровня.

Как и говорит Фуко, Платон обнаруживает в процессе самопо-
знания и душу как «субстанцию», и душу как «субъект». Но та-
кой «субъект», исходящий из трансцендентного, совсем не прост.
Опыт трансцендирования важен, но не гарантирует постоянной
«правильности» во всех последующих действиях. В «Протагоре»

94 Пер. С.К. Апта.

305



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Сократ, интерпретируя Симонида, говорит, что нельзя быть все-
гда благим, номожноим становиться на время; и дольше всех бла-
гим остается тот, кого любят боги: «быть человеку хорошим, то
есть постоянно хорошим, невозможно, стать же хорошим мож-
но; но тот же самый человек способен стать и дурным, а всего
дольше и всех более хороши те, которых любят боги» Prt. 345c)95.
Это похоже на описание Эрота в «Пире»: субъект действия посто-
янно движим нехваткой, именно нехватка — источник его стрем-
ления, и достигая предела, а затем осуществляя трансцендирова-
ние, он из «субъекта стремления» превращается в божественное
«ничто» — но затем возвращается обратно, то есть Эрот то поги-
бает, то возрождается.

То же происходит и с философом в «Государстве» — он подни-
мается из пещеры до созерцания самого Блага, но потом возвра-
щается обратно, поскольку смысл субъектности — именно в дви-
жении в двух направлениях: συναγωγή, восхождение к единому,
и διαίρεσις, разделение на многое. То есть «субъективация» обу-
словлена нехваткой божественного, подлинного; она обнаружи-
вает свою укоренненость в «ничто» и затем в качестве «субъекта»,
обладающего ὑποκείμενον как «сущностью ничто», снова возвра-
щается и действует в мире τὸ ὁρατόν — видимого, доксического,
этического, политического.

Таким образом, у Платона «забота о себе» оказывается процес-
сом самопознания, который может привести к «источнику субъ-
ектности». Это и есть процесс субъективации, и в нем всегда при-
сутствуют два основных модуса существования души, восприни-
мающей сущее: первый, когда душа «сама по себе воспринимает
то, что само по себе» (αὐτὴ καθ’ αὑτὴν αὐτὸ καθ’ αὑτὸ), и второе, ко-
гда она воспринимает «через иное в ином» (δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις)
(Phd. 83b). Первое, «само по себе», — неистребимая «субстанция»;
второе, «в ином», — «субъектность», которая движима «нехват-
кой себя», или, говоря словами Фуко, процесс субъективации. То,
что «в ином», всегда насущное, данное как факт жизни. То, что

95 Пер. Вл. С. Соловьева.

306



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

«само по себе», точно так же всегда присутствует как самая что ни
на есть непосредственная данность, которая превращается в «оче-
видность» только при определенных усилиях — и эти усилия, по
Платону, называются «философией».

Что касается Делёза, то он, споря с платонизмом и считая его
виновникоммышления через бинарные оппозиции иидею«тож-
дества», на деле выбирает лишь одну часть оппозиции («мно-
гое») и пропускает необходимое взаимодействие у Платона «еди-
ного» и «многого», «тождественного» и «иного»— а ведь именно
такое взаимодействие и позволяет Платону увидеть в человеке
живое сплетение того, что есть «самое само́», и того, что непре-
рывно меняется как игра образов, как «иное в ином».

Литература

Акаев, С.А.; Калашник, П.В. (2021), “Политические импликации фило-
софской парресии в поздних лекцияхМишеляФуко: генеалогия кри-
тики и реальность философии”, Полития 103.4: 24–42.

Барт, Р. (1989), “Смерть автора”, in Id., Избранные работы: Семиотика. По-
этика, 384–391. Пер. С.Н. Зенкина. М.: Прогресс.

Вен, П. (2013),Фуко. Его мысль и личность. Пер. А.В. Шестакова. СПб.: Вла-
димир Даль.

Гро, Ф. (2007), “О курсе 1982 года”, inФуко М. Герменевтика субъекта. Курс
лекций, прочитанных в Коллеж де Франс в 1981–1982 учебном году. Пер.
А.Г. Погоняйло, 549–596. СПб.: Наука.

Декарт, Р. (1994), “Размышления о первой философии” (пер. С.Я. Шейн-
ман-Топштейн), in in В.В. Соколов (ред.), Рене Декарт. Сочинения в 2
томах, 2.3–72. М.: Мысль.

Делёз, Ж. (1998a), Различие и повторение. Пер. Э.П. Юровской, Н.Б. Мань-
ковской. СПб.: ТОО ТК «Петрополис».

Делёз, Ж. (1998b), Фуко. Пер. Е.В. Семиной. М.: Издательство гуманитар-
ной литературы.

Делёз, Ж. (2004), Переговоры (1972–1990). Пер. В.Ю. Быстрова. СПб.: Наука.
Делёз, Ж. (2011), Логика смысла. Пер. Я.И. Свирского. М.: Академический

проект.

307



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Делёз, Ж.; Гваттари, Ф. (2010), Тысяча плато: Капитализм и шизофрения.
Пер. Я.И. Свирского. Екатеринбург: У-Фактория; М.: Астрель.

Деррида, Ж. (2000), О грамматологии. Пер. Н.С. Автономовой. М.: Ad
Marginem.

Дьяков, А.В. (2008), “Мишель Фуко: о «смерти человека», о свободе
и о «конце философии»”, Вестник истории и философии КГУ. Серия
«Философия» 2: 45–53.

Дьяков, А.В. (2010), Мишель Фуко и его время. СПб.: Алетейя,
Козырева, О.А. (2016), “Проблема субъекта в философии М. Фуко и ее ин-

терпретация Ж. Делёзом”, in О.Н. Томюк (ed.), Философия в XXI веке:
вызовы, ценности, перспективы, 289–292. Екатеринбург: Макс-Инфо.

Карро, В. (2012), “Вопрос Кто? Ego и Dasein” (пер. Е.К. Карпенко), in
А.В. Михайловский (ed.),Субъективность и идентичность, 80–99. М.:
НИУ «Высшая школа экономики».

Криман, А.И. (2021), “Философия постмодернизма как условие возник-
новения постгуманизма”, Сибирский философский журнал 19.3: 161–
174.

Макарова, И.В. (2012), “Истоки понятия «субъект» в греческой филосо-
фии (Платон, Аристотель)”, in А.В. Михайловский (ed.)., Субъектив-
ность и идентичность, 15–34. М.: НИУ «Высшая школа экономики».

Мочалова, И.Н. (2015), “Античные штудии Мишеля Фуко: генеалогия
субъекта”, Вестник ЛГУ 2.2: 9–20.

Нанси, Ж.-Л.; Деррида, Ж. (2020), “Кто приходит после субъекта?” (пер.
И. Дейкуна), Художественный журнал, 115: 13–33.

Протопопова, И.А. (2023), “Сократ и подражатели: «миметический»
и «подлинный» субъект у Платона”, Платоновские исследования 19.2:
81–96.

Фуко, М. (1977), Слова и вещи. Археология гуманитарных наук. Пер.
В.П. Визгина и Н.С. Автономовой. М.: Прогресс.

Фуко, М. (1996), “Ницше, генеалогия и история” (пер. В. Фурс), in Филосо-
фия эпохи постмодерна: Сборник переводов и рефератов, 74–97. Минск:
ООО «Красико-принт».

Фуко, М. (2006), Интеллектуалы и власть: Избранные политические ста-
тьи, выступления и интервью. Пер. Б.М. Скуратова под общей ред.
В.П. Большакова. М.: Праксис.

Фуко,М. (2007), Герменевтика субъекта. Курс лекций, прочитанных в Кол-
леж де Франс в 1981–1982 учебном году. Пер. А.Г. Погоняйло. СПб.: На-
ука.

308



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

Фуко, М. (2008a), “О начале герменевтики себя” (пер. А. Корбут), Логос
65.2: 65–95.

Фуко, М. (2008b), “Технологии себя” (пер. А. Корбут), Логос 65.2: 96–122.
Фуко, М. (2014). Мужество истины. Управление собой и другими II. Курс

лекций, прочитанных в Коллеж де Франс в 1983–1984 учебном году. Пер.
А.В. Дьякова. СПб.: Наука.

Эрибон, Д. (2008),Мишель Фуко. Пер. Е.Э. Бабаевой. М.: Молодая гвардия.
Balibar, E. (2011), “Réponse à la question de Jean-Luc Nancy: «qui vient

après le sujet?»”, in Id., Citoyen sujet et autres essais d’anthropologie
philosophique, 35–66. Presses Universitaires de France.

Braidotti, R. (2013), The Posthuman. Cambridge: Polity.
Derrida, J. (1988), “Interview with Jean-Luc Nancy”, Topoi 7.2: 113–121.
Derrida, J. (1989), “«Il faut bien manger» ou le calcul du sujet, entretien avec

J.-L. Nancy”, Cahiers confrontation 20: 91–114.
Ferrando, F. (2019), Philosophical Posthumanism. Bloomsbury Publishing.
Hassan, I. (1977), “Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Cul-

ture?”, The Georgia Review 31.4: 830–850.
Protopopova, I. (2023), “Socrates and Imitators: Plato’s “Mimetic” and “Au-

thentic” Subjects”, Platonic Investigations 19.2: 81–96. (In Russian.)
Ranisch, R.; Sorgner, S.L. (2014), “Introducing Post- and Transhumanism”, in

Iid. (eds.), Post- and Transhumanism: An Introduction, 7–28. Frankfurt am
Main et al.: Peter Lang.



Ирина Гравина

(Пост)метафизическое: замечания о критике и апологии
платонизма в европейской и русской философии ХХ века*

IRina GRavina
(Post)metaphysical: RemaRKs on CRiticism and Apology

of Platonism in ХХ-CentuRy Russian and EuRopean Philosophy

AbstRact. The article deals with the problem of the relation between the criticism of
Platonism and metaphysics in European and Russian philosophy of the 20th century
and identifies its main traits. In European postmodern philosophy (Deleuze, Nancy,
Badiou), the theme of overcoming metaphysics is closely linked to critique of Platon-
ism, because thinkers trace the origins and development of metaphysical universalism
(Habermas) back to Platonism. In the 20th century, Platonic universalism was inter-
preted as an implicit basis for the development of various kinds of totalitarian ideas. In
Russian philosophy, metaphysics is assigned a rather modest role — it is perceived as
a consequence of the development of Aristotle’s formal logic in the West and is associ-
ated only with modern rationalism. Platonism and Neoplatonism in Russian religious
philosophy (Losev) are not rejected, but are perceived as a pre- or extra-metaphysical
system that encompasses the full methodological toolkit for describing religious (East-
ern Christian) practice. Thus, in the European postmodern tradition, religion is always
based on metaphysics, which has the status of a meta-theory, while in Russian philoso-
phy, metaphysics is regarded as one of the directions in European intellectual history.
At the same time, within the framework of European post-metaphysical thought at the
turn of the 20th and 21st centuries (Marion, Schürmann, Milbank), a peculiar Neopla-
tonic turn emerges, partly converging with the ideas of Russian religious philosophy,
while in Russian philosophy, by contrast, a comprehensive system for overcoming
Platonism and metaphysics (Khoruzhiy) takes shape.
KeywoRds: Platonism, Russian religious philosophy, postmodernism, criticism of Pla-
tonism and metaphysics, postmetaphysical thinking, postmodern Neoplatonism.

© И.Г. Гравина (Москва). ei-rene@ya.ru. Национальный исследовательский уни-
верситет «Высшая школа экономики».
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.12

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 24-78-10104, https://rscf.ru/project/24-78-10104/.

310



(Пост)метафизическое…

Введение

Преодоление платонизма — одна из важных тем постницше-
анской (а затем и постхайдеггеровской) философии, философии
европейского деконструктивизма и постмодернизма. Философы
ХХ века обвиняли Платона и в политических (обвинение в им-
плицитном тоталитаризме), и вметафизических (что именно пла-
тонизм положил начало европейской метафизике) грехах. Таким
образом, платонизм оказался «козлом отпущения» для европей-
ских интеллектуалов, пытающихся выйти за рамки сложившихся
веками философских концептов и найти новые идейные траекто-
рии для развития общественного мышления. И у Фуко, и у Деле-
за звучали буквально программные императивы, что платонизм
должен быть преодолен. В свою очередь, феномен преодоления
платонизма теснейшим образом переплетается с темой конца ме-
тафизики, поскольку именно Платон в постницшеанской тради-
ции считается основателем метафизического мышления. Послед-
нее, в свою очередь, провоцирует возникновение философии по-
сле ее конца — постметафизики, где критика платонизма суще-
ственно смягчается или вообще исчезает в положительной декон-
струкции. Что касается русской религиозной философии, в кото-
рой была и критика новоевропейскойметафизики, и критика язы-
ческого аспекта платонизма, и апология платонической филосо-
фии как метода, в ней «козлом отпущения» является Аристотель,
и она в своей критике метафизики направлена на преодоление
аристотелизма. Поэтому данное небольшое исследование будет
строиться вокруг динамики развития проблематики связи плато-
низма и метафизического мышления в европейской и русской
философии ХХ века. Осложняется тема тем, что после условно
аристотелевского определения метафизики как первой философии
прошло много времени и оно стало крайне размытым поняти-
ем, которым вшироком смысле определяется крайний идеализм,
апология Абсолюта и мистицизм, а метафизику в узком смыс-
ле каждый из рассматриваемых ниже мыслителей стал понимать
по-своему.

311



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

К вопросу сопоставления русской и европейской (пост)метафизики

Сам по себе феномен критики метафизики, распространен-
ный в европейской мысли ХХ века, не нов для истории филосо-
фии1. Нельзя сказать, что возникает он только в ХХ веке, одна-
ко тема преодоления метафизики остро артикулируется именно
в это время и имеет далеко идущие последствия.

Для русской религиозной философии метафизическая пробле-
матика вшироком смысле крайне болезненна и связана, в первую
очередь, с противодействием позитивизму — с его отрицанием
идеального бытия как такового, а главное — религиозного. В це-
лом она выстраивается вокруг философии восточнохристианской
и мыслит категориями эсхатологическими и сотериологически-
ми. В этом процессе ей нужно обозначить не просто важность на-
личия Абсолюта и четко описать его как категорию православной
мысли, как Бога, но и как живую действительность, а не предмет
философских спекуляций. И здесь кроется главное расхождение
ее с европейскими штудиями на тему. Для отечественной мыс-
ли новоевропейская метафизика, методологически восходящая
к аристотелевской, обреламаксимально абстрактный характер, на
котором не то что стало невозможно выражать религиозные ис-
тины — сами эти истины встали под вопрос. В этой связи русская
религиозная философия стремилась найти иной по отношению
к европейскойметафизике язык выражения, обнаружив его в хри-
стианском неоплатонизме и его методологии. Лосев полагал, что
платоновская диалектика имманентна самому мышлению, само-
му простому и естественному, способному описать и перихоре-
сис, и простые жизненные процессы2.

Европейская критика метафизики, «скудного времени миро-
вой ночи», как писал о ней Хайдеггер, выглядит иначе — здесь
она или отождествляется с идеализмом как таковым (позити-

1 Например, термин «постметафизический» мог использоваться после Геге-
ля в немецкой философии, в связи с его идеей о конце философии.

2 У Лосева в работах много подобных примеров — от «диалектики шкафа»
до диалектики «пентады» (Троицы).

312



(Пост)метафизическое…

визм), или с крайне идеалистической трактовкой платонизма. Но
если критика позитивистов по большому счету довольно проста
и, можно даже сказать, вульгарна, то критика метафизики у Кьер-
кегора илиНицше нанесет ей куда более существенный урон с да-
леко идущимипоследствиями, в ХХ веке знаменующимикак «ко-
нец метафизики», так и наступление «постметафизической» эпо-
хи. К слову, идеями Ницше в свое время проникалась и русская
философия, что в немалой степени, но весьма оригинально по-
влияло на критику европейской метафизики в пользу некоей но-
вой системы, основанной на реабилитации платонизма3.

Как уже можно заметить, в поле сравнения русской и европей-
ской критикиметафизики возникает серьезная путаница, потому
что под метафизикой может пониматься как конкретно аристоте-
левское понятие и далее — декартовски-кантовское, так и геноло-
гия Платона или вообще что угодно, касающееся религии, транс-
цендентного или трансцендентального. Еще Лосев в «Диалекти-
ке мифа» называл неспособность современной ему мысли от-
личать трансцендентное от трансцендентального «философским
одичанием»4. Да и в целом в связи с размытостью, многозначно-
стью и, как следствие, неопределенностью понятия метафизики
в современной философии сам феномен ее критики неоднороден.
Между радикальной и прямолинейной критикой Огюстом Кон-
том метафизики как устаревшей формы репрезентации действи-
тельности, постмодерными штудиями Делеза или социологией
Хабермаса было немало попыток переосмысления, деконструк-
ции и даже попыток «возврата» метафизики5, так что исследо-
ватели всё чаще стали приходить к следующему выводу:

3 Этот вопрос был подробно исследован в монографии В.Т. Фаритова «Пути
русской философии в свете кризиса европейской метафизики». Автор рассмат-
ривает черты существенного влияния философии Ницше на русскую религиоз-
ную философию в вопросах критики абстрактной метафизики (Фаритов 2025).

4 Лосев 2022: 79.
5 Часто встречается мнение, что все попытки критики неправомерны. На-

пример, исследовательница Клаудия Рибейро пишет о том, что все современ-
ные аргументы против метафизики не новы и исходят из непонимания того,
что́ такое метафизика (Ribeiro 2015).

313



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

До сих пор каждая критика метафизики, какая бы радикальная
она ни была, сама подвергалась критике за метафизичность —
и в этой до сих пор не кончающейся критике метафизики, мо-
жет быть, и состоит тайна метафизики. Учитывая эту неокончен-
ную критику метафизики, надо рассматривать и лозунг о ее кон-
це. Может быть, этот лозунг не что иное, как определенное выра-
жение того, что нужно жить с пониманием того обстоятельства,
что метафизика не кончается6.

К слову о возврате: чтобы обозначить важность проблемы для
ХХ века в целом и для общего контекста, стоит отметить, что те-
ма критики метафизики выходила за пределы кабинетных шту-
дий и нашла своих противников даже во внеакадемической сре-
де. Например, в течении традиционализма метафизика букваль-
но сакрализуется как таковая (Рене Генон, Фритьоф Шуон, Юлиус
Эвола) вне зависимости от конфессиональной принадлежности
автора. Для религиозно мыслящего традиционалиста метафизи-
ка есть нечто подлинное и в современности отвергнутое, в то время
как проблема отказа отметафизикиили ее переосмысления связа-
на не просто с тем, что общество изменило идеалам, но в первую
очередь — с трансформациями во всех сферах жизни, заставив-
ших его охладеть к традиционным идеалам, истине и подлин-
ным практикам, на них основанным. Отсюда проблема «возвра-
та» к метафизике в традиционализме — это тотальное переосмыс-
ление современных дискурсов радикально изменившегося обще-
ства в свете архаичных.

Критика метафизики: европейская версия.
«Постмодерный неоплатонизм»

Критика метафизики у постмодернистов наследует в первую
очередь постницшеанской критике платонизма — такого, каким
его понимают на Западе. Критика же платонизма в европейской
континентальной философии, в свою очередь, является одним из

6 Франк 1996: 135.

314



(Пост)метафизическое…

ключевых элементов развития последней — эта тема возникает
и в политико-социальной (Поппер, Арендт), и в собственно фи-
лософской (Делез, Фуко, Хайдеггер, Нанси) мысли7. В конечном
итоге наиболее лаконично, пожалуй, тему подытожил и сформу-
лировал Юрген Хабермас: все пути критики платонизма ведут
к отказу от универсалистской метафизики8 с ее метанарратива-
ми в пользу событийности, отсюда — прочь от жестких политиче-
ских режимов, социальных теорий и, естественно, идеологий. Лю-
бая мета-система здесь вызывает подозрение, а метафизика, стре-
мящаяся к единому первоначалу, Абсолюту, венчает и имплицит-
но подпитывает подобное образование9. А Единоеже как раз и по-
лучило свое развитие и всецелое обоснование в философии Пла-
тона и неоплатоников. Однако европейский постмодернизм сла-
бо отличает платоновское Единое и понятие Абсолюта у услов-
ного рационалиста-метафизика Нового времени, невнимателен
он и к метафизике и логике Аристотеля. Хабермас, работая над
темой чуть позднее, тоже оставляет без внимания «аристотелев-
скую линию», сосредотачиваясь на метафизическом преломле-
нии платонизма в истории европейскойфилософии. И представи-
тели постмодернистской философии, не являясь антиковедами,
тем не менее обращаются к платонизму (как в свое время и Ниц-
ше) 10 как к рецепции, как к культурному феномену, в какой-то
степени даже как к общекультурному стереотипу о платонизме.

Несколько иначе тема развита в рамках более поздних работ
ряда представителей постметафизической мысли, где критика
платонизма существенно смягчается, если не сказать больше. Уже
Жак Деррида обращается к неоплатонизму, в том числе христи-

7 См., например, Глухов 2014.
8 См. Habermas 1992.
9 Любопытно, что и в антиковедческой мысли в ХХ веке возникает больший

интерес к неоплатонизму, к комментариям Плотина или Прокла на диалоги
Платона, к проблеме апофатического Единого (Пьер Адо, Эгиль Виллер, Эмиль
Брейе, Вернер Бейервальтес и др.).

10 В.Т. Фаритов со ссылкой на Ясперса отмечает, что Ницше плохо знал Пла-
тона и исходил из «штампов» (Фаритов 2022: 30).

315



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

анскому в лице Дионисия Ареопагита11 и негативной теологии,
и если верить, например, Стивену Гершу, реабилитирует неопла-
тонизм в XX–XXI веке12, а его методология видится автору пер-
спективной для анализа античного материала. Деррида критико-
вали за то, что он не понял неоплатонизм13, но в его попытках
интерпретации видится уже куда меньше критики, что опреде-
ленным образом знаменует собой и наступление постметафизи-
ческого этапа философствования. Кажется, именно выход мысли-
телей на Дионисия Ареопагита дал повод усомниться в право-
мерности линейной критики платонизма и способствовал более
тщательному его анализу. Постметафизическая апология плато-
низма, безусловно, совершенно не похожа на традиционалисткие
попытки возврата к классической метафизике и практикам, ее по-
рождающим, и не ведет к ним, однако апофатизм дионисиевых
гимнов Единому нашел свой отклик в идеях об отказе от мета-
нарративов: сложно не согласиться, что негативная теология — не
о позитивном утверждении Бога как понятия. Всё это и породи-
ло тенденцию в рядах философов постметафизиков, названную
Вейном Ханки «постмодерным неоплатонизмом» (Марион) или
«христианским постмодерным неоплатонизмом» (Милбанк)14.

Философ и теолог Райнер Шюрманн в статье «Неоплатониче-
ская генология как преодоление метафизики» отмечал, что ан-
тичная теория апофатического Единого — это потенциал для раз-
вития постметафизического мышления15. В европейской фило-
софии16, как указывает Ханки, в этой связи чаще всего рассмат-

11 В первую очередь, в эссе «Как избежать разговора» — Comment ne pas parler:
Dénégations (1987).

12 См. Gersh 2006 и 2014.
13 И Стивен Герш, и другие авторы — например, Джон Мануссакис — крити-

ковали Деррида за непонимание неоплатонизма, в частности Единого и теории
эманации.

14 Hankey 1998; см. также сборник Corrigan, Turner 2007, который в числе про-
чего посвящен постмодерным интерпретациям платонизма и неоплатонизма.

15 См. Schürmann 1983.
16 Примечательно, что в русской философии этой темой стали заниматься

раньше.

316



(Пост)метафизическое…

риваются работы Жака Деррида, теолога Джона Милбанка, ко-
торый буквально отказывает платонизму в метафизичности, по-
лагая, что метафизику создала современность, а не античность,
или Ж.-Л. Мариона в их попытках проанализировать премодерн,
найти какие-то упущенные элементы и тем самым обнаружить
перспективы развития философии в ситуации пост-постмодерна
с целью нахождения «того, что может быть извлечено из прошло-
го»17. В своей книге «Платоны постмодерна: Ницше, Хайдеггер,
Гадамер, Штраус, Деррида» Кэтрин Закерт расширяет круг пост-
модернистских изводов Платона, рассматривая, наравне с Гер-
шем, траектории развития и рецепций платонизма в современ-
ной философской традиции18.

Современный теолог Джон Милбанк определяет европейскую
метафизику как «дискурс, который „теоретически“ обеспечива-
ет самотождественную, трансцендентную реальность, обосновы-
вающую „пропозиции“ относительно объективной „истины“»19.
Стоит, конечно, обратить внимание на его кавычки, касающиеся
теоретической истины — именно эта сугубо рациональная экс-
пансия классической европейской рациональности в сферу ис-
тинного и вызывает у теоретиков-постметафизиков главный во-
прос. Милбанк связывает проблему конца метафизики с концом
философии вообще (антифилософии), полагая, что на смену ей
должна снова прийти теология. Как и Лосев (о котором речь пой-
дет ниже), он разделяет миф и логос (европейское рациональное),
полагая, что платонизм — это территория именно мифа. Проци-
тирую далее:

что именно отличает миф от логоса, то есть отличает антифи-
лософию от философии? (…для Платона истина зафиксирована
в формах, но получение знания о формах опосредовано мифом…
Платон оказывается антифилософом в такой же степени, в какой
и философом)20.
17 Hankey 1998: 12.
18 См. Zuckert 1996.
19 Милбанк 2022: 476.
20 Милбанк 2011: 226.

317



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Критикуя модерную метафизику за абстрактность, Милбанк
отстаивает идею о том, что христианство представляет собой здо-
ровыйи естественныйматериализм, ашаг к развитию телесности
в христианстве сделал символист Дионисий Ареопагит:

именно этот шаг был сделан Дионисием Ареопагитом, христиа-
низировавшим Прокла, который уже настаивал на том, что про-
стота материи в некотором смысле гораздо точнее отражает про-
стоту первого принципа, чем это делает рефлексивность интел-
лекта21.

Здесь речь, конечно, идет о телесном боговоплощении (и по-
следующей мифологии воскрешения, причастия телу и т.д.). Для
критики метафизики это тоже много значит, поскольку метафи-
зический дискурс дуалистически заостряет тему взаимодействия
идеального и материального, для него характерно представление
о спиритуалистическом характере «духовного» мира и реальном
характере мира «материального», что идет вразрез с христоцен-
тричной логикой. Постмодернизм же Милбанк называет пагуб-
ным нигилистическим мифом, постхристианским (антихристи-
анским) язычеством и лучшим описанием теории секулярного
(и ее краха)22.

Критика метафизики: русская версия. Христианский неоплатонизм

Казалось бы, при чем здесь русская религиозная философия?
Ведь она вполне метафизична с точки зрения постмодернистов,
выстраивается вокруг метанарративов и вообще существует вне
постмодернистского европейского контекста, решая свои соб-
ственные задачи. Тем не менее в работах отечественных фило-
софов часто встречается критика и платонизма, и метафизики,
но иная. Исследователь темы В.Т. Фаритов полагает, что в ХХ
веке преодоление платонизма произошло не только в европей-
ской, но и в русской философии, и что при этом наибольших

21 Милбанк 2011: 211.
22 Милбанк 2022: 453.

318



(Пост)метафизическое…

успехов в данном вопросе добился А.Ф. Лосев23. Можно поспо-
рить с этим утверждением, поскольку Лосев отвергает не плато-
низм, а определенные его интерпретации (языческие иметафизи-
ческие в смысле новоевропейского дуализма). Максимально пол-
но Лосев высказывался об этом в главах, посвященных состоянию
современного ему платоноведения, которое, по его мнению, дли-
тельное время создавало неверный образ Платона, в главе «Очер-
ков античного символизма и мифологии» о социальной природе
платонизма, буквально анафематствуя его. В то же время практи-
чески аксиоматично уже то, что платонизм для русской филосо-
фии чрезвычайно важен, как был важен ранним Отцам Церкви,
а говорить об отрицании платонизма в русской философии дей-
ствительно возможно (см. далее о С.С. Хоружем). Лосев же, крити-
куя новоевропейскую метафизику, неоднократно утверждал, что
единственная философия для христианства и, по сути, основа его
методологии— это платонизм (и его диалектика). Ключ к понима-
нию этой темы кроется в том, что для Лосева критикуемая им ме-
тафизика — это исключительно декартовско-кантовский взгляд
на мир, в то время как платонизм — это совершенно иной по от-
ношениюк классической европейской рациональности типмыш-
ления. С точки зрения постмодернистов Лосев — абсолютнейший
метафизик-универсалист, но с точки зрения самого отечествен-
ного мыслителя есть огромная разница между универсализмом
новоевропейским и платоническим.

Так, критике у Лосева подвергается не просто упрощенный ни-
гилизм позитивистов, но и более детальное непонимание разни-
цы между этими понятиями, поскольку для него метафизика аб-
страктна и безжизненна в отличие от живой религии, а диалек-
тика платонизма — именно тот язык, которым описывается боже-
ственное бытие, а не порождается метафизика:

Диалектика требует абсолютного эмпиризма (и, стало быть, от-
кровения), а ваша метафизика убивает абсолютный эмпиризм,
сводя неисчерпаемое смысловое богатство природынафилькину

23 Фаритов 2022.

319



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

грамоту минутных шарлатанских теорий. Диалектика абсолют-
но нетеоретична; диалектика не есть никакая теория. Диалектика
есть просто глаза, которыми философ может видеть жизнь24.
Теперь обратимся к тексту лосевской «Диалектики мифа», что-

бы обозначить, что́ он понимает под метафизикой:

Под метафизикой будем понимать обычное: это — натуралисти-
ческое учение о сверхчувственном мире и об его отношении
к чувственному; мыслятся два мира, противостоящих друг другу
как две большие вещи, и — спрашивается, каково их взаимоот-
ношение… Представление мира в виде абсолютизированных аб-
страктных понятий и есть новоевропейская рационалистическая
метафизика25.
Иными словами, для Лосева метафизика — это дуализм и, да-

лее, порождаемый им же спиритуализм, материализм, крайний
идеализм, словом, какая угодно философия, которая исходит из
посылки, что материальное и идеальное формально-логически
стоят друг к другу в некоторой оппозиции26. Отсюда одной из
задач лосевской истории античной эстетики было очистить пла-
тонизм от дуалистических интерпретаций и представить его как
всецело оригинальный феномен мысли — уникальную симво-
лическую диалектику. Начинал Лосев с критики истолкования
Платона Аристотелем, который, согласно отечественному мысли-
телю, отказавшись от диалектического метода учителя потерял
и смысл платоновской эйдетики, заложив основы метафизиче-
ского мышления. В работе «Николай Кузанский и диалектиче-
ский Перво-принцип в антично-средневековой философии» Ло-
сев прослеживал, как истощалось и искажалось понятие неопла-
тонического Единого в истории европейской философии и как по
мере своего истощения превращалось в абстрактный метафизи-
ческий конструкт27.

24 Лосев 2016: 49.
25 Лосев 2022: 79, 182.
26 Для примера: «Материя, взятая сама по себе, есть абстрактное понятие,

и материализм есть абсолютизация абстрактного понятия, т.е. типичная аб-
страктная метафизика», — пишет он в «Диалектике мифа» (Лосев 2022: 168).

27 См. Лосев 2016.

320



(Пост)метафизическое…

Определившись с тем, что́ такое метафизика, Лосев предлага-
ет ей замену в виде теории мифа, опираясь на идею о том, что
миф — основа платонизма, а платонизм — основа описания рели-
гиозной действительности (здесь для Лосева образец уже не сам
Платон и даже неПрокл, а текстыАреопагитского корпуса28). Сно-
ва обратимся к «Диалектике мифа», где есть пара глав, посвящен-
ных доказательству того, что предлагаемая Лосевым мифология
не есть метафизика. Приведу большую цитату:

мы с полной решительностью должны сказать, что как мифоло-
гия не есть фантастика, не есть идеализм, не есть наука (религия
тоже не есть ни фантастика, ни идеализм, ни наука, ни метафи-
зика, ни трансцендентализм, ни спиритуализм, ни спиритизм),
так мифология не есть ни с какой стороны также и метафизика29.

Лосев пишет о том, что классическая метафизика гипостази-
рует понятия и возводит их в абсолют, создавая таким образом
некую дуальную систему — идеального и реального, духовного
и материального. Абсолютный миф принципиально противосто-
ит дуальностям в пользу тождества, следовательно, противостоит
и данной версии метафизики. У Лосева масса текстов на эту тему,
поэтому придется ограничиться лишь парой цитат, например:

сопоставление мифологии с метафизикой должно привести нас
не просто к отрицательному суждению, что мифология не есть
метафизика, но и к указанию тех сторон в метафизике, которые
действительно сходны с мифологией и искаженное представле-
ние которых и приводит многих к прямому отождествлению ми-
фологии с метафизикой вообще. Я имею в виду самое централь-
ное ядро всякой метафизики — учение об отношении сверхчув-
ственного к чувственному30.

Для символиста Лосева не существует проблемы дуалистиче-
ского противопоставления материального и идеального: символ

28 По Лосеву, это вершина христианской мысли — в первую очередь, соглас-
но его работе «Историческое значение Ареопагитик» (Лосев 2009).

29 Лосев 2022: 79.
30 Лосев 2022: 83.

321



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

одновременно и духовен, и телесен, Единое одновременно и вы-
ражено, и свернуто в своем апофатическом сверх-бытии и т.д.
При этом, вопреки метафизической трактовке платонизма, Еди-
ное ввиду своего апофатизма и универсально, и нет. По Лосе-
ву, что крайне сходно с идеями упоминаемого ранее Райнера
Шюрманна, проблема любого рода идеологий, универсальных аб-
страктных принципов и прочих атрибутов универсалисткого дис-
курса, с одной стороны, называется относительным мифом (от-
носительным мифа абсолютного, по Лосеву, — Единого-Троицы);
с другой стороны, принимает какие угодно формы, абсолютизи-
рует что угодно, но следует одной и той же логике, одному прин-
ципу. В отличие от онтолога Лосева, полагающего этот принцип
трансцендентным, трансценденталист Шюрманн утверждает по-
хожее — что «природный метафизик» в нас постоянно создает
абсолютизированные (гегемонические) фантазмы31, теряя апофа-
тичность Единого, всё время делая из него принцип.

Наконец, вернемся к еще одному моменту — материалистиче-
скому христианству Милбанка — и отметим сходные идеи у Ло-
сева, связанные с тем, почему метафизика непригодна для описа-
ния религиозного опыта:

Спиритуализм и всякая метафизика — враждебны религии. Мало
того, это суть учения, а не сама жизнь. Это есть учения, принижа-
ющие тело и даже часто сводящие его на иллюзию, в то время
как в религии, да и то не во всякой, осуждается определенное со-
стояние тела, а не самый принцип тела. В наиболее «духовитой»
религии Абсолют воплощен в виде обыкновенного человеческо-
го тела, а в конце времен воскреснут и все обыкновенные челове-
ческие тела32.

Критика спиритуализма у Лосева заключается не просто в от-
казе от абстрактных понятий, но еще и в утверждении тела. Нель-
зя назвать Лосева материалистом, нельзя назвать и идеалистом;
критикуя новоевропейскую метафизику, он пытался предложить

31 См. Schürmann 2003.
32 Лосев 2022: 144.

322



(Пост)метафизическое…

нечто новое, основанное на символических прочтениях антично-
го и христианского неоплатонизма, ведь именно на Прокловых
интерпретациях Парменида строится и его генология, и далее —
его символизм.

А вот у С.С. Хоружего действительно присутствует полноцен-
ная идея отказа от платонизма (не без влияния антиплатониз-
ма Фуко, стоит полагать, на идеях «практик себя» которого он
базируется). Критика платонизма у Хоружего во многом опосре-
дована русской религиозной философией — именно из нее, в от-
личие от своих западных коллег, он извлекает поводы для кри-
тики платонизма. Будучи радикально настроенным на антро-
поцентризм, идею которого он черпает в работах Григория Па-
ламы и практики исихастов, Хоружий подвергает критике сво-
их предшественников-софиологов за увлеченность платонизмом,
полагая, что таким образом они привносят языческие элементы
в чистое православие33, которое сугубо антропологично, в то вре-
мя как язычество космоцентрично и онтологично. Он пишет:

Если неоплатонизм (даже и поздний теургический неоплато-
низм Ямвлиха-Прокла) принадлежит руслу спекулятивной ми-
стики, в которой путь созерцания-соединения проходит ум, то
исихазм принадлежит руслу духовной практики, в котором до-
стижение созерцания-соединения — духовно-антропологичес-
кий, холистический процесс, проходимый цельным человече-
ским существом. Это размежевание, в свою очередь, отражает бо-
лее крупномасштабные различия в антропологии и онтологии,
разделяющие уже не столько исихазм и неоплатонизм, сколько
в целом античную и христианскую мысль34.

Таким образом, Хоружий предлагает сосредоточиться на во-
просах христианской аскезы и практической стороне исихазма:
можно даже сказать, что здесь кроется пафос не просто отказа
от платонизма, но вообще от философии35 в пользу практическо-

33 См. его статью «Московская школа неоплатонизма» (Хоружий 2005).
34 Хоружий 2012: 169.
35 Милбанк, как мы помним, тоже это предлагает, но от платонизма не отка-

зывается, снова делая из него слугу теологии.

323



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

го богословия36. У него возникает своя версия анти-платонизма,
которая, в свою очередь, тоже может вызывать вопросы: напри-
мер, как обойти тот факт, что паламизм и теория исихазма стро-
илась на неоплатонизме, и изыскания его предшественников
вполне легитимны. Невзирая на имеющиеся в научной литера-
туре подобные упреки37, Хоружий отстаивает свою философию,
названную им синергийной антропологией, как систему, в кото-
рой принципиально нет места платонизму. На место привычной
онтологии встает проблема связи человека с Богом и феномено-
логия аскетической жизни.

Нельзя сказать, что мысль Хоружего совершенно самостоя-
тельна — он опирается на современное ему богословие (Калиста
Уэра, Киприана Керна, Иоанна Мейендорфа, Софрония Сахарова
и проч.), в котором максимально развивается персонализм, про-
блема общения личности с Богом, а христианство репрезентиру-
ется как принципиально иное к любым метафизическим систе-
мам своим уникальным, можно даже сказать — радикальным,
христоцентризмом, который находится за пределами античной
генологии, эманации и прочих мистических понятий, которые
лишь внешне сходны с мистикой христианской. Впрочем, если
покинуть рамки чистого богословия, идея деплатонизации хри-
стианства встречается и у философов: например, у Ч. Тейлора или
Дж. Капуто. Следуя сходной логике, В.А. Фриауф отмечает разни-
цу между античной и христианской философией, утверждая, что
христианство антропоцентрично, и предлагая термин «метаан-
тропология»:

опыт христианской мысли и христианской «мистики» — не мо-
жет осуществляться как метафизическое мышление или даже во-

36 Об этом максимально подробно он пишет в своих работах «Подвиг как ор-
ганон. Организация и герменевтика опыта в исихастской традиции» (Хоружий
1998) или «Фонарь Диогена. Проект синергийной антропологии в современном
гуманитарном контексте» (Хоружий 2010).

37 Хоружий посвятил статью-ответ на ряд исследованийМ.Ю. Реутина, вклю-
чающих в себя критику его теории (Хоружий 2012), поскольку Реутин отстаивал
противоположный взгляд — прямую связь неоплатонизма и паламизма.

324



(Пост)метафизическое…

обще как «мистика» — в античном его модусе! Ведь «мист» —
тот же созерцатель эйдосов, «явленного лика сущности», в то вре-
мя как христианин «видит» в Абсолютном не безличное Единое,
а живую Личность37.

Как мы видим, критика метафизики в русской философии воз-
никает в среде отнюдь не позитивистов, но религиозно мысля-
щих философов, провозглашающих четкую разницу между мета-
физикой и религиозной философией. Если в европейской мысли
в основе религии полагается метафизика, имеющая статус мета-
теории, здесь метафизике отводится скромное место одного из
направлений интеллектуальной истории Европы.

Выводы

В вопросе критики платонизма и метафизического мышления
европейская и отечественная мысль разошлась по разные сторо-
ны, но не баррикад, а возможных путей развития проблемы. И ес-
ли с постмодернизмом русскихфилософовмало что связывает, то
с теологической ветвью постметафизической философии, вернув-
шейся к платонизму, — напротив.

Пока русская философия боролась с позитивизмом (в том чис-
ле поддерживаемым советской идеологией), отрицавшим без раз-
бора и метафизику, и религию, в ХХ веке в целом произошли тек-
тонические сдвиги в вопросах отношения к первой. Тогда как по-
зитивизм шел по пути, как выразился бы Лосев, просто нигили-
стического отрицания, европейский постмодернизм предложил
проект преодоления метафизики через деконструкцию всей исто-
рии мысли, через нахождение в ней ложных дискурсов, которым
и стала метафизика платонизма. В свете данного процесса рус-
ская философия, которая, если опираться на постмодерный кон-
цептуальный аппарат, вполне метафизична, косвенно оказывает-
ся то ли под прямой критикой, то ли представляет собой некий
новый вариант ответа на вопрос, что́ есть метафизика и как она
возможна.

37 Фриауф 1997: 31.

325



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Для европейской традиции постмодернизма метафизической
является любая система, в которой есть какое-либо иерархиче-
ского сверхначало, словом, метанарратив, куда входит не просто
классическая новоевропейская рациональность, но (даже в боль-
шей степени) и платоническая или гегелевская диалектика. Одна-
ко, эта идея преодолевается в постдерридианской мысли, где сно-
ва возникает внимание к неоплатонизму, но уже переосмыслен-
ное, возникают идеи о перспективности перепрочтения (нео)пла-
тонизма в постметафизическом русле. В русской же философии,
у Лосева в частности, отношение к платонизму сразу формирова-
лось из аксиомыо его внеметафизичности, из радикальной разно-
сти платонизма и аристотелизма, диалектики и логики, Единого
Платона и Перводвигателя Аристотеля, отчего его мысль кажет-
ся довольно актуальной в пространстве обозначенных дискуссий.
Здесь платонизм не преодолевается, а реконструируется. У Лосе-
ва, как и у постметафизика Джона Милбанка, метафизика пред-
ставляется исключительно как порождение философии модерна,
как рационалистическая абстрактная система. Реабилитируется
ли она у них? И да, и нет, смотря что под метафизикой понимать.
У Хоружего действительно имеется последовательная попытка
отказа от платонизма, которая в отличие от западных постмо-
дернистов аргументируется не в контексте критики метафизики,
а в контексте отказа от любого «языческого» мышления в пользу
мышления радикально нового, основанного сугубо на антропо-
логических практиках. Новизна христианской антропологии, по
Хоружему, еще должна быть открыта, поскольку ей многие века
приходилось пребывать под гнетом античных концептов.

Наконец, в качестве постскриптума, мы можем констатиро-
вать, что философия по-прежнему остается заметками на полях
Платона, и в платонизме находятся всё новые и новые грани для
того, чтобы оставаться актуальным.

326



(Пост)метафизическое…

Литература

Глухов, А.А. (2014), Перехлест волны. Политическая логика Платона
и постницшеанское преодоление платонизма. М.: Издательский Дом
Высшей школы экономики.

Лосев, А.Ф. (2022), Диалектика мифа. Дополнение к «Диалектике мифа».
М.: Издательский Дом ЯСК; Гнозис.

Лосев, А.Ф. (2009), “Историческое значение Ареопагитик”, in Id., Имясла-
вие. Ареопагитский корпус. Избранные труды по имяславию и корпу-
су сочинений Дионисия Ареопагита, 12–141. СПб.: Издательство Олега
Абышко; Университетская книга – СПб.

Лосев, А.Ф. (2016), “Николай Кузанский и диалектический Перво-прин-
цип в антично-средневековой философии”, Николай Кузанский в пе-
реводах и комментариях, 1.317–360. М.: Издательский Дом ЯСК.

Лосев, А.Ф. (2016), Философия имени. СПб.: Издательство Олега Абышко.
Марион, Ж.-Л. (2009), Идол и дистанция. Пер. Г. Вдовиной. Париж; М.:

Институт философии, теологии и истории св. Фомы.
Милбанк, Дж. (2011), “Материализм и трансцендентность” (пер. Д.А. Уз-

ланера), Логос 3.82: 206–245.
Милбанк, Дж. (2022), Теология и социальная теория — по ту сторону се-

кулярного разума. Пер. А.И. Кырлежева и Д.А. Узланера. М.: Теоэсте-
тика.

Фаритов, В.Т. (2022), “Пути преодоления платонизма: европейская и рус-
ская модели”, Вестник Русской христианской гуманитарной акаде-
мии 23.3.1: 28–38.

Фаритов, В.Т. (2025),Пути русской философии в свете кризиса европейской
метафизики. СПб.: Алетейя.

Франк, Х. (1996), “Лозунг: «конец метафизики» — или открытие логи-
ческого пространства”, in В. Штегмайер, Х. Франк, Б.В. Марков (ред.),
Стратегии ориентации в постсовременности, 123–133. СПб.: Борей
Принт.

Фриауф, В.А. (1997), “Философия? Да! Метафизика? Нет!”, in М.С. Уваров
(ред.), Перспективы метафизики. Классическая и неклассическая ме-
тафизика на рубеже веков, 28–37. СПб.: Санкт-Петербургское отделе-
ние Института человека РАН.

Хоружий, С.С. (1998), “Подвиг как органон. Организация и герменевтика
опыта в исихастской традиции”, Вопросы философии 1998.3: 35–118.

327



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Хоружий, С.С. (2005), “Имяславие и культура Серебряного Века: фено-
мен Московской школы христианского неоплатонизма”, in Id., Опы-
ты из русской духовной традиции, 287−308. М.: Парад.

Хоружий, С.С., ред. (2010), Фонарь Диогена. Проект синергийной ан-
тропологии в современном гуманитарном контексте. М.: Прогресс-
Традиция.

Хоружий, С.С. (2012), “О школах мистики и культуре полемики”, Вопро-
сы философии 2012.8: 166–176.

Corrigan, K.; Turner, J., eds. (2007), Platonisms: Ancient, Modern, and Post-
modern. Leiden; Boston: Brill.

Faritov, V. (2022), “Ways to overcome Platonism: European and Russian Mod-
els”, Review of the Russian Christian Academy for Humanities 23.3.1: 28–38.
(In Russian.)

Faritov, V. (2025), Ways of Russian Philosophy in the Light of the Crisis of Euro-
pean Metaphysics. Saint Petersburg: Aletheia Publishing. (In Russian.)

Gersh, S. (2014), Being Different. More Neoplatonism after Derrida. Leiden;
Boston: Brill.

Gersh, S. (2006), Neoplatonism after Derrida: Parallelograms. Leiden; Boston:
Brill.

Glukhov, A. (2014),OverlappingWaves. Political Logic and the Post-Nietzschean
Overcoming of Platonism. Moscow: HSE Publishing House. (In Russian.)

Habermas, J. (1992), Postmetaphysical Thinking: Philosophical Essays. Trans-
lated by W.M. Hohengarten. Cambridge, MA: The MIT Press; London:
Polity Press.

Hankey, W.J. (1998), “The Postmodern Retrieval of Neoplatonism in Jean-Luc
Marion and John Milbank and the Origins of Western Subjectivity in Au-
gustine and Eriugena”, Hermathena 165: 9–70.

Ribeiro, C. (2015), “Unjustified Criticism of Metaphysics”, Lato Sensu: Revue
de la Société de philosophie des sciences 2: 1–13.

Schürmann, R. (1983), “Neoplatonic Henology as an Overcoming of Meta-
physics”, Research in Phenomenology 13.1: 25–41.

Schürmann, R. (2003), Broken Hegemonies. Indiana University Press.
Zuckert, C. (1996), Postmodern Platos — Nietzsche, Heidegger, Gadamer, Strauss,

Derrida. The University of Chicago Press.



Владимир Рохмистров

Проблема антропологии:
определение человека у Аристотеля

VladimiR RoKhmistRov
A Qestion of AnthRopology: ARistotle’s Definition of Human Being

AbstRact. From its very inception, philosophy has considered knowledge of the hu-
man being as one of its main subjects of study. “Know thyself”, read the inscription
on the Temple of Apollo at Delphi. However, philosophical anthropology as an inde-
pendent science took shape only at the beginning of the 20th century, two and a half
thousand years after the proclamation of Apollo’s call. Aristotle has written treatises
on the Generation of animals, Parts of animals, History of animals, etc. Yet there is not
a single treatise on human nature. And this despite the fact that in all his works the
Athenian thinker actually speaks about the human being. The collective monograph
Anthropology of Aristotle published by Cambridge University in 2019 argues that Aris-
totle wrote no treatise on human nature for the simple reason that he could not provide
a definition of what it is to be human. Moreover, since definitions fix the basic terms
for each science and serve as explanatory principles within them, it follows that “hu-
man being” cannot be defined. However, it turns out that the final understanding of
what a “human” is has not yet been developed. The present article sets out a view on
this still unresolved problem.
KeywoRds: anthropology, philosophical anthropology, human, human being, human
nature, Aristotle.

1.

В 2019 году Кембриджский университет выпустил в свет кол-
лективную монографию с провокативным названием «Антропо-
логия Аристотеля», уже в аннотации заявленную как «первая по-

© В.Г. Рохмистров (Санкт-Петербург). parmenidiki@mail.ru. Русская христиан-
ская гуманитарная академия имени Ф.М. Достоевского.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.13

329



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

пытка» собрать воедино «антропологический аспект всех этиче-
ских, метафизических и биологических работ» афинского фило-
софа. С первых же строк «Введения» составители монографии —
профессор философии Геерт Кейль и доцент философии Нора
Крефт из Берлинского университета имени Гумбольдта — объ-
являют это название «вопиющим анахронизмом», поясняя, что
термин «антропология» впервые появился в научной литерату-
ре лишь в XVI веке, в конце которого Отто Касманн определил
его как «doctrina humanae naturae»1.

И в первойже главе этого сборника антрополог из Лейпцигско-
го университета Кристиан Китцман отмечает, что у Аристотеля
среди всех его многочисленных сочинений нет трактата о при-
роде человека — о самом, казалось бы, важном предмете фило-
софского интереса. Почему? Потому что, как предполагает Китц-
ман, Стагирит просто не смог дать удовлетворительного опреде-
ления понятия «человек»2. И, рассмотрев многочисленные упо-
минания Аристотелем человека в различных контекстах его со-
чинений, высказывает следующее:

С одной стороны, люди изучаются как животные наукой о при-
роде, которая должна молчать о божественной стороне человече-
ства. С другой стороны, люди изучаются как интеллектуальные
существа теологией, ценой абстрагирования от их бытия вопло-
щенными животными. Это должно быть отражено в определе-
нии того, что́ значит быть человеком. Не может быть единого
определения, которое охватывает всё в человеческой сущности.
Могут быть только частичные определения: одно с интеллекту-
альной стороны того, что́ значит быть человеком, которое дано
в теологии; и другое — с животной стороны, которое дано в физи-

1 «Антропология есть учение о природе человека». Любопытно, что уже
здесь, при первом же появлении термина, природа человека объявляется двой-
ственной: «Humana natura est geminae naturae mundanae, spiritalis et corporeae, in
unum hyphistamenon unitae particeps essentia» (цит. по: Keil, Kreft 2019: 1, n. 1).

2 Н.В. Брагинская дает любопытный комментарий к одной из попыток Ари-
стотеля в «Никомаховой этике» дать определение человека: «Аристотель обхо-
дит то обстоятельство, что дать определение Человека как единичной конкрет-
ности вообще невозможно» (Брагинская 1983: 732).

330



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

ке, а точнее — в биологии или зоологии. Возможно, определение
человека как двуногого животного является наиболее вероятным
претендентом на окончательное3.

Но на подобное окончательное определение, как мы помним, еще
Платону предъявили ощипанного петуха.

Обращение к текстам Аристотеля и в самом деле обнаружива-
ет отсутствие полноценного определения понятия «человек». Бо-
лее того, наиболее часто, как это ни покажется парадоксальным,
он говорит о человеке именно как о двуногом животном4. Вот
пример из «Метафизики» (7.12, 1037b11–23): «Почему то, обозна-
чение чего мы называем определением, составляет одно (напри-
мер, для человека „двуногое живое существо“; пусть это будет его
обозначением)… вопрос остается, если видовых отличий несколь-
ко, например: живущее на суше, двуногое, бесперое, — почему
они составляют одно, а не множество?»5. И даже здесь мы отчет-
ливо видим, что дать единое определение сущности человека не
представляется возможным не только по неясности природы его
происхождения — божественной или животной, но еще и по про-
блематичности определения τὸ ἴδιον — особой черты именно че-
ловека как человека в отличие от всех остальных живых существ.
А ведь именно для Аристотеля, согласно первой строке его Пер-
вой «аналитики», перед началом всякого исследования «прежде
всего следует сказать, о чем исследование и дело какой оно нау-
ки» (Apr. 1, 24a)6.

3 Kietzmann 2019: 42. В этом замечании немецкого исследователя фактиче-
ски зафиксировано, что в философской антропологии за прошедшие сто по-
следних лет не произошло никаких изменений. Как мы помним, еще в нача-
ле XX века Макс Шелер писал в своей знаменитой работе «Положение челове-
ка в космосе»: «Таким образом существует естественно-научная, философская
и теологическая антропология, которые не интересуются друг другом, единой
же идеи человека у нас нет» (Шелер 1988: 31–32).

4 См. Cat. 5, 3a9–15, 21–25; Int. 11, 21a15; APo. 1.14, 79a29, 1.22, 83b3, 2.4, 91a28, 2.5,
92a1, 2.6, 92a29–30, 2.13, 96b32; Top. 1.7, 103a25–28, 5.4, 133b8–11; Phys. 1.3, 186b25–30;
PA 1.3, 644a5–11; Met. 4.4, 1006a32–b3, 7.12, 1038a4, 7.15, 1040a16.

5 Пер. А.В. Кубицкого.
6 Пер. Б.А. Фохта.

331



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Далее К. Китцман пишет:
Что такое τὸ ἴδιον для людей, согласно Аристотелю? Существу-
ет множество утверждений, разбросанных по всем его работам,
о чертах, которые делают людей уникальными в животном цар-
стве, или которые люди проявляют в наибольшей степени среди
всех видов животных. Они включают в себя телесные черты: на-
пример, только у людей живот более волосат, чем спина (HA 2.1,
498b20–21; PA 2.14, 658a16–25); люди — единственные животные
с собственным лицом (PA 3.1, 662b19–22; HA 1.8, 491b9–11); и люди
демонстрируют наибольшее разнообразие частей (PA 2.10, 656a3–
14). И они также включают в себя специфически человеческие
действия: например, люди обладают самым тонкимчувством ося-
зания (An. 2.9, 421a20–22); только люди занимаются мышлением,
расчетами и рассуждениями (An. 3.10, 433a11–12 и Met. 1.1, 980b26–
27); и только люди действуют (EE 2.6, 1222b18–20)7.

Как видим, ни одна из этих черт-ἴδια не только не является осно-
вополагающей, но и неоспоримо лишь человеческой.

Обычно принято в качестве исключительно человеческого
приводить другое якобы данное Аристотелем определение чело-
века как ζῷον λόγον ἔχον, где λόγος как раз и представляется той
самой особой отличительной человеческой характеристикой. Од-
нако, как и это ни покажется странным, сам Аристотель нигде не
дает этого определения именно в таком виде. В «Политике» (отку-
да прежде всего и взято такое определение) мы видим следующее
(Pol. 1.2, 1253a9–11;): οὐθὲν γάρ, ὡς φαμέν, μάτην ἡ φύσις ποιεῖ· λόγον δὲ
μόνον ἄνθρωπος ἔχει τῶν ζῴων («природа, согласно нашему утвер-
ждению, ничего не делает напрасно; между тем один только че-
ловек из всех живых существ одарен речью»)8. Как видим, сфор-
мированное в отрыве от контекста определение ζῷον λόγον ἔχον,
может нас увести в совершенно не предполагавшиеся Стагири-
том дали. Особенно если мы примем во внимание изречение его
предшественника Гераклита (22 B 1 DK): τοῦ δὲ λόγου τοῦδ’ ἐόντος
ἀεὶ ἀξύνετοι γίνονται ἄνθρωποι («логос существует вечно, но люди
не понимают его».

7 Kietzmann 2019: 31.
8 Пер. С.А. Жебелёва.

332



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

В контексте же аристотелевского трактата это определение
ζῷον λόγον ἔχον не является ничем более, как простым противо-
поставлением осмысленной человеческой речи естественным го-
лосовым звукам животных, т.е. логоса — голосу, что особенно лю-
бопытно выглядит в русском варианте.

Голос выражает печаль и радость, поэтому он свойствен и осталь-
нымживым существам (поскольку их природные свойства разви-
ты до такой степени, чтобы ощущать радость и печаль и переда-
вать эти ощущения друг другу). Но речь способна выражать и то,
что полезно и что вредно, равно как и то, что справедливо и что
несправедливо. Это свойство людей отличает их от остальныхжи-
вых существ: только человек способен к восприятию таких поня-
тий, как добро и зло, справедливость и несправедливость, и т.п.
А совокупность всего этого и создает основу семьи и государства
(Pol. 1.2, 1253a12–18)9.

Итак, человек в отличие от всего остального животного мира
подается Аристотелем как живое существо, одаренное осмыслен-
ной речью, то есть разумное живое существо, отличие какового
от остального животного мира таким образом фактически опре-
деляется лишь как качественное. Иными словами — человек есть
венец творения природы. Однако XX век подверг сомнению и этот,
казалось бы, совершенно непоколебимый естественнонаучный
вывод. Как замечает христианский теолог Карлос Вальверде, та-
кие ученики Гуссерля, как Адольф Рейнах, РоманИнгарден, Алек-
сандр Койре, Эдит Штайн и другие, пришли к заключению, что
«есть некое ядро в человеке, которое не поддается феноменологи-
ческому описанию»10. И далее отмечает: «Дело в том, что вне свое-
го метафизического измерения человек перестает быть поистине
человеком»11. Как видим, ни один из обнаруживаемых в текстах
Аристотеля вариантов действительно не годится для окончатель-
ного определения того, что такое человек.

9 Пер. С.А. Жебелёва.
10 Вальверде 2000: 21.
11 Ibid.

333



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

2.

Современный итальянский философ Джорджо Агамбен в сво-
ей книге «Дело человека», пытаясь решить эту проблему и ссы-
лаясь на «Никомахову этику» Аристотеля, высказывает вполне
разумную мысль: для того чтобы определить, что такое человек,
надо понять, в чем именно заключается главное дело человека.
«Ибо, — как писал Аристотель, — не случайность, но целесооб-
разность присутствует во всех произведениях природы и притом
в наивысшей степени» (PA 1.5, 642a23–25)12. И мы видим, что Ари-
стотель в «Никомаховой этике» также пишет: «Может быть, это
получится лучше, если принять во внимание назначение (ἔργον)
человека, ибо, подобно тому как у флейтиста, ваятеля и всякого
мастера да и вообще [у тех], у кого есть определенное назначе-
ние и занятие (πρᾶξις), собственно благо и совершенство (τὸ ἔυ)
заключены в их деле (ἔργον), точно так, по-видимому, и у чело-
века [вообще], если только для него существует [определенное]
назначение» (NE 1.6, 1097b24–28)13.

Поскольку именно назначение человека и есть то, что прежде
всего интересует нас сейчас, присмотримся к данной постановке
вопроса. Первое, что обращает на себя внимание, — это то, что
за стоящим в русском переводе словом назначение у Аристотеля
употреблено греческое τὸ ἔργον, которое прежде всего переводит-
ся как дело, труд, занятие, работа. И здесь, мы видим, именно
так и стоит вопрос: каково дело человека, по аналогии с тем, что
у флейтиста дело — игра на флейте, у сапожника — тачать сапоги
и т.д. Но отсюда же возникает и главная трудность ответа; ведь
и флейтист, и сапожник являются еще и людьми, и, соответствен-
но, совсем не обязательно их ἔργον, πρᾶξις (занятие, дело), явля-
ясь делом рук человеческих, является в то же время и назначением
именно человека как человека.

Анализируя начало «Никомаховой этики», Дж. Агамбен обо-
значает возникающую здесь проблему:

12 Пер. В.П. Карпова.
13 Пер. Н.В. Брагинской.

334



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

Но в широком смысле под вопросом здесь оказывается сама при-
рода человека: он представляется живущим без дела, то есть ли-
шенным специфической природы и назначения. Если у него нет
присущего ему ἔργον, человек не может иметь и ἐνέργεια, деятель-
ности, которая могла бы определять его сущность: то есть тогда
он — существо чистой потенции, которая не исчерпывается ни-
какой идентичностью и никаким делом14.

Впрочем, как писал в середине прошлого века американский
философ Джон Уайльд в своей замечательной книге «Платонов-
ская теория человека»: «Мы все согласны с тем, что жизнь — это
одно, а τέχνη или профессия — другое… Каждое искусство ответ-
ственно только за определенную функцию, а не за другие, но
человек ответственен за все свои действия»15. И немного далее
Уайльд окончательно низводит эту попытку определения, при-
водя следующую простую истину: «Целое больше частей, сама
жизнь больше, чем один из ее аспектов. Следовательно, профес-
сия человека всегда меньше самого человека»16. Таким образом,
снова приходится признать, что τὸ ἴδιον собственно человека так
и остается неуловимым.

В первой книге «Никомаховой этики» Аристотель ставит за-
дачу еще и таким образом (NE 1.6, 1097b34–1098a2): «В самом деле,
жизнь представляется [чем-то] общим как для человека, так и для
растений, а искомое нами присуще только человеку»17. Пытаясь
найти это некое дело, присущее только человеку (ζητεῖται δὲ τὸ
ἴδιον, 1097b35), Аристотель предлагает вынести за скобки всё то
общее, что присуще всему живому (питание, рост, чувства):

Остается, таким образом, какая-то деятельная (πρακτική) [жизнь]
обладающего суждением [существа] (τὸ λόγον ἔχον). ⟨Причем од-
на его [часть] послушна суждению, а другая обладает им и мыс-
лит.⟩ (1098а4–5)18.
14 Агамбен 2023: 27.
15 Wild 1946: 88–89.
16 Ibid.: 91–92.
17 Здесь и далее пер. Н.В. Брагинской.
18 Добавленное в угловых скобках считается интерполяцией, отсылающей

к рассмотрению частей души.

335



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Здесь для нас важно отметить, что единственное отличие челове-
ка от всего прочего живого Аристотель видит в обладании чело-
веком многозначным греческим понятием «логос».

Как отмечает Ганс-Иоганн Глок: «Под логосомАристотель под-
разумевает способность — разум — особенно когда он различает
части души в зависимости от того, включают ли они логос»19.

Соответственно, следование разуму и должно быть, судя по
всему, той самой путеводной нитью, которая должна вывести че-
ловека на отличающий его от всего остального мира собственный
путь. И согласно Аристотелю, главной заботой человека как су-
щества, обладающего разумом, который присущ только человече-
ской душе, является следование разумной середине между избыт-
ком и недостатком. Стагирит поясняет, что человек как существо
разумное, во всех своих поступках руководствуясь знанием и ра-
зумом, никогда не будет стыдиться ничего из того, что сделает,
а значит — будет счастлив.

Но вот что отмечает по этому поводу Р.В. Светлов:
Сократ говорит, что Пан, сын Гермеса, или сам есть логос, или же
является братом логоса. Как и в случае логоса, его «гладкая» часть
находится среди богов, «косматая» же — среди толпы (Cra. 408b–
d). К слову, практически то же самое говорит о логосе Платон и во
второй книге «Государства». Там утверждается, что существует
два вида логоса, истинный (диалектика, наука) и ложный (миф).
Эта двойственность дублируется на уровне мифа, которыйможет
быть дурным и полезным (R. 376e–377c)»20.

Соответственно, делает вывод Светлов, «значимость разума без-
условна, именно он подтверждает нам вечность душевной приро-
ды, но его использование оказывается вполне амбивалентным»21.

В свою очередь, И.А. Протопопова замечает:
добродетель в понимании Платона — это никак не середина, обу-
словленная эмпирическим отстоянием от избытка и недостатка

19 Glock 2019: 158.
20 Светлов 2021: 497.
21 Ibid.: 498.

336



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

страстей, а поведение, вызванное девиацией, резким отклонени-
ем от середины22.

Дж. Уайльд еще в середине прошлого века так же отмечал:
Если человек не управляет рационально своими страстями и вле-
чениями, он должен быть ими управляем и достигать зла, а не
добра. Когда «иррациональная сила» садится в седло, она перево-
рачивает многие вещи одну за другой, и в конце концов, по мере
того, как ее власть расширяется, «она перевернет всю жизнь»23.

Таким образом, мы должны признать, что разум, которым мо-
гут руководить как благая, так и злая силы, не только весьма смут-
ный наш вожатый, но и в определенной степени, возможно, даже
менее надежный, чем разум остальных живых существ, не толь-
ко действующих (в отличие от человека) в полном согласии со
своей природой, но еще и каким-то образом умеющих общаться
и делиться необходимой для совместной жизни информацией.

В этом смысле весьма любопытную мысль в связи с рассмот-
рением трактата Аристотеля «О небе» высказывает профессор
античной философии Мюнхенского университета Кристоф Рапп,
отмечая два контрастирующих отличия человека и его «состоя-
ния»:

В отличие от другихживотныхи растений, людинаходятся в при-
вилегированном положении, так как могут в некоторой степени
участвовать в высшем благе. Это порождает амбиции и надеж-
ды. Однако, в отличие от существ, обладающих идеальными со-
стояниями, состояние людей в некотором роде вынужденное, по-
скольку им необходимо бороться и прилагать активные усилия,
чтобы воспользоваться своей привилегией. С этой точки зрения,
жизнь других животных и растений значительно легче24.

Человек вынужден производить неисчислимое количество
действий, поскольку в соответствии с устройством космоса, со-
гласно изложенной в трактате «О небе» Аристотеля концепцией,

22 Протопопова 2023: 359.
23 Wild 1946: 38.
24 Rapp 2019: 94.

337



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

чем дальше находится существо от цели — а целью является до-
стижение совершенства (счастья), — тем большее количество дей-
ствий должно оно совершать.

Иными словами, разум, которым, согласно Аристотелю, в от-
личие от животных обладает человек, — не только не исключи-
тельно человеческая привилегия, но он еще и отнюдь не является
гарантией ни добродетельности поведения, ни продвижения по
пути к счастью. Более того, следуя дальше этой логике рассужде-
ния, легко прийти к выводу о полном произволе, который совер-
шается в жизни благодаря этому особому человеческому довеску.
И если мы примем эти замечания как соответствующие действи-
тельности, нам придется принять и вытекающий из них вывод:
человек как ζῷον λόγον ἔχον способен, в отличие от всех прочих
живых существ, действовать не только в согласии с разумом, но
и вопреки ему. А, соответственно, и вопреки собственной природе?

В чем же в таком случае может заключаться назначение чело-
века?

3.

Как видим, проблемы антропологии проявляются на уровне
даже самых простых, на первый взгляд, базовых определений.
Однако является ли это отрицанием возможности существования
антропологии как науки? Ведь, как утверждает тот же К. Китц-
ман: «то, что делает науку таковой, — это ее предмет и характер-
ные термины, которые необходимы для того, чтобы правильно
понять этот предмет»25. И далее: «Ученый должен сначала уста-
новить факты о том, какими характерными свойствами обладает
данный вид, а затем попытаться найти наилучшие возможные
объяснения для этих фактов. Определения затем будут развивать-
ся вполне естественно»26. Это во-первых.

А во-вторых, требование Аристотеля — прежде чем начинать
исследование, сказать, о чем исследование, — совсем не предпо-

25 Kietzmann 2019: 30.
26 Ibid.: 31.

338



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

лагает необходимость дать окончательное определение предме-
та исследования. На каком основании зиждется убеждение в том,
что точное определение предмета исследования должно предше-
ствовать самому исследованию? Ведь, как пишет З.Н. Микеладзе
в статье «Основоположения логики Аристотеля», открывающей
второй том русского перевода «Сочинений» Стагирита:

Известно, что глобальное определение предмета какой-либо нау-
ки, учитывающее весь ход ее будущего развития, весь комплекс
проблем, могущих оказаться в кругозоре ее занятий, — безнадеж-
ное предприятие27.

Этоже самоеможно сказать и об определениипонятия «человек».
Ведь научное исследование совсем не должно являться лишь ил-
люстрацией данного определения, лишившись таким образом
своей главной сущности — поиска доказательств верности или
неверности первоначально высказываемых гипотез.

Если эти замечания верны, то верен и следующий вывод: эти-
ческие, политические и биологические сочинения Аристотеля
суть своего рода антропология, выдвигающая ряд фундаменталь-
ных гипотез определения человека и имеющая, таким образом,
полное право считаться фундаментом для науки, которая носит
название «doctrina humanae naturae».

Что же касается другого — фатального, на первый взгляд, за-
труднения — вопроса о том, какова истинная природа человека —
божественная или же физическая, свойственная и всем прочим
видам жизни на земле, — то и здесь также не должно быть ника-
ких разномнений. Во-первых, следует отчетливо осознать и, на-
конец, принять как аксиому, что какова бы ни была природа че-
ловека на самом деле, она равно свойственна и всему остальному
живому миру. А во-вторых, если божественное измерение жизни
уже существует в наших понятиях, то нам всё равно никуда те-
перь от него не деться. И путь восхождения от низшего к высше-
му может стать для нас той самой путеводной нитью, способной

27 Микеладзе 1978: 6.

339



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

раскрыть назначение потенции, которой наделен человек от при-
роды, независимо от того, ведет ли она к истинному Богу или же
только к идее о неизбежности его существования.

Как сам Аристотель пишет в «Никомаховой этике»: «Подоб-
ная жизнь будет, пожалуй, выше той, что соответствует человеку,
ибо так он будет жить не в силу того, что он человек, а потому, что
в нем присутствует нечто божественное» (NE 10.7, 1177b26–27)28.

Ссылаясь на собранный из различных фрагментов «Протреп-
тик» Аристотеля, И.Р. Тантлевский пишет:

В нем Стагирит постулирует идею о том, что самость человека по
сути тождественна разумной «части / доле» (μέρος, μόριον) его ду-
ши; и именно в ней потенциально заключено его «блаженство»,
«божественность» и «бессмертие», и благодаря ей же оно дости-
гается29.

Сколь бы простым ни казалось нам это пропедевтическое
утверждение, именно оно более всего достойно служить путевод-
ной нитью для философской антропологии.

Литература

Агамбен, Д. (2023), “Дело человека” (пер. И. Кушнаревой под ред. Д. Фа-
рафоновой), Versus 3.2: 24–38.

Брагинская, Н.В. (1983), “Примечания к «Никомаховой этике» Аристоте-
ля”, in А.И. Доватур, Ф.Х. Кессиди (ред.), Аристотель. Сочинения в 4
томах, 4.687–752. М.: Мысль.

Вальверде, К. (2000), Философская антропология. Пер. Г. Вдовиной. М.:
«Христианская Россия».

Микеладзе, З.Н. (1978), “Основоположения логики Аристотеля”, in Id.
(ред.), Аристотель. Сочинения в 4 томах, 2.5–50. М.: Мысль.

Протопопова, И.А. (2023), “Анти-этика Сократа: Платон versus Аристо-
тель”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 17.1: 351–360.

28 Пер. Н.В. Брагинской.
29 Тантлевский 2019: 195.

340



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

Светлов, Р.В. (2021), “Учение Платона о человеке revisited”, Вестник Перм-
ского университета. Философия. Психология. Социология 4: 493–499.

Скворцов, А.А. (2023), “О понятии души”, Платоновские исследования
19.2: 97–117.

Тантлевский, И.Р. (2019), “Учение Аристотеля о разумной части души
в контексте «сотериологии» Платона”, Платоновские исследования
10.2: 187–217.

Шелер, М. (1988), “Положение человека в космосе” (пер. А. Филиппова),
in П.С. Гуревич, Ю.Н. Попов (ред.), Проблема человека в западной фи-
лософии, 31–95. М.: Прогресс.

Glock, H.-J. (2019), “Aristotle on the Anthropological Difference and Animal
Minds”, in G. Keil, N. Kreft (eds.), Aristotle’s Anthropology, 140–160. Cam-
bridge University Press.

Keil, G.; Kreft, N. (2019), “Introduction”, in Iid. (eds.), Aristotle’s Anthropology,
1–22. Cambridge University Press.

Kietzmann, C. (2019), “Aristotle on the Definition of What It Is to Be Human”,
in G. Keil, N. Kreft (eds.), Aristotle’s Anthropology, 25–43. Cambridge Uni-
versity Press.

Rapp, Ch. (2019), “The Planetary Nature of Mankind: A Cosmological Per-
spective on Aristotle’s Anthropology”, in G. Keil, N. Kreft (eds.), Aristotle’s
Anthropology, 77–96. Cambridge University Press.

Wild, J. (1946), Plato’sTheory of Man. An Introduction to the Realistic Philosophy
of Culture. Harvard University Press.

Protopopova, I. (2023), “The Anti-Ethics of Socrates: Plato versus Aristotle”,
ΣΧΟΛΗ (Schole) 17.1: 351–360. (In Russian.)

Svetlov, R. (2021), “Anthropology of Plato Revisited”, Perm University Herald.
Philosophy. Psychology. Sociology 4: 493–499. (In Russian.)

Skvortsov, A. (2023), “On the Concept of Soul in Plato’s Philosophy”, Platonic
Investigations 19.2: 97–117. (In Russian.)

Tantlevskij, I. (2019), “Aristotle’s Teaching on the Rational Part of Soul in the
Context of Plato’s ‘Soteriology’”, Platonic Investigations 10.2: 187–217. (In
Russian.)



4.

Переводы и публикации

Павел Соколов

Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия
против ангелологической ноэтики «философствующих»*

Pavel SoKolov
What Did Allah CReate FiRst? Taqī ad-Dīn Ibn Taymiyya

Against the Angelological Noetics of the “PhilosophizeRs”

AbstRact. This article deals with the critique of angelological noetics of Muslim
Aristotelians, primarily in the version of Ibn Sina, in two treatises written by the fa-
mous medieval theologian of the Hanbali madhhab, Taqī al-Dīn Ibn Taymiyya (1268–
1328), The Rebuttal of the Logicians (Kitāb ar-radd ʿalā al-manṭiqiyyīn) and The Book of
Safadiyya (Kitāb aṣ-Ṣafadiyya). The article contains a commented translation of the
two texts from these treatises: the chapter on the true reality of angels from the Rebut-
tal and the section on what Allah created first from the Safadiyya. Despite the small
size and apparent simplicity of both these fragments, one can scarcely find a meta-
physical or theological aporia that is not reflected in them. Over the course of several
pages, judjements are rendered on the first created being, existence, ontological sta-
tus, and the relation of “separate substances” (minds, souls) to the Qurʾanic angels,
Allah’s knowledge of individual events and states, the nature of prophetic knowledge,
and the legitimacy of using abstractions in various disciplines. Skillfully combining
hadith expertise and rational argumentation, Ibn Taymiyya presents falsafa (which he
disdainfully calls mutafalsifah) as the heir to Sabaean polytheism and the source of
numerous Islamic “innovations” including Ismailism and the “extreme” Sufism of Ibn
Arabi and Ibn Sabʿin.
KeywoRds: Peripatetic noetics, Muslim angelology, Ibn Taymiyya, hadith sciences.

© П.В. Соколов (Москва). alharizi12@gmail.com. Московский физико-техничес-
кий институт.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.14

* Статья подготовлена в рамках работы Центра междисциплинарных иссле-
дований Московского физико-технического института.

342



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Перипатетическое учение об активноминтеллекте так, как оно
изложено в III книге «О душе» (Arist. An. 4310a10–26), в сопряже-
нии с неоплатонической теорией эманации было в Средние ве-
ка территорией самых причудливых синтезов метафизики, тео-
логии и экзегезы, причем в лоне всех трех великих авраами-
ческих религий. Так, например, выходец из прославленной се-
мьи Тиббонидов и последовательМаймонидаМоше б. Тиббон ви-
дел отделенный ум הנפרד) (השכל в таинственном возлюбленном
Песни Песней, с которым человеческая душа сливается (דבקות)
в поцелуе, открывающем эту «оскверняющую руки» эпиталаму
(Песн. 1:2)1. Христианская традиция сплавила в единой «золотой
цепи» ангельскую иерархию Пс.-Дионисия Ареопагита, лестви-
цу неоплатонических ипостасей и иерархию небесных тел. Му-
сульманская мысль восприняла позднеантичный синтез эмана-
ции (араб. fayḍ) и аристотелевской концепции активного интел-
лекта еще со времен появления неоплатонических псевдоэпигра-
фов, Plotiniana и Procliana Arabica, и очень быстро, уже в «Багдад-
ском кружке» аль-Кинди, эта конструкция обрела права граждан-
ства в исламской фальсафе. Связь же ангелов с планетами в ис-
ламе почти современна рождению этой религии: еще Ибн Абба-
су, сподвижнику Пророка и одному из самых авторитетных му-
фассиров и мухаддисов ранней уммы, приписывается идея соот-
ветствия между семью небесами и семью ангелами2. В золотой
век арабского перипатетизма самым влиятельным автором, раз-
рабатывавшим синтез ноэтики и ангелологии, был, без сомнения,
Ибн Сина. Этому предмету посвящены как значимые части его
«Метафизики», так и специальный «Трактат об ангелах». Даже
многие оппоненты фальсафы, такие как Абу Хамид аль-Газали,
принимали основные положения ее ангелологической ноэтики,
в частности отождествление десятого отделенного ума с ангелом
Джибрилем3.

1 Fraisse 2004: 197–199.
2 Colby 2008: 29–50.
3 См. Treiger 2012.

343



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Радикальные критики этой идеи заявляют о себе уже в пост-
классическийпериодистории средневековоймусульманскоймы-
сли, когда «вид философов в собственном смысле слова уже исче-
зает», на смену фальсафе приходит «мутафальсифа» (post-falasifa
philosophizing, по точному определению Яхьи Мишо)4, а в среде
ханбалитского мазхаба формируется то, что позднее получит на-
именование «салафизма». Пожалуй, одним из самых известных
и принципиальных такого рода авторов был ханбалитский тео-
лог эпохи Мамлюков Таки ад-Дин Ибн Таймия (1263–1328). Ибн
Таймия, о котором один из его современников и друзей,Шамс ад-
Дин аз-Захаби, как-то заметил, что он, когда работал, словно сра-
жался со львом, вел борьбу сразу на всех фронтах: против фило-
софов и суфиев, шиитов и ишракитов, крестоносцев и монголов.
Один из крупнейших специалистов по наследию мамлюкского
теолога, Яхья Мишо, справедливо охарактеризовал его как «само-
го глубокого читателя фаласифа после Фахр ад-Дина Рази»5. Апо-
геем антифилософской кампании Ибн Таймии стали 1309–1317 го-
ды — время между его тюремным заключением в Александрии
и «вторым дамасским периодом». Именно в эти годы он создал
самые знаменитые свои труды: «Политику на основе шариата»,
«Предотвращение противоречий между разумом и традицией»
и «Опровержение логики». Тогда же выходит в свет не столь из-
вестный, но не менее важный текст под названием «Книга Са-
фадия», названный так по названию местечка Сафад в Северной
Палестине (известный еще с библейских времен Цфат, ныне в Се-
верном округе Израиля), главной темой которой стало опровер-
жение натуралистической трактовки чудес. В этих трудах фило-
софы оказываются помещены в общий ряд изобретателей «недоз-
воленных новшеств» (bidʿah) вместе с ишракитамии радикальны-
ми суфиями: так, например, в одном из разделов он предприни-
мает, en bloc, опровержение Ибн Хайсама, Сухраварди, Ибн Сины
и «других философов», а в «Опровержении логиков» делает ме-

4 Michot 2000: 602.
5 Michot 2000: 599.

344



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

тафизику Ибн Сины ответственной за аллегорическую интерпре-
тацию шариата у исмаилитов6.

Это размывание границ между фальсафой и другими форма-
ми ереси и ширка в «Опровержении» опирается на специфиче-
скую историософию, конструируемую автором. По мнению мам-
люкского богослова, философы ведут свое происхождение от хар-
ранских сабеев-звездопоклонников. Сабеи сначала были члена-
ми общины Ибрахима (millatu ʾIbrāhīm), но потом стали покло-
няться звездам и почитать могилы праведных людей. Часть их
сделалась многобожниками, другие же продолжили чтить еди-
ного Бога7. Вслед за сабеями древние философы также подели-
лись на две группы: «философы-многобожники — от этих [сабей-
ских — П.С.] многобожников. Что же до древних философов, ко-
торые поклонялись Аллаху единому и не приобщали ему никого,
верили, что Аллах сотворил этот мир и признавали телесное вос-
кресение, то они принадлежали к числу ханифов, которых хва-
лил Аллах»8. Не случайно, отмечает Ибн Таймия, два крупней-
ших представителя ранней фальсафы — Сабит б. Курра, автор из-
вестных комментариев к «Метафизике», и «второй учитель» аль-
Фараби — связаны с Харраном. Первый, о чем свидетельствует его
нисба, в этом городе родился (как, по иронии судьбы, и сам Ибн
Таймия!), а второй в нем учился. Но даже сабеи-многобожники
признавали тварность мира: первым, кто стал отрицать это по-
ложение, был Аристотель. Далее искажение истинной религии
стало набирать обороты. Так, Абу Хамид аль-Газали отождествил
«душу неба» с коранической Хранимой Скрижалью, а великие
суфийские шейхи Ибн Араби, Ибн Сабʿин, и аш-Шазили дерза-
ли утверждать, что могут благодаря соединению с этой небесной
душой читать судьбы, начертанные на Скрижали каламом Алла-

6 Ibn Taymiyya 2005: 225–229.
7 В этом «евгемерическом» духе интерпретирует Ибн Таймия, вслед за Ибн

Аббасом (Сахих аль-Бухари 4920), упоминаемых в Коране богов Вадда, Суву, Йа-
гуса, Йаука и Насра (71:23).

8 Ibn Taymiyya 2005: 234.

345



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ха9. Но дальше всех пошел Ибн Сина: теологическуюметафизику
(ʾilāhiyyāt) Аристотеля, которая сама по себе была незначительна
по объему и почти целиком ошибочна, он синтезировал с прин-
ципами (ʾusūl) калама и стал применять получившийся композит
для аллегорической интерпретации (tawwīl) положений шариа-
та10. Поэтому именно Ибн Сина становится для Ибн Таймии глав-
ной мишенью: его эзотерический трактат «Указания и напомина-
ния» мамлюкский теолог называет священным писанием («мус-
хафом») философов. Критика Ибн Сины включает в себя множе-
ство тем: отношение между познанием и волением в Боге, спо-
соб познания им единичных, высшее блаженство и телеология
человеческого рода, статус аподиктической силлогистики, приро-
да пророческого дара и многое другое.

Из всего этого многообразия мы отобрали для перевода два
фрагмента из, соответственно, «Опровержения логиков» и «Кни-
ги Сафадия», посвященных доктрине философов о тождестве ан-
гелов и отделенных умов, конкретно — десятого отделенного ума
и ангела Джибриля, вестника коранических откровений. В обо-
их этих трактатах Ибн Таймия исходит из того, что первый по-
рочный корень высокомерной уверенности философов в их спо-
собности читать судьбы мира, а также их убежденности в том,
чтобы считать пророчество благоприобретенной способностью
(muktasabah), связан с их ошибочным представлением о движе-
нии небес как причине всех событий11. Авторство этой идеи Ибн
Таймия приписывает своему bête noire, Ибн Сине, считая, что
ни Аристотель, ни другие древние предшественники (саляфы)
из числа философов этого мнения не разделяли, да и собствен-
ные «собратья-философы», такие как Ибн Рушд, его оспаривали.
Причем даже в собственных заблуждениях «философствующие»
неспособны навести порядок и не могут определиться, считать

9 Ibn Taymiyya 2005: 519.
10 Ibn Taymiyya 2005: 225–229.
11 Ibn Taymiyya 2005: 521.

346



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

ли источником пророческих видений активный интеллект или
душу неба12.

Философскую теорию пророческого знания Ибн Таймия ре-
конструирует следующим образом:

Душа, когда в ней совершается отделение от тела — будь то во
сне, или при помощи упражнений, или собственными ее сила-
ми, — соединяется с душой небес, и в ней напечатлевается зна-
ние о событиях, происходящих на земле. Затем это рассудочное
знание, воспринятое душой абстрактно, сила воображения пре-
творяет в подобающие ему образы. Далее эти образы отпечатле-
ваются в общем чувстве, подобно тому как, когда я воспринимаю
вещи внешними чувствами, они предносятся воображению, а по-
том напечатлеваются в общем чувстве. Таким образом, в общем
чувстве отпечатлевается (tuntaqašu) то, что есть во внешних чув-
ствах, и в нем же изображается (yurtasamu) то, что сила воображе-
ния производит во внутреннем чувстве. И те внутренние образы,
которые сновидец видит во сне или больной в состоянии болез-
ни, — именно оттуда. Но в душе пророка — мир ему! — есть совер-
шенная сила (qūwwah kāmilah), которая позволяет ей отделяться
от тела наяву, и она познает, и воображает, и видит то, что другие
души видят во сне»13.
Итак, выходит, что пророческое ве́дение рождается из на-

печатления (ʾintiqāš) знаний, изливающихся от небесной души,
в общем чувстве. Результатом этого процесса становится появле-
ние у пророка особой способности, которую философы именуют
«святой силой» (qūwwah qudsīyyah). Это «способность познания
и действия, превосходящая своей силой таковую у прочих лю-
дей», и заключаются она в том, чтобы постигать средний термин
силлогизма непосредственно, не обращаясь к крайним (yunāl al-
ḥadd al-ʿawsaṭ min ġeyr taʿlīm muʿallim lahu). Эту идею Ибн Тай-
мия опровергает на двойном основании авторитета и разума. Ар-
гумент от авторитета состоит в том, что силлогизм имеет дело с
общими высказываниями, а Коран полон сообщений о единич-
ных событиях и лицах; аргумент же от разума заключается в том,

12 См. специально посвященный опровержению этого лжеучения раздел: Ibn
Taymiyya 2005: 520–521.

13 Ibn Taymiyya 2005: 519.

347



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

что Аллах, по собственной теории Ибн Сины, знает вещи как при-
чина — следствия, а вовсе не через посредство среднего термина.

Второй дурной корень философских лжеучений — их сосредо-
точенность на познании универсалий и высшей из них, «уни-
версального и абсолютного бытия, общего для всех сущих и де-
лящегося на субстанцию и акциденции» (al-wuǧūd al-muṭlaq al-
muštaraq bayn al-mawǧūdāt al-munqasam ʾilā ǧawharwa-ʿaraḍ). «Веч-
но они тешат себя такими нелепицами, как эти универсалии!» —
желчно восклицает Ибн Таймия14. Если вкратце резюмировать
критические аргументы ханбалитского богослова против назван-
ных положений, то часть из них вновь апеллируют к авторитету,
а часть — к разуму. Основной аргумент к авторитету очевиден:
пророки, не исключая Мухаммада, получали откровение боль-
шей частью в форме знания о конкретном и единичном, а не
в виде общих суждений. Рациональный аргумент таков. Позна-
ние универсалий, т.е. общих свойств вещей (qadar muštarak), ни-
как не помогает познанию единичных вещей, ведь постижение
понятия (или имени — musammā) никак не помогает познанию
конкретной вещи (ʿayn), иначе бы достаточно было знать поня-
тие, чтобы знать конкретную вещь15.

Итак, мы видим, что коренные пороки фальсафы тесно свя-
заны с исповедуемой ею дурной ангелологией. Неудивительно
поэтому, что разделы о реальности (ḥaqīqah) ангелов и отделен-
ных умах в трактатах Ибн Таймии содержат в себе in nuce все ос-
новные темы антифилософской полемики. Несмотря на малый
размер и кажущуюся простоту обоих приводимых нами ниже
фрагментов, трудно найти такую метафизическую или теологи-
ческую апорию, которая не нашла бы в них своего отражения. На
нескольких страницах здесь выносятся решения о первом сотво-
ренном, существовании, онтологическом статусе (субстанция, ак-
циденция, «инстинкт»?) и отношении «отделенных субстанций»
(умов, душ) к кораническим ангелам, познании Аллахом единич-
ных событий и состояний, природе пророческого ве́дения, леги-

14 Ibn Taymiyya 2005: 521.
15 Ibid.

348



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

тимности использования абстракций в разных видах наук — ска-
зывается, по-видимому, способность автора, с 19 лет выпускав-
шего фетвы, к быстрому формулированию тезисов и возражений
в философско-теологических вопросах.

Однако Ибн Таймия — не спекулятивный теолог, и задачу
свою он видит не только в том, чтобы побеждать философов их
же оружием, но и в том, чтобы поставить свою собственную ар-
гументацию на прочное основание достоверных хадисов. В из-
бранных нами фрагментах рациональная аргументация органич-
но соединяется с хадисоведческой, ведь одним из ключевых ар-
гументов «философствующих» в пользу их мнения о существо-
вании отделенных умов является слабый (ḥadīṯ ḍaʿīf) и даже бо-
лее того — подложный хадис (ḥadīṯ mawḍūʿ). И в этой сфере Ибн
Таймия также проявляет себя отчасти как новатор. Как отмечают
исследователи, до начала Нового времени практика использова-
ния недостоверных хадисов в мусульманской теологии была об-
щепринятой: даже такие маститые мухаддисы, как Ибн Ханбал
или Абу Дауд, не возражали против нее, и лишь немногие бого-
словы ханбалитского мазхаба, более всего в Багдаде и Дамаске,
против нее восставали. Разумеется, в классический период хади-
соведения существовали различные ограничения: в целом, со-
образно «суннитскому мейнстриму» считалось недопустимым,
чтобы такие хадисы использовались для извлечения правовых
норм (ʾaḥkām), но весьма обширен был спектр целей, для кото-
рых апелляция к ним допускалась. В таких жанрах, как «досто-
инства действий», биографические повествования (sīrah), расска-
зы о военных кампаниях мусульман (maġāzī), «награды и нака-
зания» (ṯawāb wa ʿaḏāb), «этикетные нормы» (ʾadab), «приемы
убеждения и разубеждения» (tarḥīb, taḥrīb), опора на слабые хади-
сы допускалась для большего эффекта. Впрочем, противники ис-
пользования слабых и подложных хадисов для любых целей так-
же встречались, и среди них было немало крупных имен: мож-
но вспомнить андалусийского теолога XI в. Ибн Хазма, маликит-
ского ученого из Марраккеша Абу Бакра Ибн аль-Араби, Ибн аль-

349



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Джаузи, ханбалитского улема из Багдада XIII в., составителя зна-
менитой «Книги слабых хадисов» (Kitāb al-mawḍūʿāt); были, на-
верняка, и другие, однако их позиция не была доминирующей.
Именно при ранних мамлюках, когда на историческую сцену вы-
ходит Ибн Таймия, голосов против использования любых слабых
или подложных хадисов становится всё больше: можно приве-
сти здесь имена каирского маликитского ученого Ибн аль-Хаджа
или Ибн Кудама, одного из авторитетнейших факихов ханбалит-
ского мазхаба. Основную идею этих ригористов Дж. Браун точ-
но характеризует как принцип «качественного единства право-
вых положений» (qualititve unity of legislation). Имеется в виду,
что любое использование хадисов содержит в себе правовой мо-
мент, связанный с «побуждением к дозволенному и удержанием
от запретного», а значит, не может быть контекстов, в которых
строгость в оценке достоверности хадисов была бы меньшей, чем
в других. Ибн Таймия посвятил много энергии борьбе с «лаксиз-
мом» в обращении с хадисами, и апелляция философов к хадису
«первым сотворил Аллах калам и сказал ему: „Подойди!“» стано-
вится для него еще одним примером того, какую опасность таит
в себе неразборчивость в столь важном вопросе. Здесь ханбалит-
ский «довод веры» оказывается предтечей нововременных сала-
фитских авторов, таких как Рашид Рида, Мохаммад Абдо или Му-
хаммад Насир ад-Дин аль-Альбани, отвергавших слабые хадисы
in toto как наследие косной традиции (taqlīd)16.

Перевод раздела «О реальности ангелов Аллаха Всевышнего
и „умов“, о которых говорят философы» из «Опровержения логи-
ков» приведен по основанному на лучшей из известных Йемен-
ской рукописи изданию Ibn Taymiyya 2005: 320–326; перевод глав-
ки из «Книги Сафадия» — по изданию Ibn Taymiyya 1986: 79–84.

16 О захватывающей истории использования слабых хадисов в суннитском
исламе см. Brown 2011.

350



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Ибн Таймия. Опровержение логиков

О реальности ангелов Аллаха Всевышнего
и «умов», о которых говорят философы

Далее, пусть даже движения небес и относятся к числу при-
чин17, однако не все события проистекают от небесного движения.
Ведь и помимо них есть у Аллаха устроения творений18.

Что же до ангелов Аллаха, распорядителей Его в управлении
небом и землей, то они суть «исполняющие повеления» (79:5)
и «распределяющие дела» (51:4), которыми клялся Он в Своей
Книге, и ни один из праведных предшественников не считал их
планетами. Ангелы — это не «умы» и не «души», о которых гово-
рят философы-перипатетики, следующие Аристотелю, и им по-
добные, которых мы уже опровергли в других местах. Мы пока-
зали ошибочность их мнений и сравнили их рассуждения с тем,
что возвещали посланники.

Философы утверждают19, будто речение «первым сотворил Ал-
17 Араб. ʾasbāb. Ибн Таймия тонко играет на двойственной семантике этого

термина, философской и коранической: в языке философов ʾasbāb — причины,
а в языке Корана — что-то вроде «небесных вервий» (38:10; 22:25). См. Bladel 2007:
223–246.

18 Min al-maẖlūqāt ʾumūr ʾuẖar. Амр — чрезвычайно богатая смыслом кора-
ническая лексема, которая в разных контекстах Книги может означать «повеле-
ние», «дело», «событие», просто «вещь», «наказание» или даже «воскресение»,
а за пределами этих контекстов — «эманацию» сущих от божественной Причи-
ны (Gaudefroy-Demombynes 1957: 272). В нашем тексте, однако, очевидно имеется
в виду контекст «tadbīr al-ʾamr», устроения дел или исполнения повелений Ал-
лаха применительно к конкретным творениям. Пространную и плодотворную
дискуссию о семантике этой лексемы в кораническом тексте и за его предела-
ми см. Peña 2011: 197–224. О соотношении категорий ʾamr и ẖalq в лексиконе Ибн
Таймии см. Hoover 2007: 103–135.

19 Тезис о первотварности активного интеллекта, который Ибн Таймия пред-
ставляет как согласное мнение философов, в действительности разделялся не
всеми даже крупнейшими представителями фальсафы, и вместе с тем его испо-
ведовали многие критики арабского перипатетизма. Так, самый, пожалуй, из-
вестный мусульманский оппонент фальсафы в Средние века, аль-Газали, дей-
ствительно отождествлял активный интеллект (al-ʿaql al-faʿʿāl) и «первое творе-

351



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

лах ум»20 доказывает их мнение о «первом уме». Этот ум они
называют «Каламом», чтобы найти опору в словах хадиса: «пер-
вым сотворил Аллах Калам». Опровержение этого их утвержде-
ния мы уже предприняли в нашей книге против последовате-
лей Ибн Сабʿина и им подобных21. Мы напомнили, что хадис об
уме— слабый по согласному мнению знатоков хадисов, таких как
Абу Хатим б. Хиббан, Абу Джафар аль-Укейли, Абу аль-Хасан аль-
Даракутни, Абу аль-Фарадж б. аль-Джаузи и другие: более того,
все они рассматривают его как подложный.

Кроме того: текст этого хадиса — «Первым Аллах создал ум
и сказал ему: «Подойди!», и тот подошел. Аллах сказал: «Отой-
ди!», и тот отошел. Тогда Аллах сказал: «Клянусь своим вели-
чием! Я прежде не создавал ничего столь дорогого мне: тобой
Я принимаю, и тобой Я дарую; тобою награды, и тобою наказа-
ния» — даже будь он достоверным, свидетельствовал бы против
мнения философов, ведь смысл его в том, что Аллах обратился
к уму с этой речью сразу после его создания, и в своей речи Он
говорит, что прежде не создавал ничего столь дорогого для Него.
А это значит, что прежде ума Он уже что-то сотворил.

Кроме того, «ум» в языке посланника, его сподвижников и его
уммы означает одну из акциденций, ведь слово ʿaql — это ма-
сдар от глагола ʿaqala, yaʿqilu, ʿaqlān, как, например, в речени-

ние» (al-mubdaʿ al-ʾawwal), в то время как «второй учитель» аль-Фараби и Ибн
Сина полагали, что активный интеллект — это десятый отделенный ум, движи-
тель подлунного мира (см. Treiger 2012: 105).

20 Речь идет о хадисе, появившемся, по мнению исследователей, не рань-
ше середины IX в., вероятно, в Ираке, и передававшемся в разных версиях со
ссылкой на авторитетных сподвижников и последователей Пророка (Хафса, ас-
Садика, Хасана аль-Басри); Дуглас Кроу связывает его с доисламскими сборни-
ками речений мудрецов (Crow 1996: 175–176). Неоплатонические и гностические
влияние находил в этом хадисе Игнац Гольдциер (Goldzieher 1908: 322–344).

21 «Сабʿиния»— второе название трактатаИбн ТаймииKitāb buġyaẗ al-murtād
fī radd ʿalā al-mutafalsifahwa al-qarāmiṭah, направленного против философов и ра-
дикальных исмаилитов-карматов. Оно происходит от имени известного анда-
лусийского суфия XIII в., критика Ибн Рушда Абд аль-Хакка б. Сабʿина аль-
Мурси.

352



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

ях «быть может, они уразумеют», «быть может, вы уразумеете»,
«у них сердца, которыми не разумеют (lā yaʿqilūna)22» и других
подобных. Под словом этим имеется в виду природное свойство
(ġarīzah), заключенное в человеке. Ахмад б. Ханбал, аль-Харис аль-
Мухасиби и другие говорили: «поистине, ум — это природное
свойство».

А в языке греческих философов «ум» — субстанция, существу-
ющая сама по себе. Разве одно согласно с другим? Поэтому в хади-
се и сказано: «тобой Я принимаю, и тобой Я дарую; тобою награ-
ды, и тобою наказания». И это говорится о человеческом уме. Фи-
лософы полагают, что первой вещью, которая произошла от Гос-
пода миров, была субстанция, существующая сама по себе, и что
она господь над миром, и что «десятый ум» — это господь всего,
что есть под небом луны, и от него нисходят на пророков писа-
ния.

Также, по их мнению, Аллах не знает как конкретных индиви-
дов (ʿayn) ни Мусу, ни ʿИсу, ни Мухаммада, ни другие подобные
конкретные вещи этого мира, не говоря уже о подробностях та-
ких событий, как день Бадра23, день сонмов24, как не знает Он
и другие обстоятельства25, которые упоминаются в Коране, и кон-

22 Как отмечает редактор «Опровержения» (Ibn Taymiyya 2005: 321), аята в та-
кой формулировке в Коране нет; самые близкие фрагменты встречаются в суре
«Преграды»: «у них сердца, которыми они не понимают (lā yafqahūna)» (179)
и в суре «Хадж»: «сердца, которыми они разумеют (yaʿqilūna)» (46).

23 Первая из трех великих мусульманско-мушрикитстких битв, сделавших
возможным выживание ранней уммы и занятие Мухаммадом Мекки. Битва,
ставшая первой победой мусульман в истории, произошла 13 марта 624 г.

24 «День сонмов», яум аль-ахзаб — одно из названий другой знаменитой
«битвы у рва», состоявшейся 31 марта 627 г. между Мухаммадом и его сподвиж-
никами, с одной стороны, и коалицией из курейшитов, иудейского племени
Бану-Надир и арабского племени Гатафан — с другой. Битва, упоминаемая в Ко-
ране в одноименной суре (33:20–22), закончилась полной победой мусульман,
ставшей реваншем за поражение при Ухуде.

25 ʾAḥwāl, мн.ч. от ḥāl, букв. «состояние». Это также очень значимая катего-
рия в средневековой исламской метафизике и, в частности, — метафизике Ибн
Сины. Так, Роберт Висновски считал, что позиция Ибн Сины в вопросе о реаль-
ности различия между сущностью и существованием может быть объяснена

353



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

кретные частные вещи, относительно которых Он сообщает, что
они были или будут26.

Поэтому они считают, что пророческий дар можно приобре-
сти27, и думают, что он есть истечение, изливающееся на дух про-

в свете дискуссии муткаллимов о том, добавляются ли состояния (ʾaḥwāl) к сущ-
ностям (ḏāt), или принадлежат к их составу. Ашариты полагали, что они добав-
ляются к божественной сущности, мутазилиты же держались мнения, согласно
которому они были реально тождественны ей. Чтобы избежать введения допол-
нительных сущностей, которые нарушали бы божественную простоту, мутази-
лит Абу Хашим аль-Джуббаи (X в.) ввел понятие «состояний» или «модусов»
(ʾaḥwāl). Так как статусом реальных сущих обладают только субстанции и акци-
денции, то пришлось предположить, что состояния занимают промежуточное
положение между сущим и несущим. Бо́льшая часть ашаритов считала, что со-
стояния — это просто имена (ʾasmā, ʾalfāẓ), однако существовало и мнение, что
они суть «голые единичные», т.е. «единичные экстраментальные объекты», та-
кие как «вот это черное», за которым не стоит никакого реального метафизиче-
ского атрибута (см. Benevich 2018: 327–355).

26 Незнание Богом единичных вещей было, наряду с учением о вечности ми-
ра и отрицанием телесного воскресения, одним из трех оснований для обвине-
ния философов в неверии (куфр). Однако и здесь, как и в случае с активным ин-
теллектом, это мнение среди «философов» было далеко не общепризнанным.
Так, сам Комментатор, Ибн Рушд, как раз считал возможным доказать способ-
ность Аллаха познавать единичные вещи при помощи инструментария аристо-
телевской философии: он полагал, что знание Богом единичных само ни еди-
нично, ни универсально. Позиция, которую в этом месте атакует Ибн Таймия
(а прежде с ней полемизировал аль-Газали), принадлежит Ибн Сине, и состоит
она в том, что Бог знает единичные вещи универсальным образом. Аргумент
аль-Газали против этого мнения заключался в том, что знание Аллахом Самого
Себя и знание Им Себя как начала универсалий не тождественны друг другу;
Ибн Таймия же в целом считает, что универсалии ничего не дают для познания
единичных вещей. См. Marmura 1962: 299–312; Belo 2006: 177–199.

27 Проблеме пророческого дара посвящен трактат Ибн Таймии (Kitāb al-
nubūwwāt), а в «Сафадии» он специально рассматривает вопрос о том, может
ли пророчество быть благоприобретенным, и отмечает, что не только истин-
ные пророчества, но и ложные не порождаются имманентно, а всегда являются
результатом «информирования» извне — в этом контексте он даже описывает
шаманский ритуал у монголов. Кроме того, в доказательство невозможности
благоприобретенного пророческого дара он ссылается на «объективные», неза-
висимые от строения души события, такие как поход на Мекку «Слоновьего
человека» Абрахи, свидетельства джиннов о божественной миссии Мухамма-
да, иудейских и христианских писателей или чудо Каабы. Ошибочную теорию

354



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

рока, когда в его душе воображение рождает светоносные образы,
и истечение это изливается на того, чья душа соответствующим
образом подготовлена. Слово же Аллаха — это голоса, звучащие
в душе, подобно образам, которые видит в своих снах сновидец.

Тот же, кто знает, что Аллах говорил в разных местах об анге-
лах — Джибриле и других, — понимает, что то, что говорят фило-
софы, еще дальше отстоит от того, с чем явились посланники, чем
слова неверных иудеев и христиан, исказивших писание. Аллах
поведал об ангелах, рассказав, что они пришли в гости к Ибрахи-
му в образе человека, а затем направились к Луту, о чем говорит-
ся в нескольких местах. О Джибриле Он сообщает, что тот явился
к Марьям в облике хорошо сложенного человека и передал ей ду-
ха.

Джибриль также являлся Пророку — да благословит его Аллах
и да приветствует! — несколько раз в облике Дихьи аль-Кальби,
а однажды он явился ему в облике араба-кочевника. В «Двух Са-
хихах» от Аиши — да будет ей доволен Аллах! — сообщается, что
Харис б. Хишам однажды спросил: «О, посланник Аллаха! Как
к тебе приходит откровение?» Тот ответил: «Иногда оно прихо-
дит ко мне в виде колокольного звона. Он оглушает меня, и я по-
нимаю сказанное только тогда, когда он от меня удаляется. Ино-
гда ангел принимает для меня видмужчины. Он говорит со мной,
и я понимаю, что́ он говорит»28. Аиша сказала: «Я видела, как от-
кровение снизошло на пророка в очень холодный день, но, когда
оно завершилось, по лбу его струился пот»29.

Всевышний сказал: «Это — поистине, слово посланника благо-
родного, обладающего силой у властителя трона могучего, встре-

пророческого дара ханбалитский богослов инкриминирует Ибн Сине. На самом
же деле, однако, Ибн Сина не приписывает человеческой душе никакой само-
стоятельной агентности в стяжании пророческого дара: он считает, что душа
полностью, а не только в отношении пророчества, определяется (mūǧab) боже-
ственным изволением: «Душа принужденная в облике свободной» (an-nafs al-
muḍṭārah fī-ṣūrahmuẖtārah) (Michot 2018: 138). О собственной теории пророчества
Ибн Таймии см. Rahman 1958: 101–105.

28 Сахих Муслима 1588.
29 Сахих аль-Бухари 2.

355



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

чающего покорность там30 и доверенного. И ваш товарищ не
одержимый: он ведь видел Его на ясном горизонте, и он не ску-
пится на скрытое» (81:19–25). Большинство чтецов вместо «ḍanīn»
читают «ẓanīn» т.е. виновный, но есть и те, кто читает «ḍanīn»,
т.е. скупой31. Некоторые из философствующих считали, что здесь
имеется в виду «действующий интеллект», потому что истече-
ние его непрерывно. На это можно ответить вот что. Сказано:
«это — поистине, слово посланника благородного, обладающего
силой у властителя трона могучего, встречающего покорность
там», а значит, если бы даже признать, что этот интеллект суще-
ствует, то у него нет влияния «там», ведь по их собственномумне-
нию влияние его простирается лишь на подлунный мир. Что же
говорить, если он и вовсе не обладает никакой реальностью?

30 Мы позволили себе в этом месте отойти от перевода И.Ю. Крачковского,
которому в целом отдаем предпочтение, так как здесь он, вслед за Абу Джа-
фаром аль-Мадани (его кираат относится к «трем после семи»), читает в кора-
ническом тексте «ṯumma» с даммой («встречающего покорность и, кроме того,
доверенного»), тогда как Ибн Таймия и критикуемые им философы видят здесь
слово «ṯamma» с фатхой («там»), так как эта вариация принципиальна для по-
нимания смысла того, о чем говорят «философы» и самИбн Таймия (Ibn ʿAtiyya
2001: 444).

31 Этоместо по-разному читается в разных харфах Корана, и каждое чтение—
через aẓ-ẓāʾ al-musālah и через aḍ-ḍād as-sāqitah — опирается на авторитетные
иснады. На наличие двух чтений указывал уже Абу Убейда, и он же приводит
ту интерпретацию этих двух слов, которую мы находим у Ибн Таймии. Абу
Закария аль-Фарра приводит цепочку передатчиков, включающую Кайса ибн
Раби и Асима б. Абу ан-Наджуд, по свидетельству которых Варака б. Навфаль
говорил: «Вы читаете данин, скупой, а мы читаем занин, виновный». Ибн Ха-
тим, опираясь на достоверный исанд, передавал, что Ибн Аббас читал «ḍanīn»,
и он говорил: «Ḍanīn и ẓanīn одно и то же. Это значит, что он [Мухаммад —
П.С.] не был лжецом. Ẓanīn означает ‘виновный’, а ḍanīn — ‘скупой’». Чтение
через ḍad предпочитал знаменитый мухаддис и историк Мухаммад Ибн Джа-
рир Ат-Табари. Ибн Касир, испытавший сильное влияние Ибн Таймии, считает
оба хадиса, в которых предлагаются чтение через ḍād и через ẓāʾ, принадлежа-
щими к категории мутаватир (Ibn Kathīr 1930: 271). Согласно ас-Саʿлаби, через
дад читали Асим, Хамза и жители Медины, а остальные читали через ẓāʾ, от
слова ẓann, что значит обвинение (tuhmah) (Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī 2017: 601; Al-
ʿAynī 1890: 257).

356



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Что же до тех вещей, которые они называют «абстракциями»,
«отделенными субстанциями», как, например, «умы» или «ду-
ши» — за исключением «разумной души», — то они существуют
только в умах, а не в вещах, и опровержение рассуждений фило-
софов об этом можно найти в «Сафадии» и других сочинениях.
То, что они говорят об умопостигаемых вещах из числа природ-
ных сущих, большей частью истинно, а в том, что касается мате-
матических абстракций — числа и меры, количества и качества, —
то здесь их рассуждения об умопостигаемых сущих истинны без
изъятия, и в этих вопросах человек заблуждается лишь по соб-
ственной вине.

357



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Ибн Таймия. Книга Сафадия

Истина в том, что Престол был сотворен раньше Калама

Праведные предшественники спорили между собой: что́ [Ал-
лах] сотворил первым — Престол или Калам? Если опираться на
два рассказа, переданных от хафиза Абу Наима32, аль-Аля, аль-
Хамадани, то правильнее считать, что первым был сотворен Пре-
стол. Те же, кто утверждает, что первым был сотворен Калам, ссы-
лаются в качестве доказательства на хадис, который приводит
Абу Дауд в своих «Сунан» от Убейды, передававшего, что Про-
рок — да благословит его Аллах и да приветствует! — сказал: «Пер-
вым сотворил Аллах Калам и сказал ему: „Пиши!“ Тот спросил:
„Что писать?“ Аллах сказал: „Запиши все, что будет вплоть до Дня
Воскресения“»33.

Хадис «первым сотворил Аллах Калам» передавался от Ибн
Аббаса в нескольких версиях. Все они признаются знатоками нау-
ки о хадисах. Что же до хадиса «первым сотворил Аллах ум, и ска-
зал ему: „Подойди!“, и тот подошел», то он подложный. Чтобы
судить о его истинности, достаточно взять слова «первым сотво-
рил Аллах ум». Ведь ни в одном из пророческих преданий— будь
то от нашего Пророка или других — нет сведений о том, что ум
был первым из творений, как утверждают эти философствующие
и те, кто позаимствовал у них это учение из числа мутакаллимов,
суфиев и прочих.

Что же до тех, кто думает, будто Каламом здесь назван ум, по-
тому что он высекает знания на скрижали души, а душа называ-
ется скрижалью, то им, прежде всего, следует ответить, что это —
насильственное толкование (yuʿlamu bī-ʾiḍṭirār), ибо такого смыс-
ла нельзя получить из арабского языка, и ни один из толковате-
лей Корана или хадисов такого не говорил. Далее, в хадисе сказа-
но, что Калам лишь записывает всё, что случится до Дня Воскре-

32 В этом контексте слово «хафиз» означает не «тот, кто выучил наизусть
Коран», а «тот, кто достиг наивысшего мастерства в знании хадисов».

33 Абу Дауд 4700; ат-Тирмизи 2155, 3319.

358



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

сения, а они думают, будто он — создатель всего мира и господь
над всякой вещью, следующий по порядку после Первого.

Кроме того, в нем говорится, что Аллах определил судьбы и за-
писал их за пятьдесят тысяч лет до того, как сотворил небеса
и землю, и только после того, как Он записал каждую вещь в кни-
ге, Он создал небеса и землю за шесть дней. У них же получает-
ся, что как сам Калам, так и произведенное им вечно и нетварно,
и небеса и земля сосуществуют с ним и причинно им порожда-
ются, не отставая от него ни на мгновение, не говоря уже о пяти-
десяти тысячах лет.

Кроме того, по их учению, от первого ума рождаются второй
ум, душа и небо, но ведь сотворение ума— более значительное де-
яние, чем сотворение души или неба, а сотворение этих послед-
них более значительно, чем простое напечатление знаний в ду-
ше. А про души небес большинство философов говорит, что они
суть акциденция в небе, но ИбнСина и небольшая группа его еди-
номышленников утверждают, что они — субстанция, существую-
щая сама по себе. Почему же хадис рассказывает о самом незна-
чительном из действий ума и не рассказывает о самых славных
и значительных? И, хотя это их мнение получило широкое хож-
дение, многие из них также называют Каламом необходимое са-
мо по себе, потому что оно вложило в ум то знание, которое ум
вложил в душу.

Кроме того, они говорят: умы суть ангелы, доставляющие от-
кровение пророкам, и если умы называются каламами, потому
что напечатлевают знание в душе, то и ангелы называются кала-
мами. Но тот, кто говорит, что ангелы суть каламы, горше скота
бессловесного. Ведь тогда любого учителя пришлось бы назвать
каламом, а этого не допускает арабский язык — ни в реальном
смысле, ни в переносном.

Кроме того, Каламу было сказано: «Запиши все, что будет
вплоть до Дня Воскресения»: это значит, что он должен был за-
писать только то, что будет до Дня Воскресения, а не то, что будет
после.

359



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

И доказательств порочности того, что они говорят, множество.
Теперь же, когда мы разоблачили несостоятельность их рассужде-
ний, остаются два речения, отрадных для мусульман. А именно,
наше высказывание «Престол был сотворен первым» достоверно,
потому что оно подтверждается достоверным хадисом, который
пересказывает Муслим в своем «Сахихе»: «Поистине, Он опреде-
лил судьбы творений за пятьдесят тысяч до того, как сотворил
небеса и землю, а Престол был на воде»34, а это значит, что Он
определял судьбы тогда, когда Престол был на воде, и Престол
был уже сотворен при распределении судеб, а не возник после.

Равным образом, слова Его в достоверном хадисе, который
приводит аль-Бухари: «Был Аллах, и прежде Него ничего не бы-
ло, и Престол был на воде, и Он записал все вещи в книге»35,
а в другом варианте — «затем Он записал все вещи в книге» —
доказывают, что записывание в книгу происходило тогда, когда
Престол уже был на воде.

Что же до хадиса «первым сотворил Аллах Калам», то дело Ка-
лама заключалось в том, чтобы записать всё, что будет вплоть до
Конца Света, и это — комментарий к сотворению мира за шесть
дней, однако определение судеб этого мира предшествовало его
сотворению, и первой из причин этого мира был сотворен Калам,
потому что определение судьбы сотворенного предшествует со-
творению сотворенного.

И относительно Калама здесь говорится, что им записано всё,
что будет до Дня Воскресения, а предопределенное им — это тво-
рение, прежде которого он был создан, но здесь не говорится
о том, что им определены также судьбы всех творений после Дня
Воскресения. И нет необходимости, чтобы Калам предшествовал
всему: судьбы творений были сотворены прежде него.

Существуетмножество свидетельств (ʾaṯār) сподвижниковПро-
рока, последователей и других о том, чтоАллах—преславенОн!—
сотворил из морских вод небо и сушу. Так, в начале Таурата гово-

34 Сахих Муслима 2653.
35 Сахих аль-Бухари 6982, 3192.

360



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

рится: была вода, и ветер веял над ней, и Аллах сотворил из этой
водынебо и землю. Сведения эти подтверждаютсяПророком—да
благословит его Аллах и да приветствует! — в Книге и сунне, со-
гласной с тем, что говорится в Таурате у людей писания из числа
иудеев и христиан. И все эти свидетельства согласно утверждают,
что Аллах сотворил этот мир — небеса и землю — за шесть дней,
а затем распростерся на Престоле, и что до этого были некоторые
творения, а именно вода и Престол. И в откровении Всевышнего
Аллаха не говорится ни о том, что Он сотворил землю из ничего,
ни о том, что до нее не было никаких творений.

Аллах неоднократно возвещал, что Он— Творец и Господь вся-
кой вещи, и это противоречит словам тех, кто утверждает: «Он по
самойСвоей сущности с необходимостью создает мир (muǧib), Он
причинно определен (maʿlūl) к его сотворению». И если Он сотво-
рил некую вещь, это подразумевает, что Он создал ее внове, ведь
носители арабского языка не говорят про вещь, созданную внове,
что она вечна и безначальна, а называть ее сотворенной, но при
этом вечной и безначальной, еще более чуждо их языку. И если
все согласны с тем, что всё сотворенное ново и произведено вно-
ве, и в языке называется новым и произведенным внове, то кто
же будет спорить с тем, что все новое и произведенное внове со-
творено?

И я не могу уразуметь их рассуждений о том, что, дескать, про-
изведенное внове действительно следует называть сотворенным,
но только в языке, а спор их по этому вопросу — спор на осно-
ве разума. Отсюда начинаются раздоры между людьми о слове
Аллаха и деяниях Его, и они начинают применять услышанное
на практике, притом что многие из них неверно понимают слова
не только праведных предшественников и имамов, но даже Ал-
лаха и Его посланника. Ведь тому, кто хочет понять намерение
говорящего, надлежит обратиться к его языку и речевым обыкно-
вениям, а не к тому, как он сам привык говорить. И чаще всего
заблуждается в этом вопросе тот, кто не знает намерений говоря-
щего и несведущ в его языке.

361



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Литература

Al-ʿAynī, Badr al-Dīn Maḥmūd b. Aḥmad (1890), ʿUmdat al-qārīʾ bī-šarḥ Ṣaḥīḥ
al-Buḫārī. Cairo, 1890. (In Arabic.)

Belo, C. (2006), “Averroes on God’s Knowledge of Particulars”, Journal of Is-
lamic Studies 17.2: 177–199.

Benevich, F. (2018), “The Metaphysics of Muḥammad b. ʿAbd al-Karīm al-
Šahrastānī (d. 1153): Aḥwāl and Universals”, in Abdelkader Al Gouz (ed.),
Islamic Philosophy From the 12th to the 14th Century, 327–355. Bonn Uni-
versity Press; Göttingen: V&R unipress.

Bladel, K. van (2007), “Heavenly Cords and Prophetic Authority in the Quran
and Its Late Antique Context”, Bulletin of the School of Oriental and African
Studies, University of London 70.2: 223–246.

Brown, J.A.C. (2011), “Even If It’s Not True It’s True: Using Unreliable Ḥadīths
in Sunni Islam Author(s)”, Islamic Law and Society 18.1: 1–52.

Colby, F.S. (2008), Narrating Muḥammad’s Night Journey: Tracing the Develop-
ment of the Ibn ʿAbbās Ascension Discourse. Albany, NY: State University
of New York Press.

Crow, K.D. (1996), The Role of Al-ʿAql in Early Islamic Wisdom: With Refer-
ence to Imam Jaʿfar al-Ṣādiq. Diss. McGill University, Institute of Islamic
Studies.

Fraisse, O., ed. (2004), Moses Ibn Tibbons Kommentar zum Hohelied und sein
poetologisch-philosophisches Programm. Synoptische Edition, Übersetzung
und Analyse. Berlin; New York: Walter de Gruyter.

Gaudefroy-Demombynes, M. (1957), Mahomet. Paris: Albin Michel.
Goldzieher, I. (1908), “Neuplatonische und gnostische Elemente im Ḥadīth”,

Zeitschrift für Assyriologie und verwandte Gebiete 22: 317–344.
Hoover, J. (2007), “God’s Creation and God’s Command”, in Id., Ibn Taymiy-

ya’s Theodicy of Perpetual Optimism, 103–135. Leiden; Boston: Brill.
Ibn ʿAtiyya (2001), al-Muḥarrar al-waǧīz fī-tafsīr al-Kitāb al-ʿazīz. Beyrouth:

Dar al-Kotob. (In Arabic.)
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (2017), Fatḥ al-bāriʿ fī šarḥ ṣaḥīḥ al-Buẖārī. Beyrouth:

Dar al-Kotob. (In Arabic.)
Ibn Kathīr (1930), Tafsīr al-Qurʾān al-ʿaẓīm. Beyrouth: IslamKotob. (In Ara-

bic.)
Ibn Taymiyya (1986), Kitāb aṣ-Ṣafadiyya. S.n.: Ṭubiʿa ʿalā nafaqaẗ ʾaḥad al-

muḥsinīn. (In Arabic.)

362



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Ibn Taymiyya (2005), Kitāb ar-radd ʿalā l-manṭiqiyyīn, musammah ʾaydān
Naṣīḥaẗ ʾahl al-ʾimān fī radd ʿalā manṭiq al-yūnān. Beyrout: al-Rayan. (In
Arabic.)

Marmura, M.E. (1962), “Some Aspects of Avicenna’s Theory of God’s Knowl-
edge of Particulars”, Journal of the American Oriental Society 82.3: 299–312.

Michot, Y. (2000), “Les vanités intellectuelles… L’impasse des rationalismes
selon le Rejet de la contradiction d’Ibn Taymiyyah”, Oriente Moderno
19(80).3 n.s.: 597–617.

Michot, Y. (2018), “Ibn Taymiyya’s Commentary on Avicenna’s Ishārāt, namaṭ
X”, in Abdelkader Al Ghouz (ed.), Islamic Philosophy From the 12th to the
14th Century, 119–210. Bonn University Press; Göttingen: V&R unipress.

Peña, S. (2011), “El termine de origen coránico Amr Allāh («Disposición de
Dios») y el linguocentrismo trascendente islámico, en torno al siglo XII”,
Anaquel de Estudios Árabes 22: 197–224

Rahman, F. (1958), Prophecy in Islam. London: George Allen & Unwin.
Treiger, A. (2012), Inspired Knowledge in Islamic Thought: Al-Ghazālī’s Theory

of Mystical Cognition and Its Avicennian Foundation. Routledge.



Алексей Гараджа

Михаил Пселл: игры ума (перевод и комментарии)

Alexei GaRadja
Michael Psellus’ lusus ingenii (A TRanslation and Notes)

AbstRact. The publication presents a commented Russian translation of four minor
works byMichael Psellus written in the genre of προγυμνάσματα, traditional sophistic
exercises, and addressed to his disciples to whom Psellus taught, among other things,
philosophy and rhetoric — two disciplines that, in his view, are inseparably linked.
The editor of these texts A.R. Littlewood (Littlewood 1985) classifies them under the
heading lusus ingenii, “games of wit”. Here, Psellus, focusing on a number of “de-
spicable” and, most important, microscopic creatures (fleas, lice, bedbugs), attempts to
express somethingmore significant: “who are remarkable by their mass, those are infe-
rior in their power, and who are more compressed into themselves, those are the very
powerful”. This is an explicit reference to Proclus’ commentary on Plato’s Timaeus:
“For everything that proceeds further from the One gains in quantity as it loses in
power, just as those that are compressed closer in quantity have a remarkable power”
(In Ti. 1.178.22–28 Diehl; trans. by H. Tarrant). Two of these texts had been rendered
into Russian by the prominent Russian Byzantinist P.V. Bezobrazov (1859–1918); how-
ever, his translation was based on a currently outdated non-critical edition and was
also in keeping with the scholar’s presentation of Psellus as “an utter literary adul-
terer, a sad creature of a sad age” (Bezobrazov 1890: 194). The new translation, based
on Littlewood’s critical edition, proceeds from amore favorable evaluation of the work
of this essential representative of Byzantine “first humanism”, and attempts to some
extent convey in another language his indubitable literary craftsmanship.
KeywoRds: Michael Psellus, Neoplatonism, philosophy and rhetoric, translation.

© А.В. Гараджа (Москва). agaradja@yandex.ru. Платоновский исследовательский
научный центр, Российский государственный гуманитарный университет.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.15

364



Михаил Пселл: игры ума…

В публикации представлен комментированный русский перевод четырех

малых произведений Михаила Пселла (1018 – ок. 1078), созданных в жанре

προγυμνάσματα— традиционных софистических упражнений—и адресованных

его ученикам, которым Пселл преподавал помимо прочего философию и рито-

рику — две, по его убеждению, неразрывно связанные между собой дисципли-

ны. Критическое издание этих текстов, по которому выполнен настоящий пере-

вод, осуществлено Э.Р. Литлвудом, поместившим их под рубрикой lusus ingenii,

«игры ума»1. В них Пселл на примере «презренных» микроскопических созда-

ний (блох, вшей, клопов — аристотелевская подборка из HA 5.312) хочет, конеч-
но, сказать о каких-то более значительных материях: «кто массой тела выдается,

тот уступает в плане силы, а кто в себя собрался, сжат, тот вместе с этим и мощ-

нее» (Op. 27.9–10); это явная отсылка к Проклову комментарию к «Тимею»Плато-

на: «всё удаленное от Единого, теряя в силе, возрастает в количестве, подобно

тому как находящееся вблизи Единого, уменьшаясь в количестве, приобретает

небывалую силу» (In Ti. 1.178.22–28 Diehl)3. И вот что еще добавляет наш автор:

«Не думайте, что всё это я написал, за славою гонясь: ведь даже в незначитель-

ных вещах свою искусство силу проявляет. Я же имел в виду не похвалу взаправ-

ду вши представить (еще я не сошел с ума), но показать вам силу слова, на что

оно способно, чтобы, имеяпред собоюподобныйобразец, вы сами упражнялись

бы, мне в подражание, над самыми дурацкими из тем» (Op. 28.119–124). «Искус-

ство» (τέχνη) — это, конечно, риторика, необходимый инструмент для выужива-

ния и изложения всякого подспудного философского глубокомыслия.

Конечно, Пселл—человек энциклопедических познаний, πολυΐστωρ—рабо-

тает в русле древней традиции энкомиев и размышлений о мельчайших «живо-

тинах» (ζῳύφια, Op. 29.48); конкретно по блохе традиция эта тянется «от Лукиа-

на до Л.Б. Альберти», как называется исследованиеМ. Биллербек и К. Цублера5,
и далее— до Э.Т.А. Гофмана («Повелитель блох») и Н.С. Лескова («Левша»).

1 Littlewood 1985: 94–116, Opuscula 26–30; у нас представлены переводы четы-
рех из пяти текстов этой рубрики, за исключением «Похвалы вину» (Op. 30).

2 Аристотель здесь основное внимание уделяет вши, упоминая и о положи-
тельных ее свойствах (у кого вши заводятся в голове, те меньше страдают от
головных болей, 557a9–10), и о традиционно отмечаемых отрицательных, о ко-
торых Пселл умалчивает («вшами заедены» великий поэт Алкман, историк Фе-
рекид Сиросский, а по Плинию, Nat. 11.39.114, — еще и диктатор Сулла).

3 Пер. С.В. Месяц.
5 Billerbeck, Zubler 2000.

365



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Два текста из представленных в публикации (Op. 26 и 28) когда-то уже пе-

реводились, а именно выдающимся русским византинистом П.В. Безобразовым

(1859–1918) — но по устаревшему изданию и в стилистике, соответствующей

представлению ученого о Пселле как «настоящем прелюбодее слова, печаль-

ном порождении печального времени»6. Новый перевод исходит из более поло-
жительной оценки творчества этого важнейшего представителя византийского

«первого гуманизма» и пытается в какой-то мере отобразить его писательское

мастерство доступными средствами другого языка; конечно, ритмическая орга-

низация текста перевода не точь-в-точь передает риторическое построение ори-

гинала, но по крайнеймеренепозволяет простоигнорировать это построение—

как, к сожалению, принято в русской (и не только русской) переводческой тради-

ции, несмотря на очевидную искусственность (как в лексическом, так и в синтак-

сическом плане) языка памятников, особенно постклассических (начиная, веро-

ятно, с эпохи второй софистики) и конкретно Пселловых.

Впрочем, ритмика этаприсутствуетивклассическойпрозе.Аристотельо сло-

ге Платона говорит, что он «средний между поэзией и прозаической речью

(μεταξὺ ποιήματος εἶναι καὶ πεζοῦ λόγου)» (F 862Gigon); Цицерон, отмечая, что «всё,

воспринимаемое слухом как некотораямера, даже если это еще не стих—в про-

заической речи стихотворный размер является пороком, — называется ритмом,

а по-греческиῥυθμός ⟨…⟩поэтомунекоторымикажется, что речьПлатонаиДемо-

крита, хотя и далека от стихотворной формы ⟨…⟩ с бо ́льшим основанием можно

назвать поэзией, нежели речь комических поэтов, которая ничем не отличает-

ся от обыденного разговора, кроме того, что изложена стишками» (Orat. 20.67

Wilkins)7; Деметрий Фалерский приписывает метрическую окраску (μετροειδῆ)

прозе перипатетиков, Платона, Ксенофонта, Геродота и Демосфена (Eloc. 181),

Дионисий Галикарнасский— Платона и Демосфена (ср. Comp. 25.1–26.10).

Недоверие к ритмике в переводческой традиции — это, возможно, лишь

плоднедоразумения, а именно смешения квантитативной силлабики (тот самый

«порок речи» по Цицерону) и тонической ритмики; так, например, гекзаметр —

это не только шесть стоп силлабического строя, но и ко́лоны (их чаще всего че-

тыре) тонического. Но это отдельная большая тема.

6 Безобразов 1890: 194. Свои переводы П.В. Безобразов осуществлял по изда-
нию Ж.-Ф. Буассонада (Boissonade 1838). В переиздании его книги (Безобразов,
Любарский 2001) каких-то изменений в этих переводах я не обнаружил.

7 Пер. М.Л. Гаспарова с незначительными изменениями.

366



Михаил Пселл: игры ума…

26. Своему ученику Сергию,
утверждающему, что никогда не был укушен блохою1

Поистине ставит в тупик, что когда все вокруг подвластны бло-
хам и легкую добычу представляют для их укусов, наш распре-
красный Сергий их укушений как-то избежал. На этом основа-
нии он станет думать, что превознесся надо всеми, будет дивить-
ся самому себе и от души благодарить природу за то, что создала
его природу не в пример обычным людям, и многие, конечно же,
сочтут за чудо, что он остался неприступен для этакого зверя. Но
если кто ему причину такого обстоятельства откроет, он быстро
всю свою (10) надменность по отношению к нам бросит и станет
сожалеть о том, что так-таки остался недоступен потравам этой
животины.

Как всем наверняка известно, наши тела составлены из четы-
рех начал, смешение которых в разных долях различные же сме-
си производит, и что из этих самых смесей слагаются все соки
тела — кровь, флегма и два вида желчи. Желтого цвета желчь в пу-
зырь, что рядом с печенью, стекает, желчь черная внутрь селезен-
ки приливает; кровь же не накопляется в отдельном органе каком-
то, но по всему разлита телу по сосудам: она животворит природу
нашу и слитной делает ее. При этом (20) качество ее различно. Ко-
гда кровь смешана бывает превосходно, она сладка и благовонна,
и устремляются тогда к ней вошь, блоха и прочие созданья, кому
идут на корм наши тела. Если же смесь не лучшая, тогда кровь
или водяниста, или, насыщенная флегмой, соленым привкусом
полна, или имеет в себе горечь желточной желчи, или же черной
желчью отдает. Как далеко не всё, что из земли взрастает, годится
в пищу, но что-то чувство вкуса отвращает, так же из соков, обра-
зуемых в телах, какие-то хорошую смесь представляют и возбуж-
дают аппетит блохи, другиеже, возможно, испорченыили горьки
на вкус, или разят (30) соленым.

1 Текст см. Littlewood 1985: 94–97; Boissonade 1838: 73–78. Старый русский пе-
ревод — Безобразов 1890: 145–147; Безобразов, Любарский 2001: 144–147.

367



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

И потому это животное, изысканнейшим вкусом обладая, чу-
тьем испытывает качество того, чем кормится, и если что ему под-
ходит по природе, к тому дух родственный его влечет, и в пи-
щу это принимает, но если что иначе пахнет, пренебрегает этим
и уходит. Вот люди, те, кто ненасытней, отточенности чувства ли-
шены: любое мясо ухватить готовы, и никакая жидкость их не от-
толкнет; а вот прекраснейшая эта животина изысканностью даже
превосходит иных существ разумных — тремя, как говорят, пер-
стами и ладонью2. Как самый сильный зверь, лев, ко вчерашней
пище не прикоснется никогда, а только свежую, набросившись,
немедленно сжирает (как скажешь тут иначе?)3, (40) также и утон-
ченная блоха у нас источники выслеживает в теле, или, скорее,
из источников потоки. Сосудами для красных струй внутри нас
служат вены, или, скорей, они — вроде каналов или труб, чтобы
ей пищу подводить для тела. Среди таких источников найдя про-
зрачный и пригодный для питья, она к нему тотчас же припадает
ртом, оценивает качество его и тянет, пьет, сколько охоты хватит.
Но если замечает, что жидкость здесь испорчена водою, она этот
источник оставляет и обращается к какому-то другому, охотясь за
такой, как прежде, пищей. Вот так это животное роскошно. Нам
кажется приятным и Мароново вино, и хиосское, лесбосское то-
же — и вряд ли кто нас станет порицать за это4. Но многие ведь
хлещут сусло, едва залитое в бочонок, и с (50) удовольствием ис-

2 «Ладонь» (παλαιστή) равнялась четырем «перстам» (δάκτυλος — наимень-
шая мера длины у греков, ок. 1.9 см): получается, что «превосходство» блохи
измеряется в семь перстов, что-то вроде рус. семи пядей (ср. еще Synes. Ep. 136.2).
Средняя длина тельца блохи — 0.3 см, а скачет она на 60 своих «ростов» по вер-
тикали и на 110 — по горизонтали.

3 Это Гомер говорит о льве λαφύσσει ‘сжирает’ (Il. 11.176), а привередливость
льва в пище отмечает Пс.-Евстафий Антиохийский (Hex. PG 18.737d).

4 «Мароново вино» (ὁΜαρώνειος οἶνος), по Гомеру (Od. 9.39–61, 161 sqq.), полу-
чено Одиссеем в дар от Марона, жреца Аполлона во фракийской Исмаре (в Суде
ι 645 отождествляемой с Маронеей, но ср. Str. 7, fr. 44a, где эти два города раз-
личаются) и использовано, чтобы опоить Полифема: это «черное» (μέλας), то
есть красное (ἐρυθρός), вино было настолько крепким, что требовалось разбав-
лять его водою в пропорции 1 : 20 (Od. 9.209–210); ср. Гесиодову пропорцию 1 : 3

368



Михаил Пселл: игры ума…

порченное пьют, а кое-кто, как видел я, готов употребить из перво-
го попавшегося кубка. Блоха же пьет лишь то, что для питья при-
годно, пренебрегает тем, что дурно пахнет, и насладится только
благорастворенным, а от испорченного, тронутого гнилью отвер-
нется5. Она посмотрит на венозный кубок, и если видит — вычи-
щен отменно, то блеском наслаждается его и отдает дань красоте
такой; но если замечает корку желчи, особенно же черной желчи,
такой сосуд отставит и отвергнет, и никогда кровь, даже чистую,
из вены порченой не станет пить.

Люблю людей, кто роскошь соблюдает вплоть до сосудов для
вина и кубков, а самые изысканные (60) держат у себя особен-
ные чаши и псиктиры, такие, как Фирикловы сосуды, из чисто-
го стекла и лучшего кристалла, глубокой емкости и с горлышком
длинным и узким6, откуда, процедясь по капле, питье течет чи-
стейшей и красивейшей струей, больше всего взыскательную ду-
шу услаждая. Среди нас кто-то именно таков, кто-то устроен по-
другому, род же блошиный благороден весь, взыскателен и пре-
лести роскошной полон. Блоха не примет жидкости ни горькой,
ни соленой, а знай себе лишь к сладкой подойдет, и удовольствие
доставит ей только сосуд со сладкой, благовонной кровью.

Ты видишь, мой милейший и достославный Сергий, как дра-
ма, с (70) болтовни комической начавшись, к трагической выхо-
дит для тебя развязке? Ты полагал, что ты выше толпы, раз избе-

(Op. 495) или Анакреонтову 1 : 2 (PMG 356 = fr. 11 Page). Оно считалось одним из
лучших вин древности (Plin. Nat. 14.6.53–54), так же как хиосское и лесбосское.

5 Тот и другой напиток (вино и кровь) «пригоден для питья» (πότιμος), ко-
гда «правильно смешан» (εὔκρατος), но «испорчен» (διεφθορός — с возможным
оттенком поддельности), если исходное сырье недобродило либо перепрело.

6 Τὰ Θηρίκλεια названы так по Териклу (Фириклу в среднегреческом произ-
ношении), знаменитому в древности коринфскому мастеру, о ком впервые упо-
минает афинский комедиограф Евбул, младший современник Платона (fr. 30,
42 Kassel-Austin). «Чаша» (φιάλη) у греков была широкой и неглубокой посу-
диной; ψυκτήρ (от ψύχω ‘студить, охлаждать’) в первую очередь использовал-
ся для охлаждения вина. Описываемый здесь «Фириклов сосуд» напоминает
βομβυλιός, θηρίκλειον Ῥοδιακόν, который Сократ сравнивает с фиалой в Анти-
сфеновом «Протрептике» (fr. 64a Prince).

369



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

жать сумел блохи — будто от превосходства некой силы, от хват-
ки ее давшей ускользнуть. Но нет, она тебя не испугалась, а, по-
ходя понюхав, отшатнулась. К колодцам тела твоего придя, уви-
дела, что чаши не чисты, увидела, что ток испорчен, и отказа-
лась пить — ее оттуда исходящий запах отвратил. Вот почему она
и воздержалась и нутряной свой аппетит оставила неутоленным.

И вот переместилась на меня, случившегося рядом, и к чашам
всем моим припала — на шее, на затылке тоже, на пояснице, на
ключице; в восторге от таких угодий, вокруг моих потоков скачет,
ибо она находит всё здесь (80) исполненным отрады: стоит ей ве-
ну надкусить мне, тотчас отрады сладкой хлещут струи, так что
с избытком радости таким не знает, что и делать. Вот она скачет
по бокам и тут же на спину оттуда перепрыгнет, и высосет мне
подколенок, и возле голени питаньем насладится. Не то чтобы
один источник одно питание ей доставлял, другой — другое: нет,
изо всех ей равная отрада истекает.

И что? Разве природа так меня сложила лишь для того, что-
бы я стал едой блохе? Я этой чести не желаю, без сладкой крови
обойдусь — пускай испорченною будет, мне житься станет только
слаще. Если бы кто, меня украсив, тут же меня зарезать собирал-
ся, я бы не стал бросаться за такой наградой, но тут же возвратил
злокозненный наряд.

Воздай благодаренья Богу, превосходный Сергий, что тело
укрепил тебе настолько, что сделал неприступным для живот-
ных, желающих тебя ограбить, что он тебя оплотом твердым огра-
дил, так что ни блохи осаждать тебя не станут, ни вши теснить, ни
нападать клопы, но все тебя бояться будут и страшиться, и устра-
няться от тебя, как от тирана. Но ты бровей так гордо не вздымай:
я предпочел бы жертвой блох быть многократно, чем запахом от
тела моего отпугивать коварного врага. Скажу тебе по правде так:
природа наши естества сложила как ей того хотелось изначально
и сделала твое блохе противным, мое же — ей приятным и как еда
питательным вполне.

370



Михаил Пселл: игры ума…

27. Похвала блохе7

Вот комара сопоставляют со слоном8. А мы, чтобы своим пу-
тем нам рассуждение развить, попробуем сравнить блоху с пан-
терой. Так вот, если блоха объемом тела и невелика, она из-за того
тем, кто мощней ее, не уступает силой. Природа, верно, знает, как
восполнить величину иных животных какой-то равноценною за-
меной, и если массою кого-то умалила, того способностями явно
прирастила, кому избыток плоти налепила, тому и силы приуко-
ротила. Об этомже свидетельствуют и первые философы: кто мас-
сой тела выдается, тот уступает в плане силы, а кто в себя собрал-
ся, сжат, тот вместе с этим и мощнее9. И мы не упражнение в со-
фистике здесь предлагаем, избрав предметом славословия блоху,
(10) так же как те, кто похвалы слагать предпочитал шмелю и со-
ли10: мы ставим целью рассмотреть значительные вещи, исполь-
зуя риторику, искусство, и строя речь под стать нашим предме-
там.

Итак, вот что мы можем сразу же прекрасного сказать об этой
животине: она, подобно самым благовонным из цветов (я разу-
мею розу, гиацинт и мирт), является на свет весеннею порою,
избравши для себя в году прекраснейшее время. И не из чуже-
родных сущностей рождается она, как древоточец, клещ11, комар

7 Текст см. Littlewood 1985: 97–101; Boissonade 1838: 78–84.
8 Ср. Lib. Ep. ad Bas. 18.1 Foerster: τὸ δὲ ἐμὸν τοιοῦτον, οἷον κώνωψ ἐλέφαντι

παραβαλλόμενος.
9 Ср. у Прокла: «всё удаленное от Единого, теряя в силе, возрастает в коли-

честве (τὸ ποσόν), подобно тому как находящееся вблизи Единого, уменьшаясь
в количестве, приобретает небывалую силу» (In Ti. 1.178.22–28 Diehl; пер. С.В. Ме-
сяц); «всякое множество, которое ближе к Единому, количеством меньше более
удаленных, но силою больше» (Inst. 62; пер. А.Ф. Лосева с изменениями).

10 Ср. Isoc. Hel. 12 о похвалах шмелю (βομβυλιός) и соли; о похвале соли упо-
минает и Платон (Smp. 177b). Но Исократ скорее всего имел в виду не насеко-
мое, а одноименный узкогорлый сосуд, о котором говорит Сократ у Антисфена
(fr. 64a Prince; ср. прим. 7 выше): последнему и адресована шпилька оратора.

11 Слово κηροδύτης, букв. ‘восконыр’, встречается только трижды: здесь, еще
в одном месте у Пселла (Phil. min. 1.3.116) и в эпитоме аристотелевской «Истории
животных» Аристофана Византийского (1.36, 9.1 Lambros = Arist. fr. 269 Gigon).

371



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и прочие, среди которых кто-то нарождается из грязи, а кто-то —
из гниения (20) больных, ее же род весь замкнут на себе, внутри
и те, кто порождает, и кто родится — тоже12. Одни уходят, остав-
ляя семя, другие из него взрастают. У них всё как у всех, как го-
ворят иные: протоки семенные13, животворящая природа и сила
порождать живое. Самец здесь тоже покрывает самку, и та вына-
шивает плод, который вместе с разделением их тел не погибает,
но зарождается и появляется на свет из предназначенных частей
родителей совокупленных14.

Солнце в движении своем, склоняясь, обращаясь, приносит
нечто и другим, великим и чудесным, существам, и точно так же
этот род к существованию как правило выводит, едва лишь к рав-
ноденствию само подходит. (30) Как только равноденствия чер-
ту пересекает солнце, и это существо, блоха, выскакивает как по
уговору, приобретая очертания свои и оживая, и прыгать прини-
мается в честь солнца-господина, который есть причина ее жиз-
ни и вожатый. Она будто и впрямь, ведомая родителем своим,
с ним вместе пляшет, веселится — танцуя и резвясь весеннею по-
рой, жизнь проводя на полную и с блеском. Как древние ученые
животным, которые меняются с луною вместе, растущей или на
ущерб идущей, давали имя лунных, так же, положим, можем мы
блоху назвать животным солнечным15.

В LBG неуверенно определяется как Wachsmotte, букв. ‘восковая моль’, как по-
немецки называется подсемейство бабочек-огневок, но в соответствующем ме-
сте «Истории животных» (5.32, 557b6–8) говорится о мельчайшем, белого цвета
животном, которое заводится в старом воске и сухой древесине и называется
у греков клещом (ἄκαρι, ср. рус. корь в подзабытом значении ‘моль’).

12 С гнилью и грязью связывает зарождение блох Аристотель (NA 556b25–26,
GA 721a7–8), здесь же (и далее) подчеркнута эндогенность этих существ в рамках
обыкновенного полового размножения.

13 Σπερματικοὶ πόροι — аристотелевский термин (GA 716b17, 720a12).
14 Фраза довольно замысловатая (в частности, «плод» передан как τῆς γονῆς

λόγος), переводим по смыслу, который как будто прозрачен.
15 О влиянии луны на животных (в основном морских) см. Ael. NA 9.6, 15.4;

Antig. Mir. 124. «Солнечный скарабей» (κάνθαρος ἡλιακός) нередко упоминается
в магических папирусах (ср. PGM iv 751, lxi 34).

372



Михаил Пселл: игры ума…

Начало у всего одно, каким бы ни было оно неизъяснимым
и невыразимым; оно, однако, в прошлом глубоко, а с тем, что
стало впредь, после него, — у каждой сущности свое (40) начало.
Какие-то рождаются весь год, каким-то жизни полагается нача-
ло зимою, летом и осеннею порой. Что до блохи, ее весна рож-
дает, прекраснейшее время года: пора расцвета сил — живейшее
среди существ. Весною солнце движется на север, становится всё
ярче, и восполняет длительностью дня идущую на убыль меру
ночи; при этом и земля подходит к сроку родов своих детей: у ро-
зы распускаются бутоны, и лилия являет красоту свою, и очевид-
ную, и сокровенную, напором солнечных лучей раскрытую те-
перь; а в довершение рождается блоха, как самопроизвольный
плод земли.

На вид она, однако, неказиста, наряд ее красив (50) не чувствам,
не очам: пренебрегая чувственным, всю внутреннюю силу свою
уму предназначает. Живоначальный круг изображая, неизмери-
мой мощи подражает своим мельчайшим видом. Родителя и цве-
том указует: донельзя вся черна она, как эфиоп с восхода солн-
ца, от жжения лучей его цвет кожи поменявший, и прямо своим
телом объявляет о жарком порождении своем. Ее уменьшенный
размер — не от бессилия природы: причина малости ее неизъяс-
нимей — но нам ее придется прояснить.

Тело и ум: одно есть протяженность в массе, стяжение к энер-
гии — другой. Массивные, большие существа к породе более
(60) телесной отпадают, а многие из сжавшихся в размере скорее
умственное семя представляют, при том что внешне они так ма-
лы. Ты можешь видеть, что и пчелы, и скарабеи, комары, и даже
пауки и муравьи мудренее других животных, изощренней, даже
приблизились к общественной, скорее, жизни. Вот почему с тела-
ми пчел Платон и связывает души, которые способны сострадать
и к жизни в обществе привычны и готовы16. А вот быки или во-
лы, кто массой тела выдается, обделены этой сильнейшей силой,

16 Ср. Pl. Phd. 82a10–b8, где упомянут (b6–7) «общественный и культурный
(πολιτικὸν καὶ ἥμερον) род — пчел ли, ос или муравьев».

373



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

которая есть также нашей жизни семя и зерно. Кто этим семенем
богат, тот и энергией сильней, а кто телесней, тот тучнее. Природа
вылепляет, верно, тогда как ум с душой (70) творят; произведения
природы материальнее и вширь распространенней, а ум с душой
тела сосредоточивают внутрь, в объеме ужимают их, дабы творе-
ние их вышло полным силы.

Итак, у этой животины жизнь начинается с весны. Она растет
с владыкой-солнцем вместе, и делается больше, и собственную
юность проживает, и зрелого расцвета достигает, когда на пятой
доле Близнецов встает на повороте солнце17; когда ж то повора-
чивает к югу и к зимним направляется стезям, она сникает вме-
сте с ним и угасает. Она не хочет знать иных причин для жизни,
кроме солнца, просто не в силах быть неблагодарной к тому, кто
правит становлением ее. Так вот и скачется ей над землею, ко-
гда повыше солнце (80) поднялось, и так же хочется под землю
занырнуть, когда ее родоначальник, так сказать, унялся.

Природа не дала ей крыльев по бокам, так что блоха не пред-
назначена исходно к тому, что связано с таким устройством. Она,
однако, борется с природой, скачками тело отрывая от земли: зем-
лерожденная, стремится в воздух, ввысь. Знает, что в воздухе —
удобная ступень, чтобы до солнца дотянуться, к которому влечет
ее природа, вот и попытки повторяет многократно. Противится,
однако, ей природа, так что блоха меж двух давлений пребыва-
ет, физического толка и духовным, сказать иначе — мощностью
и силой. Она так сложена, что нет на теле у нее насечек, ни разде-
лений, но всюду сплошь и соразмерно скроена она. И голова над
телом остальным (90) прилеплена прекрасно, а тело вздыблено
горбом, как у свиньи, и плавно опускается отсюда к задней части,
и середина по хребту будто две части держит наверху. И если я ее
сопоставляю со свиньей, то не блоху хочу свиньей украсить, а раз-
ве что свинье в сравнении польстить.

17 Под «долей» (μοῖρα) скорее всего подразумевается «предел» (ὅριος) — под-
разделение знаков зодиака в астрологии. Пятый предел Близнецов (последние
4 или 6 градусов этого знака под управлением Крона-Сатурна, ср. Ptol. Tetr. 1.21.9
и 28 Boll-Boer) приходится на середину июня, то есть канун солнцеворота.

374



Михаил Пселл: игры ума…

Итак, свиньи телосложение имеет, в движении быстра словно
пантера, а смотрит зорко льву подобно, хотя без устрашающего
взора. Но удивительное дело: природа сообщила этим существам
подобные черты (кому — суровый вид, кому — прыгучесть, кому-
то—что-либо еще), с тем чтобыих свирепость подчеркнуть, блоха
же сводит все эти черты, чтобы затем преобразить их все на мир-
ный и культурный лад. Она от человека не бежит, но и (100) тру-
дам его вреда не причиняет, как саранча или кузнечик18. Но она
только к человеку льнет, и принимает в пищу его кровь, стараясь
делать сам прием как можно более коротким. Она впивается зуба-
ми и будто циркулем укус обводит, тут же припухлость в форме
круга набухает, и так узором солнечным расписывает тело. Укус
сначала выпирает кругляшом, потом, спадая, ириса-цветка при-
обретает вид. Комар как бы войну нам объявляет, и наступает
плотными рядами под звуки трубные на нас; блоха ж, трохилу19

подражая, как приглашенный гость приходит столоваться к нам,
не поднимая шума-гама и вообще не докучая.

Всего двоих владык поставила себе блоха: рождение ее под-
властно (110) солнцу, а человеку — рост. Один возможность в бы-
тие вступить ей дарит, другой достичь расцвета позволяет. Среди
других животных кое-кто питается в грязи, а кто-то — от гнию-
щих тел; блоха же никогда к хладным телам не подойдет и за-
мутненной пищи не пригубит, но, как пиявка, кровь нам знай
сосет — и как бесплатный доктор выступает.

Она рождается, как я уже сказал, в пору цветенья розовых са-
дов, вместе с цикадами и всем, что летом так чарует человека, рас-
цвета достигает, затем зимою пропадает — чтобы опять воспрять
со всеми вместе весною новою по кругу и возрастать потом со све-
том солнца, которое рождение (120) ей дарит; когда же удаляется
оно, природному закону подчиняясь, то и она опять в небытие
сникает.

18 Ἀττάκις (v.l. ἀττάκης) — негреческое по происхождению слово, обозначаю-
щее род саранчи; в Септуагинте греч. ἀττάκης передает евр. סָּ͏לְעָם (Лев. 11:22).

19 Τροχίλος — птица из отряда ржанкообразных (Pluvianus aegyptius), извест-
ная в древности из-за своего симбиоза с крокодилом: выклевывает из его пасти
пиявок по Геродоту (2.68), чистит ему зубы по Аристотелю (HA 9.6, 612a20–23).

375



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

28. Похвала вши20

Но вошь, возможно, позавидует блохе за похвалу такую. Оба
животных этих принадлежат к различным видам, но мы их мо-
жем воспринять как пару, одно как бы самцом изображая и как
бы самкою — другое. Оба названия, однако, к общего рода име-
нам принадлежат21. О первом уже сказано немало громких слов
(мы показали, что блоха — плод равноденствия и солнечного ро-
ста слуга и спутник); ничуть не хуже, впрочем, будет похвала, ко-
торую мы сложим о втором. А чтобы речь у нас шла по порядку,
к его происхождению присмотримся сперва.

(10)Мыпоказали и растолковали прежде, что порождается бло-
ха другой блохоюине выходит за пределы такого способа продол-
жить род свой, и ей воздали похвалу за это. Вошь же рождается
иным путем — он удивительней в сравнении с блошиным: у ней
нет органа для производства плода, материального нет семени
в запасе, и зарождение ее в каком-то смысле самопроизвольно.

Всё редкое нас удивляет больше обычного всего; если ж из ред-
кого одно побольше, другое — меньше, нас то, что меньше, изум-
ляет. Нет вещи удивительнее солнца и для людей полезней, и тем
не менее, комету увидав, мы в большее приходим изумленье. Вот
так и стриж нас восхищает больше, чем ласточка, и муравей кры-
латый — больше, чем слон. Так же (20) и необычный способ рож-
дения существ нам удивительней в сравнении с обычным. От че-
ловека человек родится: в природе это дело вполне обыкновенное
и ум не поражает. А вошь из ничего родится — без семенной ос-
новы, и это поразительней всего. Ведь полагают же естествоведы
и говорят, что это невозможно — происхождение из ничего22, но
вошь поправку вносит в указанное мнение: она ни от какого рода,
зачатая никем, сама собою в мир восходит.

20 Текст см. Littlewood 1985: 102–106; Boissonade 1838: 85–91. Старый русский
перевод — Безобразов 1890: 148–151; Безобразов, Любарский 2001: 147–150.

21 В классическом языке φθείρ и ψύλλα — имена женского рода; позже φθείρ
переходит вмужской род (а со временемиψύλλα вытесняется именеммужского
рода ψύλλος). Пселл последовательно использует классические варианты.

22 Ср. Arist.Metaph. 11.6, 1062b14–25: «Что ничто не возникает из не-сущего (μὴ
ὄντος), а всё из сущего — это общее мнение почти всех рассуждающих о приро-
де» (пер. А.В. Кубицкого в переработке М.И. Иткина).

376



Михаил Пселл: игры ума…

Поскольку сущее, как и не-сущее, философы по-разному тол-
куют, давайте уточним: не всякую материю для вши возникнове-
ния мы у нее отнимем, но что-то предоставим, а что-то отберем.
Мы отбираем у нее рождение от (30) сущности своей, с такой же
сопряженной, но допускаем для нее материю иного рода, откуда
бытие свое она и получает. Ослы, сгнивая, скарабеев порождают,
лошади — ос, быки же — пчел, а комары заводятся в испорчен-
ной воде; но вошь (вот уж прикинь!23) — ту породить умеет живое
существо прекрасней всех, притом не портясь, не сгнивая — оду-
шевленное и полное огня: ибо рождается она из головы у чело-
века. Часть пищи, каковую обмен веществ в наших телах меняет,
отходит в селезенку, еще часть — в пузыри, другая к печени вра-
там восходит; но часть, которая в желудке согрета и изменена, —
та растворяется в пары́. И это испарение легко и невесомо, и под-
нимается, как к небу, к голове. (40) Но чтобы, накопившись там,
оно не вызывало ни обморока, ни паралича, природа разделила
череп, прорезав черепные швы, по костным стыкам ямочки про-
била, через которые тот пар как бы сцежается и протекает и, в ко-
же черепной сгустившись, вошь необыкновенно порождает.

Вот так рождается—и восприемлется онамассой волос на голо-
ве, которые для ней— телохранители и повитухи разом: ее и охра-
няют от внешнего вреда, и члены ей выкладывают складно. Ведь
даже человек, прекраснейшее существо земли, происхождение от
семени берет, а семя изначально тленно и расползается в отливах
и (50) приливах, и ненадежным делает зачатие его. Для зарожде-
ния же вши тлен семени не нужен, а пища, самая что ни на есть,
которая легка и чиста. А что есть легче или чище, чем пар, как мы
и говорили? Пары земли звезды падучие рождают и кометы24; па-
рыжелудка нашего рождают вошь. И как в нас пар по отношению
к земному пару, так же и вошь — к сиянию комет. И как эти явле-
ния в небесной сфере, вот так и в нашем круге головы — всё та же
вошь, всё та же животина.

23 Пселл обыгрывает связь φθείρ ‘вошь’ и φθείρω ‘губить портить’, на которую
указывали еще в древности (Gal. De ther. ad Pis. 18, 14.290 Kühn; EM 792.40).

24 О звездах из земных испарений ср. Arist. Mete. 1.4, 341b1–35; 1.7, 344a8–21.

377



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Но поразительней всего, если задуматься, вот что: притом что
в теле нашем частей так (60) много разных — даже не скажешь,
сколько и каких, — вошь прочими как бы пренебрегает и толь-
ко голову считает достойным органом, чтобы там зародиться. От-
туда переходит и на другие части, но снова возвращается туда,
пройдя как бы с восхода до заката и вспять вернувшись к точке
отправленья. Как слышал я от мужа одного, отличного филосо-
фа, скажу, не без причины голову округлой природа создала, но
дабы ум в нее вселился — которому по нраву сферический вид те-
ла, под стать круговращеньям мира, вот и бежит к ней как к себе
домой, и водружается там, в нашей голове25. Оба находят, значит,
голову желанной; ум, сверху веющий в нее, и вошь, вникающая
снизу. Но ум внутри (70) и властен над животным, как бы с акро-
поля начальствуя над ним, а вошь — та разрастается снаружи.

Хотите, я открою вам совсем уж тайное воззрение на вошь? Вот
только сумасбродом бестолковым меня не называйте, что рвусь
о несерьезном всерьез я рассуждать и сочетать несовместимое ста-
раюсь: влекусь туда, куда меня влечет душа, и вот как эти вещи
понимаю. Ум признают философы двояким: один — внутри той
сферы, кудаПлатон даже идеи встроил, другойже—по ту сторону
всего, что с телом связано; а больше я сказать и не решаюсь, чтобы
мне кто-нибудь в невежестве иск не вчинил, разве что только это:
снаружи головы та животина устроена лучше ума внутри нее.

(80) Одна идея вошь не покрывает: одно животное белым-бело
и шкурка у него лоснится, иссиня-черное другое, цветом под
стать морской пучине. Кто обитает в области висков или в местах,
где нет волос, те будто пеною покрыты — так серебрится зыбь на
море. А те, кто ближе к северу (так скажем) на черепе живет, чер-
нее и смелее прочих.

Итак, как сказано, все тело доступно ей и проходимо, но голо-
ва — ее жилище, как бы дворец для царственной особы. Затылок
же и грудь, спина и руки и прочее до самых пят — всё это для
нее — равнины и холмы, и целый (90) мир для вши, подобный
ойкумене. В погоду тихую она выходит, ворота растворив, нару-

25 Ср. Pl. Ti. 44d3–6.

378



Михаил Пселл: игры ума…

жу и дни погожие проводит в угодиях своих прекрасных; но ес-
ли надвигается опасность, благоразумно возвращается она в свое
старинное жилище и, как тиран заняв акрополь головы, рукам
на стены лезть предоставляет, сама же запирается, как в башне,
в твердыне головы. Животное неуязвимо здесь: как колос зерна
защищает в укрытии от всех потрав, также от беспорядочных уда-
ров и волосы спасают вошь. Когда же на поверхность тела отлов
выходит, она, как говорят про губки26, совсем втирается под кожу
головы и таким образом облавы избегает. Она крепко цепляется
ногами, и на поверхности не видно ничего, за что бы можно бы-
ло ухватиться; вот так, вполне сравнявшись с кожей, (100) тиран
с пустыми оставляет ловцов руками.

Различные животные питаются кто чем, что на земле взраста-
ет; у вши же пища лучшая из всех: ведь всё, что человек вкушает,
ей подается как бы вторым блюдом. Жарко́е нам готовят повара,
кондитеры — другие блюда; но сами мы ей заменяем и магиров,
и стряпунов. Приготовляем яства ей, перерабатывая пищу — в со-
ки, пары и кровь, дабы питание ее разнообразным было. Когда
ей служим хорошо, она все яства потребляет — даже отложенные
вроде на загладку; но еслимы ей подаем халтурно сваренное блю-
до, (110) она такую пищу отвергает, а с нами поступает как с раба-
ми, наказывая нас: царапая нам голову ногами или кусая ртом.

Над прочими животными мы правим, но вошь начальствует
над нами. Для глаз, которые всё видят, она одна незрима остается.
Тело ее по виду хрупко, но почитается она, как если бы была из
бестелесных. Кончается, когда мы умираем и столование ее тем
самым прекращаем; и погребается в могиле головы, а значит, там
же, где и зародилась, она кончает жизнь свою.

Не думайте, что всё это я написал, за славою гонясь: ведь да-
же в (120) незначительных вещах свою искусство силу проявляет.
Я же имел в виду не похвалу взаправду вши представить (еще
я не сошел с ума), но показать вам силу слова, на что оно способ-
но, чтобы, имея пред собою подобный образец, вы сами упражня-
лись бы, мне в подражание, над самыми дурацкими из тем.

26 О цепкости губок ср. Arist. HA 1.1, 487b9–11; 5.16, 548b5–6 и 11–14.

379



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

29. Похвала клопам27

Клопов поносят многие за запах неприятный, который источа-
ют их тела, не понимая, что зловоние такое для них примерно то
же, что для других животных — гребни, шипы, рога и бивни. Есть
у животных средства от природы, чтобы ловцам не попадаться:
какие-то она им прирастила, какие-то как примеси вживила. Ведь
каракатицы не просто так чернила выделяют: и от охотников так
могут улизнуть, и собственную выследить добычу. И если дурной
запах ты обвинять настроен, придется, вероятно, и многое другое
отвергнуть из того, что нам дает природа и что нам величайшую
приносит пользу — как, например, дубровник и (10) зелие индий-
ское28, другие вытяжки и соки, какие при недугах в помощь, —
и, словом заклеймив, их к вредным отнести вещам.

Блоха, попавши в западню, берет и скачет, так ускользая из ло-
вушки и избегая рук ловцов; вошь в поры тела заползает и спря-
таться рассчитывает там. Клопам природой не дана к прыжкам
способность (они же и не так трусливы и к бегству в общем-то
не склонны), тут кое-что другое: как гоплиты, прикрытые доспе-
хом отовсюду и к центру строй сомкнув, неуязвимы для всех, кто
хочет их атаковать, так же и это существо — уверено в доспехе, ко-
торый получило от природы, и (20) не страшится рук своих вра-
гов. Львам прирожденная отвага помогает, слонам — размеры те-
ла, вепрям — их клыки, какому-то животному другому (если оно
действительно бывает) — способность испускать огонь из нозд-
рей29. Клопы же свою силу не из какой-то части тела получают:
философы, дотошнее других, о фантазийном духе рассуждая, счи-
тают, что всем сразу и целостно воспринимает он — и зрением,

27 Текст см. Littlewood 1985: 107–110; Boissonade 1838: 91–95.
28 О целебных свойствах дубровника (πόλιον = Teucrium polium) см. Dsc.

3.110; τὸ ἐξ Ἰνδίας φάρμακον — какой-то вид перца, ср. Hp. Mul. 2.205: τὸ ἰνδικὸν,
ὃ καλέουσιν οἱ Πέρσαι πέπερι («индийское снадобье персы называют перцем»).

29 На роль такого огнедышащего зверя подходят и еще гомеровская Химера
(Il. 6.182), и катоблеп (κατώβλεψ), известный с эллинистических времен и упоми-
наемый византийскими писателями xii века Евстафием Солунским (Ep. 28.20
Kolovou) и Константином Манассией (Arist. et Call. 31.7 Mazal).

380



Михаил Пселл: игры ума…

и слухом, и остальными чувствами, конечно30; так и животному,
о ком мы говорим, естественная сила сразу из всех частей при-
ходит тела. Иных животных просто изловить, если подкрасться
с тыла, поскольку вся их сила — в передних их частях; а к этому
со всякой стороны приблизиться отвратно, и (30) нападающих со
всех сторон удерживает дух зловонный.

Но нам не следует судить о том, что мы воспринимаем, по соб-
ственным пристрастиям, скажу, и если что-то таково для нас, это
не значит, что природа именно так всё и предполагала. Много та-
кого, что для нас — вот так, другим животным — как-либо иначе:
губителен болиголов для нас, для наших тел — но не для перепе-
лок, и даже Аристотель, философ, о старухе какой-то говорит, ко-
торая наелась белены—и ничего не стало с ней31; но холодит доза
ее настолько, что проглотивший сразу коченеет32. Как мы цвета́
опознаем иначе, чем так, как по природе есть, и с выделениями
то же: нам что-то кажется (40) одно, но с точки зрения природы
это совсем не так, другое; клопов зловоние для них — животво-
рение, а мы — мы нос воротим сразу, зажимаем. И как снаряды
катапульт — их нужно осажденным избегать, а осаждающим они
весьма полезны, — так же клопиный дух: нас отвращает, а им он
помогает не попасться. Вот что мы можем возразить тем, кто жи-
вотное, о ком мы говорим, поносит и над ним глумится.

А ведь чудеснейшая эта животина на свет рождается не по се-
зонам (не так, чтобы в один являться и снова пропадать в другой):

30 Отсылка к стоическим идеям чувственного восприятия и «ведущего нача-
ла» души (τὸ ἡγεμονικόν, зд.: τὸ φανταστικός πνεῦμα), ср. SVF 2.826 (Iambl. apud
Stob. 1.368.12 sqq. Wachsmuth). Фантазии, или воображению, отводилась огромая
роль в эпистемологии и психологии как античной, так и ренессансной, но исто-
рики философии склонны избегать самого термина из-за семантического сдви-
га, который он испытал в новейшее время («пустые фантазии»).

31 Об иммунитете (и даже аппетите) перепелок к болиголову (цикуте, κώ-
νειον) пишет Секст Эмпирик (P. 1.57); он же рассказывает о старухе из Атти-
ки (P. 1.81), которую не брала никакая цикута; «Аристотель» же (Nic. Dam. Plant.
820b5–6) говорит только о разном воздействии беленыи чемерицы (ὁ ὑοσκύαμος
καὶ ὁ ἐλλέβορος) на человека и перепелку.

32 Ср. Pl. Phd. 118a2 sq. о последних минутах Сократа, принявшего цикуту.

381



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

сродни она по жизни (50) человеку и может появляться на свет
в любой момент. Весеннею порой она взрастает, расцвета дости-
гает летом, бестрепетно встречает зиму, и не сломить ее осенним
бурям. К ней близко приступить не так-то просто — в открытую
являть она не склонна физиономию свою: подобно царственным
особам, скрываюшим свой лик от глаз толпы, так же и этот род
ты просто по щелчку узреть не сможешь. Если она когда и вы-
бирается на люди, то движется бесшумно, тем самым тихий свой
и мирный характер проявляя.

Хотя тела ей наши пищей служат, на бездыханные она не на-
падает, но приступает к нам, пока еще живые, и человек — ее дие-
та. Словно трохил, который с крокодилом дружит, отлично ладит,
(60) спит с ним вместе и кормится остатками его еды, так же и эта
животина сожительствует с нами полюбовно и, плотно к телу на-
шему прильнув, рада любой еде, какуюперехватит33. И в виде бла-
годарности за стол и дом, насытившись, не покидает нас, но оста-
ется рядом, сон наш охраняет, словно привратник и телохрани-
тель, кому мыжизнь свою вверяем. Проводит жизнь свою в посте-
ли всегда в одном и том же месте, всегда под боком — локотком —
у главного наперсника, за столование расплачиваясь честно.

Это животное ты и за внешность не кори: оно напоминает по-
чти что идеальный круг или еще, если угодно, фигуру, равную
в длину (70) и ширину — где что, на глаз не разберешь. Ступает
плавно, величаво, точно философа походке подражая; и не сло-
няется туда-сюда, и не выхаживает шумно при своих выходах на
люди; и если даже сзади кто-то догоняет или же спереди его под-
стерегает, стержня природного нисколько не теряет, ни равнове-
сия внутри, и не сбивается с пути прямого. Вот слон: такой огром-
ный зверь, а пред наездником трепещет, колена преклоняет по
приказу, а если тычут ему в лоб копьем, в смятение приходит и да-
же поворачивает вспять; этот же род животного свободен в выс-
шей мере — и не боится ничего. Случись тебе клопа схватить обе-

33 О трохиле см. прим. 19 выше. Только постельные клопы (семейство
Cimicidae — одно из множества) являются кровососущими паразитами.

382



Михаил Пселл: игры ума…

ими руками, ты чувствуешь какое-то кипенье и тотчас в страхе
отпускаешь, будто обжегшись раскаленною железкой. Поэтому
(80) живет он долго, и старость никаких примет на нем не оставля-
ет, а равновесие всех членов тела природу его молодостью дарит.
Людей, когда они стареют — это особенно на тех заметно, кто из-
начально статен и хорош собой, — повсюду складки и морщины
покрывают, у них сгибается хребет, кожа лица теряет свежесть,
блекнет. Это животное, напротив, всю жизнь свою одного цвета,
и никакой из его членов в разлад с другими не вступает. Когда же
в землю, наконец, уходит, оно такое же, каким земля на свет его
произвела. Омоложается в течение всей жизни? Нет, просто при
смерти оно ровно в таком же виде, каков был при рождении его.

Слово мое, сложившееся так — и похвалой, и вместе эпитафи-
ей клопу, — на этом малозначимом предмете вдругорядь раскры-
вать должно искусство и (90) силу оснований наших.

383



Алексей Гараджа / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Литература

LBG = Lexikon zur Byzantinischen Gräzität besonders des 9.–12. Jahrhunderts.
Erstellt von Erich Trapp; unter Mitarbeit von Wolfram Hörandner, Johan-
nes Diethart, Astrid Steiner-Weber, Elisabeth Schiffer, Maria Cassiotou-
Panayotopoulos, Sonja Schönauer; sowie von Manfred Hammer, José De-
clerck, Martin Hinterberger, Georgios Fatouros, Robert Volk. Michael
Chronz, Antonia Giannouli, Andreas Rhoby et al. Wien: Verlag der Ös-
terreichischen Akademie der Wissenschaften, 2001–2017.

Безобразов, П.В. (1890), Византійский писатель и государственный дѣя-
тель Михаилъ Пселлъ. Часть 1: Біографія Михаила Пселла. М.: Универ-
ситетская типографія.

Безобразов, П.В.; Любарский, Я.Н. (2001), П.В. Безобразов. Византийский
писатель и государственный деятель Михаил Пселл. Я.Н. Любарский.
Михаил Пселл: личность и творчество. СПб.: «Алетейя».

Bezobrazov, P.V. (1890), A Byzantine Writer and Statesman Michael Psellus.
Part 1: Michael Psellus’ Biography. Moscow: at the University Typogra-
phy. (In Russian.)

Billerbeck, M.; Zubler, C. (2000), Das Lob der Fliege von Lukian bis L.B. Al-
berti: Gattungsgeschichte, Texte, Übersetzungen und Kommentar. Bern: Pe-
ter Lang.

Boissonade, J.F., ed. (1838), Michael Psellus. De operatione daemonum. Acce-
dunt inedita opuscula. Norimbergae: apud Fr. Nap. Campe.

Littlewood, A.R., ed. (1985), Michaelis Pselli Oratoria minora. Leipzig: BSB
B.G. Teubner Verlagsgesellschaft.



Краткие сведения об авторах /The Authors

Афонасин Евгений Васильевич (Калининград) — профессор Балтийского фе-
дерального университета имени Иммануила Канта. Научные интересы: фило-
софия в поздней античности, история античной науки.

Afonasin, Eugene (Kaliningrad) — Professor at the Immanuel Kant Baltic Fed-
eral University. Research interests: philosophy in Late Antiquity, history of ancient
science.

Афонасина Анна Сергеевна (Калининград) — кандидат философских наук, до-
цент Высшей школы философии, истории и социальных наук Балтийского фе-
дерального университета имени Иммануила Канта. Научные интересы: антич-
ная философия, в особенности ранняя греческая философия до Платона, антич-
ная религия, культура, искусство, археология.

Afonasina, Anna (Kaliningrad) — Candidate of Sciences in Philosophy, Associate
Professor at the Higher School of Philosophy, History and Social Sciences at the Im-
manuel Kant Baltic Federal University. Research interests: Ancient philosophy, espe-
cially early Greek philosophy before Plato, Ancient religion, culture, art, archaeology.

Галанин Рустам Баевич (Санкт-Петербург) — кандидат философских наук,
доцент Русской христианской гуманитарной академии им. Ф.М. Достоевского,
старший научный сотрудник Центра научного проектирования Управления
по научной работе Российского государственного гуманитарного университета.
Научные интересы: античная и современная риторика, древнегреческая софи-
стика, философия 20 века.

Galanin, Rustam (Saint Petersburg) — Candidate of Sciences in Philosophy, Asso-
ciate Professor at the Russian Christian Academy for the Humanities, Senior Research
Fellow at the Centre for Scientific Project Planning of the Department of Academic
Affairs of the Russian State University for the Humanities. Research interests: ancient
and contemporary rhetoric, Greek Sophistics, 20-century philosophy.

385



Гараджа Алексей Викторович (Москва) — переводчик, старший научный со-
трудник Платоновского исследовательского научного центра (ПИНЦ) Россий-
ского государственного гуманитарного университета. Научные интересы: ан-
тичность, архаические традиции, грамматология.

Garadja, Alexei (Moscow) — Translator, Senior Research Fellow at the Platonic
Investigations Center (PInC) of the Russian State University for the Humanities. Re-
search interests: antiquity, archaic traditions, grammatology.

Гравина Ирина Викторовна (Москва) — кандидат философских наук, науч-
ный сотрудник Международной лаборатории исследований русско-европей-
ского интеллектуального диалога Национального исследовательского универ-
ситета «Высшаяшкола экономики». Научные интересы: генология А.Ф. Лосева,
проблема Единого, диалог русской и европейской философии ХХ века.

Gravina, Irina (Moscow) — Candidate of Sciences in Philosophy, Research Fellow
at the International Laboratory of Russian-European Intellectual Dialogue Research at
the National Research University “Higher School of Economics”. Research interests:
A.F. Losev’s henology, the problem of One, the dialogue of Russian and European XX-
century philosophy.

Гурьянов Илья Геннадьевич (Москва) — кандидат философских наук, доцент
Общеакадемического факультета Президентской академии, ведущий научный
сотрудник Балтийского федерального университет имениИ. Канта, старшийна-
учный сотрудник Центра научного проектирования Российского государствен-
ного гуманитарного университета. Научные интересы: философия эпохи Воз-
рождения, история медицины, translatio studiorum.

Guryanov, Ilya (Moscow) — Candidate of Sciences in Philosophy, Associate Profes-
sor at the General Faculty of the Presidential Academy, Leading Research Fellow at the
Immanuel Kant Baltic Federal University, Senior Research Fellow at the Centre for Sci-
entific Project Planning of the Russian State University for the Humanities. Research
interests: philosophy of the Renaissance, history of medicine, translatio studiorum.

Зверев Никита Сергеевич (Санкт-Петербург) — магистрант Русской христиан-
ской гуманитарной академии им. Ф.М. Достоевского по направлению «Плато-
низм и история европейской истории». Научные интересы: неоплатоническая
теология, христианская теология, перенниализм.

Zverev, Nikita (Saint Petersburg) — postgraduate student at the Fyodor Dostoevsky
Russian Christian Academy for the Humanities. Research interests: Neoplatonic the-
ology, Christian theology, perennialism.

Калабрезе, Клаудио Сезар (Мехико) — PhD по философии, профессор-иссле-
дователь Панамериканского университета. Научные интересы: античная грече-
ская литература, неоплатонизм, мифокритицизм.

Calabrese, Claudio César (Mexico) — PhD in Philosophy, Research Professor at the
Universidad Panamericana. Research interests: Ancient Greek literature, Neoplaton-
ism, mythocriticism.

386



Мочалова Ирина Николаевна (Санкт-Петербург) — кандидат философских на-
ук, доцент кафедры историифилософииСанкт-Петербургского государственно-
го университета, старший научный сотрудник Российского государственного
гуманитарного университета. Научные интересы: античная философия и куль-
тура, платонизм, методология истории философии, философия образования.

Mochalova, Irina (Saint Petersburg) — Candidate of Sciences in Philosophy, As-
sistant Professor, Department of the History of Philosophy, Saint Petersburg State
University, Senior Research Fellow at the Russian State University for the Humanities.
Research interests: ancient philosophy and culture, Platonism, methodology of the
history of philosophy, philosophy of education.

Протопопова Ирина Александровна (Москва) — кандидат культурологии, до-
цент, руководитель Платоновского исследовательского научного центра
(ПИНЦ) Российского государственного гуманитарного университета. Научные
интересы: античная философия, Платон, платоническая традиция.

Protopopova, Irina (Moscow) — Candidate of Sciences in Culturology, Associate
Professor and Director at the Platonic Investigations Center (PInC) of the Russian State
University for the Humanities. Research interests: ancient philosophy, Plato, Platonic
tradition.

Рохмистров Владимир Геннадьевич (Санкт-Петербург) — аспирант Русской
христианской гуманитарной академии имени Ф.М. Достоевского. Научные ин-
тересы: античная философия (Парменид, Гераклит, Платон, Аристотель), исто-
рия философии.

Rokhmistrov, Vladimir (Saint Petersburg) — postgraduate student at the Fyodor
Dostoevsky Russian Christian Academy for the Humanities. Research interests: an-
cient philosophy (Parmenides, Heraclitus, Plato, Aristotle), history of philosophy.

Семенов Валерий Евгеньевич (Москва) — доктор философских наук, профессор
кафедрыистории зарубежнойфилософиифилософскогофакультетаМосковско-
го государственного университета имени М.В. Ломоносова. Научные интересы:
история европейской трансцендентальной философии, история философии Но-
вого времени, философия И. Канта, современная аналитическая метафизика.

Semyonov, Valeriy (Moscow) — Doctor of Sciences in Philosophy, Professor at
the Department of History of Foreign Philosophy, Faculty of Philosophy, Lomonosov
Moscow State University. Research interests: history of European transcendental phi-
losophy, history of Modern philosophy, I. Kant, contemporary analytical metaphysics.

Соколов Павел Валерьевич (Москва) — кандидат философских наук, стар-
ший научный сотрудник Центра междисциплинарный исследований и до-
цент Учебно-научного центра гуманитарных и социальных наук Московско-
го физико-технического института. Научные интересы: история средневековой
философии, история политической мысли раннего Нового времени.

387



Sokolov, Pavel (Moscow) — Candidate of Sciences in Philosophy, Senior Research
Fellow at the Center for Interdisciplinary Studies, and Associate Professor at the Hu-
manities and Social Sciences Center, of the Moscow Institute of Physics and Technol-
ogy. Research interests: history of Medieval philosophy, history of the Early Modern
political thought.

Тащиан Андрей Артемович (Краснодар) — кандидат философских наук, до-
цент кафедры философии, теологии и религиоведения Кубанского государ-
ственного университета. Научные интересы: история философии, онтология,
гносеология.

Tashchian, Andrey (Krasnodar) — Candidate of Sciences in Philosophy, Asso-
ciate Professor at the Department of Philosophy, Theology and Religious Studies of
the Kuban State University. Research interests: history of philosophy, ontology,
gnoseology.

Хунко, Этель Беатрис (Мехико) — PhD по философии, профессор-исследова-
тель Панамериканского университета. Научные интересы: орфизм, пифагорей-
ство, философия Марии Замбрано.

Junco, Ethel Beatriz (Mexico) — PhD in Philosophy, Research Professor at the Uni-
versidad Panamericana. Research interests: Orphism, Pythagoreanism, the thought of
María Zambrano.



Аннотации / Abstracts

Анна Афонасина
Силы Любви и Вражды в физике Эмпедокла.

Название действующих сил в философии Эмпедокла — Любовь и Вражда —
невольно вызывают у читателя эмоциональный отклик и однозначную этиче-
скую привязку. Вопрос о том, стоит ли считать Любовь благом, а Вражду ассоци-
ировать со злым принципом возник уже у Аристотеля, который так и не дал на
него однозначного ответа. Последующие комментаторыфилософииЭмпедокла
были менее скептичны и не раздумывая связывали Любовь и Вражду с добром
и злом соответственно. В статье предпринимается попытка разобраться в этой
ситуации с опорой на фрагменты, свидетельства и параллельные места у Плато-
на. В качестве методологической основы взят подход Я. Мансфельда, который
предполагал, что Платон не только заимствовал некоторые концепты у Эмпе-
докла, но и активно перерабатывал их в соответствии с собственными представ-
лениями. Поэтому в работе предлагается взглянуть на философию Эмпедокла
через призму поздних диалогов Платона, где обсуждаются первые принципы
и устройство мира. Основной вывод состоит в том, что у нас нет серьезных ос-
нований считать Любовь благим принципом, а Вражду — злым. Наиболее кор-
ректным судя по сохранившимся фрагментам и косвенным свидетельствам яв-
ляется представление о них как о физических силах природы.
Ключевые слова: Эмпедокл, Платон, Любовь, Вражда, Восприемница, Демиург,
Кормчий.

Anna Afonasina
Powers of Love and Strife in Empedocles’ Physics.

In Empedocles’ philosophy, the names of the forces at work — Love and Strife — in-
evitably evoke an emotional response and clear ethical associations in the reader. The
question of whether Love should be considered good and Strife evil has been debated
since the time of Aristotle, who never provided a definitive answer. Subsequent com-
mentators on Empedocles’ philosophy were less sceptical, unhesitatingly associating
Love with good and Strife with evil. This article attempts to shed light on this issue by
examining fragments, evidence and parallel passages in Plato. J. Mansfeld’s approach

389



is used as a methodological basis, assuming that Plato not only borrowed some con-
cepts from Empedocles, but also actively reworked them in accordance with his own
ideas. Consequently, this paper proposes examining Empedocles’ philosophy through
the lens of Plato’s later dialogues, in which the fundamental principles and structure of
the world are discussed. The main conclusion is that there are no substantial grounds
for considering Love a good principle and Strife an evil one. Judging by the surviv-
ing fragments and indirect evidence, the most accurate interpretation is that they are
physical forces of nature.
KeywoRds: Empedocles, Plato, Love, Strife, Receptacle, Demiurge, Helmsman.

Ирина Протопопова
Платон, Декарт и Лакан:
«трансцендентальный субъект» и «субъект желания».

Речь в статье идет о разных типа «субъектности» у Платона: с одной стороны,
то, что можно назвать языком Нововременной философии «трансценденталь-
ным субъектом», с другой — то, что можно сравнить с «расщепленным субъ-
ектом» Лакана и назвать «субъектом желания». В первой части мы показыва-
ем методическую и теоретическую близость Платона и Декарта в концепциях
«радикального сомнения» и «апории», практиках «очищения» и «отрешения
от чувственного», а также в идее «очевидного». Во второй части предлагается
сопоставление «расколотого субъекта» Лакана и «эротического субъекта» Пла-
тона, прежде всего с точки зрения лакановской интерпретации платоновского
«Пира» в его восьмом семинаре, где на примере отношений Алкивиада и Со-
крата рассматривается проблема психоаналитического «переноса». Показано,
что такая «субъектность» описывается и Платоном, и Лаканом как обусловлен-
ная «нехваткой», никогда не устранимой и подменяющейся неким «смутным
объектом желания», или «маленьким a» у Лакана. И как Алкивиад у Платона
помещает «внутрь Сократа» некое сокровище, «агальму», получение чего, как
он считает, поможет ему обрести мудрость, так и «пациент» у Лакана помеща-
ет в аналитика «маленький объект a». Однако в обоих случаях это оказывается
фикцией, поскольку, говоря словами Сократа о самом себе, он — «ничто». В за-
ключении «на фоне» картезианской и лакановской концепций показано, что
«субъект» у Платона проявляется в двух основных модусах сущего: αὐτὸ καθ’
αὑτό («само по себе») и δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις («через иное в ином»). Делается
вывод, что так называемый субъект у Платона — вовсе не фиксированное ав-
тономное центрированное я и не «прозрачный субъект», связанный высказы-
ваниями, но некий процесс, бесконечная динамика субъективации; при этом
и «трансцендентальный субъект», и «субъект желания» — лишь разные моду-
сы такой субъективации.
Ключевые слова: Платон, Декарт, Лакан, трансцендентальный субъект, субъект
желания, нехватка, перенос.

390



Irina Protopopova
Plato, Descartes, and Lacan:
The “Transcendental Subject” and the “Subject of Desire”.

The article deals with different types of “subjectivity” in Plato: on the one hand, what
may be called the “transcendental subject” in the language of Modern philosophy, on
the other, what may be compared to Lacan’s “split subject” and called the “subject
of desire”. In the first part, we show the methodological and theoretical closeness of
Plato and Descartes through the concepts of “radical doubt” and “aporia”, the practices
of “purification” and “detachment from the sensual”, as well as the idea of the “obvi-
ous”. The second part offers a comparison of Lacan’s “split subject” and Plato’s “erotic
subject”, primarily from the point of view of the Lacanian interpretation of Plato’s Sym-
posium in his Eighth Seminar, where the problem of psychoanalytic “transference” is
considered using the example of the relationship between Alcibiades and Socrates. It
is shown that such “subjectivity” is described by both Plato and Lacan as being caused
by a “lack” that is never eliminated and is replaced by a certain “vague object of de-
sire”, or Lacan’s “little a”. And just as Plato’s Alcibiades places a certain treasure, the
agalma, “inside Socrates”, the receipt of which will help him gain wisdom, so Lacan’s
“patient” places an “object little a” in the analyst. However, in both cases it turns out
to be fiction, because, in Socrates’ words about himself, he is “nothing”. In conclusion,
it is shown that the “subject” in Plato manifests itself in two basic modes: αὐτὸ καθ’
αὑτό (“itself by itself”) and δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις (“through a different in a different”).
The conclusion is drawn that Plato’s so-called subject is not at all a fixed autonomous
centered self and not a “transparent subject” connected by statements, but a certain
process, an infinite dynamic of subjectivation; both the “transcendental subject” and
the “subject of desire” are just different modes of such subjectivation.
KeywoRds: Plato, Descartes, Lacan, transcendental subject, subject of desire, lack,
transference.

Ирина Мочалова
Платон о войне и мире:
«воин-страж» как субъект идеального полиса.

В статье исследуется платоновское понимание войны и мира в контексте дис-
куссии афинских интеллектуалов IV в. до н.э. о природе войны. Под влиянием
Фукидида наибольшее распространение получает понимание войны как есте-
ственного и закономерного состояния человеческого общежития. Эгоистиче-
ская природа человека, определяемая господством страстей над разумом, по-
нимается как подлинная и неизменная причина войн. На фоне панэллинской
идеологии, оправдывавшей войны против «внешнего врага» и признававшей
их условием внутреннего мира Эллады, Платон предлагает принципиально
иную постановку проблемы: возможен ли мир без войны и каковы условия его
достижения? Анализ диалогов «Государство», «Законы», «Тимей» и «Критий»

391



позволяет показать, что, по Платону, человек лишен природной агрессивности,
и, следовательно, война не может быть оправдана. Платон переносит вопрос
оценки войны в этико-антропологическуюплоскость, связывая его с проблемой
воспитания и правильного устройства души. Центральной фигурой идеально-
го государства становится мужественный воин-страж, способный при правиль-
ном воспитании его противоречивой природы стать гарантом мира. Таким об-
разом, возможностьмира обеспечивается потенциальнымприсутствием войны
как угрозы его разрушения.
Ключевые слова: Платон, война, мир, природа человека, страж, мужество, пай-
дейя.

Irina Mochalova
Plato on War and Peace:
The Soldier-Guardian as the Subject of an Ideal City-State.

The article examines Plato’s understanding of war and peace in the context of the de-
bate among Athenian intellectuals of the iv century bc on the nature of war. Under the
influence of Thucydides, the understanding of war as a natural and appropriate state
of human society is becoming widespread. The egoistic nature of man, determined by
the domination of passions over reason, is understood as the true and unchangeable
cause of wars. Against the background of Panhellenic ideology, which justified wars
against an “external enemy” and recognized them as a condition for the inner peace of
Greece, Plato proposes a fundamentally different formulation of the problem: is peace
possible without war, and what are the conditions for achieving it? The central figure
of the ideal state becomes a courageous soldier-guardian, capable of becoming a guar-
antor of peace with proper education of his contradictory nature. Thus, the possibility
of peace is provided by the potential presence of war as a threat to its destruction.
KeywoRds: Plato, war, peace, human nature, guardian, courage, paideia.

Клаудио Калабрезе, Этель Хунко
Отголоски нисхождения души:
«Гомеровский гимн к Деметре» (1–46) и «Эннеада» 4.8.1 Плотина.

В статье исследуется мотив нисхождения души в «Гомеровском гимне к Демет-
ре» (H.Hom. 2.1–46) и «Эннеаде» 4.8.1 Плотина. Если предположить, что миф есть
форма ориентации в мире, то есть форма мышления, и что метафизика являет-
ся одним из его возможных продолжений, мы можем утверждать, что два этих
текста, хотя и далекие друга от друга по времени и жанру, тем не менее вы-
ражают одну и ту же символическую структуру, а именно отход от божествен-
ного первоначала, опыт утраты и надежду на возвращение. В «Гомеровском
гимне к Деметре» похищение Персефоны приводит к космическому кризису,
каковой может быть разрешен только благодаря учреждению Элевсинских ми-
стерий, которые предлагают путь ритуальной и онтологической реинтеграции.

392



В Плотиновой «Эннеаде» 4.8.1 падение души понимается как процесс, который
не затрагивает всю ее сущность целиком: какая-то часть души всегда остается
в Уме, что оставляет для нее возможность возвращения из падшего состояния
с помощью созерцания. Авторы предполагают, что в обоих случаях нисхожде-
ние изображает не решительную деградацию, а, скорее, необходимую стадию
на пути души к знанию и восстановлению своего первоначального состояния.
Ключевые слова: душа, нисхождение, миф, возвращение.

Claudio Calabrese, Ethel Junco
Echoes of the Descent of the Soul: The Homeric Hymn
to Demeter (vv. 1–46) and Plotinus’ Ennead 4.8.1.

The article studies the motif of the descent of the soul in the Homeric Hymn to Demeter
(H.Hom. 2.1–46) and in Plotinus’ Ennead 4.8.1. If we consider that myth is a form of
orientation in the world, that is, a form of thought, and that metaphysics is one of
its possible lines of continuity, we could argue that both texts — although distant in
time and genre — express the same symbolic structure: the departure from the divine
principle, the experience of loss, and the possibility of return. In the Homeric Hymn to
Demeter, the abduction of Persephone triggers a cosmic crisis that can only be resolved
through the establishment of the Mysteries, which offer a path of ritual and ontologi-
cal reintegration. In the Ennead 4.8.1, the fall of the soul is conceived as a process that
does not compromise its entire essence: a part always remains in the Intellect, which
enables the return through contemplation. In both cases, we propose that the descent
does not represent a definitive degradation but rather a necessary stage in the soul’s
journey toward knowledge and the restoration of its original condition.
KeywoRds: soul, descent, myth, return.

Андрей Тащиан
О логическом и логосе у Плотина.

Ключевые понятия учения Плотина раскрываются как этапы философской ло-
гики — диалектики субстанции и субъекта. Со стороны формы эта диалекти-
ка выражена в гераклитовском пути логоса ἄνω–κάτω, преобразованном Плоти-
ном в ритмику πρόοδος–ἐπιστροφή. Со стороны содержания — во-первых, в том,
что вопреки расхожим представлениям о субстанциальном начале как о сверх-
сущем и сверхмыслимом едином, у Плотина таковое на деле — единое, взятое
вместе с умом, ибо только в различенном единстве с ним оно состоятельно как
начало. Во-вторых, несмотря на традиционную рецепцию ипостаси души как
низшей категории божественного, у Плотина душа как субъект логического
(в противоположность единому и уму как субстанции) — его самая развитая
стадия, существующая в высшей и низшей формах, каждая из которых удвое-
на. Диалектику высшей — «ипостасийной» — души образуют оппозиции «чи-
стой» и «мировой»; низшей — природы — аспекты внеположности и интери-
оризации. В-третьих, полнота логического у Плотина, полагающая различие

393



и вбирающая его в конкретность единства на каждой ступени актуализации,
есть логос, субстанция-субъект. Логос у Плотина нельзя локализовать ни в од-
ной ипостаси, ибо он универсальный закон всего конечного и бесконечного.
Форма абсолютной конкретности логоса — абсолютная противоположность ло-
гического себе как бога и человеческой души. И хотя их единство, выражаемое
понятием ἔκστασις’а, обычно преподносится как алогическое, тексты Плотина
удостоверяют нас в том, что оно — до предела развитая конкретность логоса как
субстанции, положившей из себя противоположного ей субъекта и возвратив-
шейся к себе в деятельности его познания.
Ключевые слова: Плотин, субстанция-субъект, логос.

Andrey Tashchian
On the Logical and the Logos in Plotinus.

It is argued that Plotinus’ key concepts are stages of philosophical logic, whose heart
is the substance-subject dialectic. It is expressed in the ἄνω–κάτω process of Heracli-
tus’ logos, transformed by Plotinus into the πρόοδος–ἐπιστροφή rhythmic. Contrary
to the stereotyped views on Plotinus’ beginning as supraontic and supranoetic, it is
the One taken together with the Nous, for the beginning is consistent only as a dif-
ferentiated unity. Despite the traditional reception, the Soul as subject of the logical
(as opposed to the One and the Nous as substance) is the most developed determinacy,
whose dialectic is twofold: the Soul has a higher and a lower form, each doubled —
one formed by the opposition of the “pure” Soul and the “world” Soul, the other — Na-
ture — by the aspects of the externality of the logical and its interiorization. Plotinus’
totality of the logical, positing difference and incorporating it into the concreteness
of unity at each stage of its actualization, is the Logos, substance-subject. Being the
universal law of the finite and infinite, it cannot be localized in any specific hypostasis.
The form of the absolute concreteness of the Logos is the absolute opposition of the
logical to itself as that of God and human soul. And although their unity (ἔκστασις)
is commonly interpreted as illogical, the Plotinian texts prove that it is the fully devel-
oped concreteness of the Logos as substance generating its opposite — subject — and
returning to itself in the activity of its cognition.
KeywoRds: Plotinus, substance-subject, Logos.

Евгений Афонасин
Стратон и пустота.
Перипатетическая физика эллинистического периода.

«В поиске свидетельств квантовых процессов достаточно всего лишь взглянуть
на небеса», — пишет известный космолог (Andrew Taylor, in Majid 2012: 35). И на-
против, чтобы понять природу видимых глазу процессов, мы должны устре-
мить свой мысленный взор в мир невидимый, попытаться понять его структу-
ру, чтобы затем, вновь взглянув на небеса, увидеть их совершенно по-новому,

394



от наивных наблюдений перейдя к более осмысленному изучению тех природ-
ных явлений, которые ранее нам казались неразрешимыми загадками. Удиви-
тельный и парадоксальный мир, открывающийся путнику, вставшему на изви-
листую горную тропу, по которой идет наука с древнейших времен до наших
дней, поражает воображение, но в то же время наполняет человеческую жизнь
радостью и смыслом. Понять это помогает изучение первыхшагов человеческо-
го разума на пути освоения микромира. Честь первооткрывателей, разумеется,
принадлежит античным атомистам, однако разделить ее с ними по праву могут
и ранние перипатетики, которым до сих пор уделяется гораздо меньше внима-
ния в исследовательской литературе. Между тем, теория микропустот Стратона
из Лампсака представляет большой интерес для историка науки, так как имен-
но благодаря ей в античной физике возникла продуктивная дискуссия об эле-
ментарной структуре вещества, ставшая особенно интересной после того, как
в позднеантичный период к ней добавился и третий голос в лице неоплатони-
ков Прокла, Дамаския и Симпликия. В статье разбираются ключевые аспекты
этой дискуссии, базируясь на новом издании фрагментов Стратона, с учетом
тех немногочисленных сведений, которые нам доступны о схожих теориях Ге-
раклида Понтийского и Асклепиада из Вифинии.
Ключевые слова: античная физика, неоплатонический комментарий, атомы, пу-
стота, пространство, время, движение, вес.

Eugene Afonasin
Straton and the Void: The Peripatetic Physics of Hellenistic Period.

“If we are looking for evidence of quantum processes we need only look to the skies”
(Andrew Taylor, in Majid 2012: 35). On the other hand, in order to understand the
nature of the processes visible to the eye, we must pay attention to the invisible world
and try to understand its structure, so that when we look again at the heavens, we
can see them in a completely new way, passing from naive observations to a more
meaningful study of those natural phenomena that previously seemed to us to be in-
soluble riddles. The amazing and paradoxical world that opens up to a traveler who
has taken the winding mountain path that science has followed from ancient times
to the present day is astonishing to the imagination, but at the same time fills human
life with joy and meaning. The study of the first steps of the human mind on the way
of mastering the microcosm helps to understand it. The honour of the discoverers, of
course, belongs to the ancient atomists, but the early Peripatetics, to whom much less
attention is still paid in the research literature, can rightfully share it with them. Mean-
while, Strato of Lampsacus’ theory of microvoids is of great interest to the historian
of science, because it is thanks to it that a productive discussion on the elementary
structure of matter arose in ancient physics, which became especially interesting after
a third voice was added to it in the late antique period in the person of the Neoplaton-
ists Proclus, Damascius and Simplicius. In this presentation, the key aspects of this
debate are addressed, based on a new edition of the Stratonic fragments, and taking

395



into account what little information we have on the similar theories of Heraclides of
Pontus and Asclepiades of Bithynia.
KeywoRds: ancient physics, Neoplatonic commentaries, atoms, emptiness, space,
time, motion, weight.

Рустам Галанин
Стоический платонизм Посидония: учение о бессмертии души.

О бессмертии души стоики говорили разное — то ли его вовсе нет, то ли все
души существуют после смерти до ближайшей экпирозы, то ли только души
мудрецов. Посидоний, принимая во внимание воззрения Платона, считал, что
как мировая душа, так, возможно, и индивидуальные души бессмертны, при
этом душа не появляется в момент рождения, но существует еще до вхожде-
ния в тело. После смерти тела душа продолжает жить в подлунной сфере и со-
зерцать вселенную чистым мышлением, то есть мышлением, не замутненным
органами чувственного восприятия. Несмотря на то что современная научная
критика пытается вычеркнуть Посидония из числа «платоников», мы попыта-
емся показать истинность точки зрения ученых середины 20 века, а именно,
что Посидоний был «стоическим платоником» и что именно Посидоний и ни-
кто иной, осуществив помимо прочего синтез аристотелевской и платоновской
психологии, передал последнюю дальше — средним платониками и неоплато-
никам. Посидоний, помимо комментария на «Тимей», вероятно, написал ком-
ментарий на «Федр», в реальность которого верил, в частности, Э. Целлер, и из
которого он и почерпнул трехчастную дескриптивную модель души, и именно
остатки этого комментария мы можем видеть в комментарии на «Федр» нео-
платоника 5 века Гермия. Также рассматриваются другие фрагменты, которые
позволяют утверждать, что в некоторых аспектах физики и связанной с ней пси-
хологии Посидоний твердо стоял на вполне платонических позициях в отноше-
нии структуры и бессмертия души. Таким образом, тезис о том, что Посидоний,
будучи «стоическим платоником», является в то же время и «еретиком» в тра-
диции Стои, совершенно правдоподобен.
Ключевые слова: Посидоний, стоицизм, субъект в Античности, душа, бессмер-
тие.

Rustam Galanin
Posidonius’ Stoic Platonism: The Doctrine on the Immortality of Soul.

Posidonius, taking into account Plato’s views, believed that both the universal soul
and, possibly, individual souls are immortal. The soul does not appear at the moment
of birth but exists even before entering the body. After the death of the body, the soul
continues to live in the sublunar sphere, contemplating the universe through pure
thought — that is, thought that is not clouded by sensory perception. Despite the fact
that modern scholarship criticism tries to exclude Posidonius from the list of “Platon-
ists”, the author attempts to show that 20th century scholars were entirely right to

396



call Posidonius a “Stoic Platonist”. It was Posidonius and no one else who, among
other things, synthesized Aristotelian and Platonic psychologies and passed the latter
on to the Middle Platonists and Neoplatonists. In addition to the commentary on the
Timaeus, Posidonius probably wrote a commentary on the Phaedrus, which E. Zeller,
in particular, believed to be genuine, and from which he drew the tripartite descrip-
tive model of soul, and it is the remnants of this commentary that we can see in the
commentary on the Phaedrus by the 5th AD Neoplatonist Hermias. Other fragments
will also be considered, which allow us to assert that in some aspects of physics and
related psychology, Posidonius firmly held distinctly Platonic positions regarding the
structure and immortality of the soul.
KeywoRds: Posidonius, Stoicism, subjectivity in Antiquity, soul, immortality.

Никита Зверев
Отношения Бога и творения:
неоплатонический и христианский экземпляризм.

Статья посвящена сопоставлениюдоктрины экземпляризма Бонавентуры снео-
платонической трактовкой этого понятия. В контексте данного сравнения выяс-
няется, что теория Бонавентуры, основываясь на схожем с неоплатонизмом ка-
тегориальном аппарате, обнаруживает вследствие этого в себе ряд проблем, свя-
занных с примирением экземпляризма с христианским представлением о тво-
рении ex nihilo. Лучше всего это видно на примере рассмотрения средневеко-
вой метафизики света как частном изводе доктрины экземпляризма. Как про-
демонстрировано в тексте, избавление от таких понятий-ярлыков, как «креаци-
онистский дуализм» и «эманационистский пантеизм», поможет не только при-
мирить доктрину экземпляризма с теорией о творении мира, но и установить
фундаментальные сходства христианского и неоплатонического экземпляриз-
ма в отношении вопросов, каcающихся начала мира, проявления в нем Бога,
уподобления твари Творцу. Напротив, такие понятия, как «панентеизм» и «ма-
нифестационизм», подчеркивающие одновременную трансцендентность и им-
манентность Бога, позволяют настроить нашу исследовательскую оптику куда
более удачным образом для обнаружения фундаментальных сходств христиан-
ского и неоплатонического экземпляризма, причем эти схожие тезисы, с точки
зрения обеих традиций, оказываются более значительными, чем расхождения
в понимании экземпляризма. Автор описывает возможные способы объясне-
ния обнаруженных сходств между рассматриваемыми доктринами, первый из
которых — историческое объяснение, согласно которому сходство идей являет-
ся либо случайным, либо обусловленным историческим влиянием представи-
телей одной традиции на другую. Согласно же иному способу объяснения, ко-
торый разделяется представителями перенниализма, историческое влияние —
это не определяющий фактор. Гораздо важнее некоторые общие идеи, обита-
ющие в самостоятельном онтологическом регионе и проявляющиеся в разных
формах, то есть в рамках тех или иных религиозно-философских традиций.
Ключевые слова: экземпляризм, Бонавентура, неоплатонизм, метафизика света.

397



Nikita Zverev
God and Creature: Neoplatonic and Christian Exemplarism.

The paper compares Bonaventure’s doctrine of exemplarity with the Neoplatonic in-
terpretation of this concept. Within this framework, it becomes evident that Bonaven-
ture’s theory, while employing a conceptual apparatus similar to that of Neoplatonism,
encounters certain difficulties in reconciling exemplarity with the Christian notion of
creatio ex nihilo. This tension is particularly clear when examining medieval meta-
physics of light as a specific development of the doctrine of exemplarity. As demon-
strated in the article, abandoning categorical labels such as “creationist dualism” and
“emanationist pantheism” not only facilitates the reconciliation of exemplarity with
the idea of creation, but also helps to identify fundamental parallels between Chris-
tian and Neoplatonic exemplarity regarding questions of the world’s origin, the man-
ifestation of God within it, and the creature’s likeness to its Creator. By contrast,
concepts such as “panentheism” and “manifestationism”, which emphasize the simul-
taneous transcendence and immanence of God, provide a more fruitful hermeneutical
framework for uncovering the profound affinities between these traditions. From the
standpoint of both Christian and Neoplatonic thought, these convergences appear to
be more significant than their divergences in the interpretation of exemplarity. In con-
clusion, the article outlines possible ways of explaining the observed similarities. The
first is the historical approach, which interprets them either as coincidental or as the
result of direct intellectual influence between traditions. An alternative explanation,
advanced by proponents of the perennial philosophy, holds that historical influence
is not decisive. Rather, what matters are certain universal ideas, dwelling within an
autonomous ontological domain and manifesting themselves in diverse forms across
various religious and philosophical traditions.
KeywoRds: exemplarism, Bonaventure, Neoplatonism, metaphysics of light.

Илья Гурьянов
De divino furore Марсилио Фичино: перевод, контекст, истолкование.

Статья предлагает новый взгляд на парадигматическое для ренессансного пла-
тонизма послание Марсилио Фичино «О божественном неистовстве» (1457)
с точки зрения проблемы генезиса философской идентичности флорентийско-
го мыслителя и выбора соответствующих ей конкретных герменевтических
стратегий. Анализируются сильные и слабые стороны существующихподходов
к концептуализации его проекта возрождения учения Платона. На фоне обсуж-
дения датировки послания и интеллектуальных влияний, испытанных Фичино
к моменту его написания, показываются преимущества рассмотрения данно-
го произведения в контексте гуманистической эпистолярной культуры. Рекон-
струируется коммуникативная прагматика текста, написанного не как систе-
матический трактат малой формы, а как риторический ответ на просьбу Пере-
грино Альи о помощи в получении покровительства дома Медичи. Используя
распространенный в гуманистической среде серьезно-иронический дискурс,

398



Фичино «переворачивает» мотивы и образы полученного им письма и посте-
пенно создает на их основе прихотливый, но последовательный философский
текст, посвященный способам достижения истины в познании и творчестве. По-
казывается, как Фичино, опираясь на фрагментарный перевод платоновского
диалога «Федр», выполненный Леонардо Бруни, и авторитеты вроде Цицеро-
на и Макробия, конструирует собственное учение о четырех видах «неистов-
ства» (furor), насыщая его схоластической терминологией и натурфилософски-
ми идеями. Подробно поясняется, в чем именно оно сходно и чем отличается
от соответствующего учения Платона. Доказывается, что именно в этом раннем
и, казалось бы, маргинальном тексте, порожденном контингентным событием
переписки, происходит судьбоносная трансформация мышления Фичино: «ри-
торическая персона» Платона начинает овладевать флорентийцем, давая ему
постепенное осознание философской «миссии» и средства для ее реализации.
Всё это демонстрирует, как философская идентичность рождается не из систе-
матического изложения доктрин, а из риторических практик и перформативно-
го усвоения традиции. В приложении приводится комментированный перевод
послания Фичино «О божественном неистовстве», а также прозаической и фраг-
мента поэтической части письма Альи.
Ключевые слова: Марсилио Фичино, furor, натурфилософия, душа, риторическая
персона.

Ilya Guryanov
De divino furore of Marsilio Ficino: A Translation, Context, Interpretation.

The article proposes a new perspective on Marsilio Ficino’s epistle De divino furore
(1457), viewing it as a key text for understanding the genesis of Ficino’s philosophical
identity. It analyzes the strengths and weaknesses of existing approaches to conceptu-
alizing his project of reviving Plato’s philosophy. Against the backdrop of discussing
the epistle’s dating and Ficino’s early career and influences, the advantages of consid-
ering this work within the context of humanist epistolary culture are demonstrated.
The communicative pragmatics of the text are reconstructed, showing it was written
not as a systematic short treatise but as a rhetorical response to Peregrino Agli’s re-
quest for help in gaining the Medici patronage. By employing a serio-comic discourse
common in humanist circles, Ficino “inverts” the motifs and images from the letter he
received and gradually creates, based on them, an intricate yet consistent philosophi-
cal text dedicated to the ways of attaining truth in cognition and creativity. The arti-
cle demonstrates how Ficino, relying on Leonardo Bruni’s fragmentary translation of
Plato’s Phaedrus and philosophical authors such as Cicero and Macrobius, constructs
his own doctrine of the four kinds of “frenzy” (furor), saturating it with scholastic
terminology and natural philosophical ideas. It explains in detail how this doctrine
resembles and differs from Plato’s corresponding teaching. The article shows that it
is precisely in this early and seemingly marginal text, born of the contingent event of
correspondence, that a fateful transformation occurs in Ficino’s thinking: the “rhetor-
ical persona” of Plato begins to take hold of the Florentine, granting him a gradual

399



awareness of his philosophical “mission” and the means for its realization. Thus, the
study demonstrates how philosophical identity is born not from the systematic expo-
sition of doctrines but from rhetorical practices and the performative assimilation of
tradition. As an appendix, a commented Russian translation of Ficino’s epistle De di-
vino furore, as well as the prose part and the fragment of the poetic part of Agli’s letter
are provided.
KeywoRds: Marsilio Ficino, furor, natural philosophy, soul, rhetorical persona.

Валерий Семенов
Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом.

Статья посвящена анализу учений Платона и Канта о воображении. Обоих фи-
лософов объединяет подход к исследованию воображения на самом глубоком,
«изначальном» уровне проявления этой способности. Таким уровнем являет-
ся уровень чувственного восприятия. Здесь воображение выполняет важней-
шую синтетическую функцию. Тематизация Платоном и Кантом воображения
на чувственном уроне удивительно схожа. Способность воображения, соглас-
но обоим мыслителям, выполняет следующие функции: (i) синтезирует воеди-
но чувственные ощущения, память и смыслы, заложенные в словах повседнев-
ной речи или строгих понятиях; (ii) объединяет разрозненные и неполные чув-
ственные данные и «достраивает» общую картину чувственного восприятия,
создавая из нечто вполне определенную вещь; (iii) является драйвером (провод-
ником) чувственных ощущений, памяти и нечувственных смыслов в процес-
се формирования целостного ноэтического и эмерджентного образа предмета;
(iv) представляет собою фундамент для рассудочного механизма рекогниции,
идентификации и репродукции, который необходим для предвосхищения бу-
дущего опыта и который Эпикур назвал пролепсисом. Выходя за пределы чув-
ственного восприятия, воображение становится продуктивным и чистым и со-
здает искусство. Впрочем, могут быть и крайне негативные последствия такого
«трансцендирования».
Ключевые слова: способность воображения, синтез восприятия, воображение
и фантазия.

Valeriy Semyonov
The Genesis of Imagination: Unraveling the Enigma with Plato and Kant.

The article aims to juxtapose Plato’s and Kant’s doctrines of imagination. Both philoso-
phers are united by their approach to studying imagination at the deepest, “primary”
level of manifestation of this faculty. That is the level of sensible perception. Here,
imagination performs its most important synthetic function. The thematization of
imagination at the sensible level by Plato and Kant is surprisingly similar. The faculty
of imagination, according to both thinkers, performs the following functions: (i) the
imagination synthesizes sensible perception, memory and meanings embedded in the

400



words of everyday speech or strict concepts; (ii) the imagination combines disparate
and incomplete sensible data and “completes” the overall picture of sensible percep-
tion; (iii) the imagination is a driver (conductor) of sensible perception, memory and
non-sensible meanings in the process of forming a holistic noetic and emergent im-
age of an object; (iv) the imagination is the foundation for the rational mechanism of
recognition, identification and reproduction, which is necessary for anticipating future
experience and which Epicurus called prolepsis. Going beyond sensible perception, the
imagination becomes productive and pure and creates art. However, there can also be
extremely negative consequences of such “transcendence”.
KeywoRds: imagination, synthesis of perception, imagination and fantasy.

Ирина Протопопова
Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко.

В статье разбирается подход Мишеля Фуко к «субъективации» через его анализ
платоновского диалога «Алкивиад I». Проблема «исчезновения субъекта» — од-
на из важнейших тем континентальной философии 20 века, и Фуко — один из
главных авторов, провозгласивших «смерть человека» и «деконструкцию субъ-
екта». В своих книгах 1960–1970-х годов он показывает, как «субъект» конструи-
руется «сверху», через «знание» и «власть». В 1980-х его оптика меняется — он
пытается показать, как возможна субъективация «снизу», и здесь его основным
материалом становится античность. Фуко активно использует понятие «заботы
о себе», которая, по его мнению, является некоторым «допуском к истине», при-
чем эта «забота» оказывается одним из возможных способов возникновения
«субъекта». Платон в «Алкивиаде I», по мнению Фуко, демонстрирует такой
путь субъективации, при этом он разделяет у Платона «душу» как «субъект»
и как «субстанцию». Мы рассматриваем логику Фуко в его разборе «Алкивиа-
да I» в контексте «картезианского субъекта» и пытаемся показать, что для Пла-
тона «субъективация» возможна только через «трансцендирование», а «допуск
к истине» есть некоторый специфический философский опыт, как и у Декарта.
Ключевые слова: Фуко, Платон, «Алкивиад I», субъект, субъективация, забота
о себе, допуск к истине.

Irina Protopopova
Plato’s Subject in Michel Foucault’s Interpretation.

The article examines Michel Foucault’s approach to “subjectivation” through his anal-
ysis of Plato’s dialogue Alcibiades I. The problem of the “disappearance of the subject”
is one of the most important themes of 20th-century continental philosophy, and Fou-
cault is one of the most influential authors who has proclaimed the “death of man” and
the “deconstruction of the subject”. In his books of the 1960s and 1970s, he shows how
the “subject” is constructed “from above”, through “knowledge” and “power”. In the
1980s, his optics change, he endeavours to show how subjectivation is possible “from

401



below”, and hereAntiquity becomes hismainmaterial. Foucault speaks of the so-called
“care of the self”, which, in his opinion, is a kind of “admission to truth”, and this “con-
cern” turns out to be one of the possible ways in which the “subject” arises. According
to Foucault, Plato in the Alcibiades I demonstrates this way of subjectivation, while at
the same time distinguishing within Plato’s notion of the “soul” two aspects: the soul
as “subject” and the soul as “substance”. The article considers Foucault’s logic in his
analysis of the Alcibiades I in the context of the “Cartesian subject” and attempts to
show that for Plato, “subjectivation” is possible only through “transcendence”, and the
“admission to truth” is some specific philosophical experience, same as for Descartes.
KeywoRds: Foucault, Plato, the Alcibiades I, subject, subjectivation, care of the self,
admission to truth.

Ирина Гравина
(Пост)метафизическое: замечания о критике и апологии
платонизма в европейской и русской философии ХХ века.

В статье рассмотрена проблема взаимосвязи критики платонизма и метафизи-
ки в европейской и русской философии ХХ века и выявлены ее основные черты.
В философии европейского постмодернизма (Делез, Нанси, Бадью) тема отказа
от метафизики прочно связана с темой критики платонизма, поскольку имен-
но в платонизме мыслители находят зарождение и развитие метафизического
универсализма (Хабермас). Последний в ХХ веке стал трактоваться как импли-
цитная база для развития разного рода тоталитарных идей. В русской фило-
софии всё несколько иначе — здесь метафизике отведена довольно скромная
роль — она воспринимается как следствие развития формальной логики Ари-
стотеля на Западе и связывается исключительно с модерным рационализмом.
Платонизм и неоплатонизм в русской религиозной философии (Лосев) не отри-
цается, а воспринимается как до- или вне-метафизическая система, методоло-
гически вмещающая в себя весь инструментарий, необходимый для описания
религиозного (в случае русской философии — восточнохристианского) бытия.
Так, в европейской постмодернисткой традиции в основе религии всегда по-
лагается метафизика, имеющая статус мета-теории, в русской же философии
метафизике отводится скромное место одного из направлений интеллектуаль-
ной истории Европы. В то же время в рамках европейской постметафизической
мысли рубежа XX–XXI вв. (Марион, Шюрманн, Милбанк) возникает своеобраз-
ный неоплатонический поворот, отчасти сближающийся с идеями русской ре-
лигиозной философии, а в русской, напротив, возникает развернутая система
отрицания и платонизма, и метафизики (Хоружий).
Ключевые слова: платонизм, русскаяфилософия, постмодернизм, критика плато-
низма и метафизики, постметафизическое мышление, постмодерный неопла-
тонизм.

402



Irina Gravina
(Post)metaphysical: Remarks on Criticism and Apology
of Platonism in ХХ-Century Russian and European Philosophy.

The article deals with the problem of the relation between the criticism of Platonism
and metaphysics in European and Russian philosophy of the 20th century and identi-
fies its main traits. In European postmodern philosophy (Deleuze, Nancy, Badiou), the
theme of overcoming metaphysics is closely linked to critique of Platonism, because
thinkers trace the origins and development of metaphysical universalism (Habermas)
back to Platonism. In the 20th century, Platonic universalism was interpreted as an
implicit basis for the development of various kinds of totalitarian ideas. In Russian
philosophy, metaphysics is assigned a rather modest role — it is perceived as a con-
sequence of the development of Aristotle’s formal logic in the West and is associated
only with modern rationalism. Platonism and Neoplatonism in Russian religious phi-
losophy (Losev) are not rejected, but are perceived as a pre- or extra-metaphysical
system that encompasses the full methodological toolkit for describing religious (East-
ern Christian) practice. Thus, in the European postmodern tradition, religion is always
based on metaphysics, which has the status of a meta-theory, while in Russian philoso-
phy, metaphysics is regarded as one of the directions in European intellectual history.
At the same time, within the framework of European post-metaphysical thought at the
turn of the 20th and 21st centuries (Marion, Schürmann, Milbank), a peculiar Neopla-
tonic turn emerges, partly converging with the ideas of Russian religious philosophy,
while in Russian philosophy, by contrast, a comprehensive system for overcoming
Platonism and metaphysics (Khoruzhiy) takes shape.
KeywoRds: Platonism, Russian religious philosophy, postmodernism, criticism of Pla-
tonism and metaphysics, postmetaphysical thinking, postmodern Neoplatonism.

Владимир Рохмистров
Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля.

С самого своего зарождения философия считала познание человека одним из
основных предметов своего изучения. «Познай самого себя», — гласит надпись
на храме Аполлона в Дельфах. Однако философская антропология как самосто-
ятельная наука оформилась лишь в начале XX века, спустя две с половиной
тысячи лет после провозглашения призыва бога Аполлона. У Аристотеля есть
трактаты «О возникновении животных», «О частях животных», «История жи-
вотных» и др. Но нет ни одного трактата о человеческой природе. И это несмот-
ря на то, что во всех своих трудах афинский мыслитель фактически говорит
о человеке. В коллективной монографии «Антропология Аристотеля», опубли-
кованной Кембриджским университетом в 2019 году, утверждается, что Аристо-
тель не написал ни одного трактата о человеческой природе по той простой
причине, что не мог дать определения тому, что значит быть человеком. А по-
скольку определения фиксируют основные термины каждой науки и служат

403



в ней объяснительными принципами, то понятие «человек» не поддается опре-
делению. Однако, как оказалось, окончательное понимание того, что такое «че-
ловек», не выработано до сих пор. Предлагаемая статья излагает взгляд автора
на эту до сих пор не решенную проблему.
Ключевые слова: антропология, философская антропология, человек, человече-
ское существо, человеческая природа, Аристотель.

Vladimir Rokhmistrov
A Question of Anthropology: Aristotle’s Definition of Human Being.

From its very inception, philosophy has considered knowledge of the human being as
one of its main subjects of study. “Know thyself”, read the inscription on the Temple
of Apollo at Delphi. However, philosophical anthropology as an independent science
took shape only at the beginning of the 20th century, two and a half thousand years af-
ter the proclamation of Apollo’s call. Aristotle has written treatises on the Generation
of animals, Parts of animals, History of animals, etc. Yet there is not a single treatise on
human nature. And this despite the fact that in all his works the Athenian thinker actu-
ally speaks about the human being. The collectivemonographAnthropology of Aristotle
published by Cambridge University in 2019 argues that Aristotle wrote no treatise on
human nature for the simple reason that he could not provide a definition of what it is
to be human. Moreover, since definitions fix the basic terms for each science and serve
as explanatory principles within them, it follows that “human being” cannot be defined.
However, it turns out that the final understanding of what a “human” is has not yet
been developed. The present article sets out a view on this still unresolved problem.
KeywoRds: anthropology, philosophical anthropology, human, human being, human
nature, Aristotle.

Павел Соколов
Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия
против ангелологической ноэтики «философствующих».

Статья посвящена критике ангелологической ноэтики мусульманских перипа-
тетиков, преимущественно в версии Ибн Сины, в двух трактатах знаменито-
го средневекового теолога ханбалитского мазхаба Таки ад-Дина Ибн Таймии
(1263–1328) «Опровержении логиков» (Kitāb ar-radd ʿalā al-manṭiqiyyīn) и «Книге
Сафадия» (Kitāb aṣ-Ṣafadiyya). В приложении к статье приведен комментирован-
ный перевод двух соответствующих разделов из этих трактатов: главы, посвя-
щенной подлинной реальности ангелов, из «Опровержения», и раздела о том,
что́ Аллах сотворил первым, из «Сафадии». Несмотря на малый размер и ка-
жущуюся простоту обоих этих фрагментов, трудно найти такую метафизиче-
скую или теологическую апорию, которая не нашла бы в них своего отражения.
На нескольких страницах здесь выносятся решения о первом сотворенном, су-
ществовании, онтологическом статусе и отношении «отделенных субстанций»

404



(умов, душ) к кораническим ангелам, познании Аллахом единичных событий
и состояний, природе пророческого ве́дения, легитимности использования аб-
стракций в разных видах наук. Искусно сопрягая хадисоведческую и рацио-
нальную аргументацию, Ибн Таймия представляет фальсафу (которую он пре-
зрительно именует «мутафальсифой») как наследницу сабейского многобожия
и источник множества исламских «ересей», включая исмаилизм и «крайний»
суфизм Ибн Араби и Ибн Сабʿина.
Ключевые слова: перипатетическая ноэтика, мусульманская ангелология, Ибн
Таймия, хадисоведение.

Pavel Sokolov
What Did Allah Create First? Taqī ad-Dīn Ibn Taymiyya
Against the Angelological Noetics of the “Philosophizers”.

This article deals with the critique of angelological noetics of Muslim Aristotelians,
primarily in the version of Ibn Sina, in two treatises written by the famous medieval
theologian of the Hanbali madhhab, Taqī al-Dīn Ibn Taymiyya (1268–1328), The Rebut-
tal of the Logicians (Kitāb ar-radd ʿalā al-manṭiqiyyīn) andThe Book of Safadiyya (Kitāb
aṣ-Ṣafadiyya). The article contains a commented translation of the two texts from these
treatises: the chapter on the true reality of angels from the Rebuttal and the section
on what Allah created first from the Safadiyya. Despite the small size and apparent
simplicity of both these fragments, one can scarcely find a metaphysical or theologi-
cal aporia that is not reflected in them. Over the course of several pages, judjements
are rendered on the first created being, existence, ontological status, and the relation
of “separate substances” (minds, souls) to the Qurʾanic angels, Allah’s knowledge of
individual events and states, the nature of prophetic knowledge, and the legitimacy
of using abstractions in various disciplines. Skillfully combining hadith expertise and
rational argumentation, Ibn Taymiyya presents falsafa (which he disdainfully callsmu-
tafalsifah) as the heir to Sabaean polytheism and the source of numerous Islamic “in-
novations” including Ismailism and the “extreme” Sufism of Ibn Arabi and Ibn Sabʿin.
KeywoRds: Peripatetic noetics, Muslim angelology, Ibn Taymiyya, hadith sciences.

Алексей Гараджа
Михаил Пселл: игры ума (перевод и комментарии).

В публикации представлен комментированный русский перевод четырех ма-
лых произведений Михаила Пселла (1018 – ок. 1078), созданных в жанре προγυμ-
νάσματα — традиционных софистических упражнений — и адресованных его
ученикам, которым Пселл преподавал помимо прочего философию и ритори-
ку — две, по его убеждению, неразрывно связанные между собой дисциплины.
Издатель этих текстов Э.Р. Литлвуд (Littlewood 1985) помещает их под рубрикой
lusus ingenii, «игры ума». В них Пселл на примере «презренных», а главное —

405



микроскопических, созданий (блох, вшей, клопов) говорит о чем-то более зна-
чительном: «кто массой тела выдается, тот уступает в плане силы, а кто в себя
собрался, сжат, тот вместе с этим имощнее». Это явная отсылка к Проклову ком-
ментарию к «Тимею» Платона: «всё удаленное от Единого, теряя в силе, возрас-
тает в количестве, подобно тому как находящееся вблизи Единого, уменьшаясь
в количестве, приобретает небывалую силу» (In Ti. 1.178.22–28 Diehl; пер. С.В. Ме-
сяц). Два из этих текстов уже переводились выдающимся русским византини-
стом П.В. Безобразовым (1859–1918) — по устаревшему изданию и в стилистике,
соответствующей его представлению о Пселле как «настоящем прелюбодее сло-
ва, печальном порождении печального времени» (Безобразов 1890: 194). Новый
перевод исходит из более лестной оценки творчества этого ключевого предста-
вителя византийского «первого гуманизма» и пытается в какой-то мере отоб-
разить его писательское мастерство.
Ключевые слова: Михаил Пселл, неоплатонизм, философия и риторика, перевод.

Alexei Garadja
Michael Psellus’ lusus ingenii (A Translation and Notes).

The publication presents a commented Russian translation of four minor works by
Michael Psellus written in the genre of προγυμνάσματα, traditional sophistic exercises,
and addressed to his disciples to whom Psellus taught, among other things, philosophy
and rhetoric — two disciplines that, in his view, are inseparably linked. The editor of
these texts A.R. Littlewood (Littlewood 1985) classifies them under the heading lusus
ingenii, “games of wit”. Here, Psellus, focusing on a number of “despicable” and, most
important, microscopic creatures (fleas, lice, bedbugs), attempts to express something
more significant: “who are remarkable by their mass, those are inferior in their power,
and who are more compressed into themselves, those are the very powerful”. This
is an explicit reference to Proclus’ commentary on Plato’s Timaeus: “For everything
that proceeds further from the One gains in quantity as it loses in power, just as those
that are compressed closer in quantity have a remarkable power” (In Ti. 1.178.22–28
Diehl; trans. by H. Tarrant). Two of these texts had been rendered into Russian by the
prominent Russian Byzantinist P.V. Bezobrazov (1859–1918); however, his translation
was based on a currently outdated non-critical edition and was also in keeping with
the scholar’s presentation of Psellus as “an utter literary adulterer, a sad creature of
a sad age” (Bezobrazov 1890: 194). The new translation, based on Littlewood’s criti-
cal edition, proceeds from a more favorable evaluation of the work of this essential
representative of Byzantine “first humanism”, and attempts to some extent convey in
another language his indubitable literary craftsmanship.
KeywoRds: Michael Psellus, Neoplatonism, philosophy and rhetoric, translation.



П37 Платоновские исследования. Вып.ⅩⅩⅢ (2025/2) /
Под ред. И.А. Протопоповой, А.В. Гараджи (отв. ред.)
и др. М.–СПб.: ПФО; РГГУ; РХГА, 2025. — 408 с.

p-ISSN 2410-3047 / e-ISSN 2619-0745

Двадцать третий выпуск «Платоновских исследований» открывает-
ся разделом «Платон и платоноведение», содержащим исследования
А.С. Афонасиной, И.А. Протопоповой (о разных типах «субъектности»
у Платона), И.Н. Мочаловой, К. Калабрезе и Э. Хунко. Раздел «Рецепции
платонизма» включает работы А.А. Тащиана, Е.В. Афонасина, Р.Б. Гала-
нина, Н.С. Зверева, И.Г. Гурьянова, В.Е. Семенова, И.А. Протопоповой (об
интерпретации концепции субъекта уПлатонаМишелемФуко), И.В. Гра-
виной, В.Г. Рохмистрова. Раздел «Переводов и публикаций» содержит
комментированные русские переводы: П.В. Соколов представляет два
трактата Таки ад-Дина Ибн Таймии (1263–1328) «Опровержении логи-
ков» и «Книга Сафадия»; А.В. Гараджа — четыре малых произведения
Михаила Пселла (1018 – ок. 1078). Выпуск уделяет внимание рецепции
и отлогоскам платонизма от Античности до современности в различ-
ных традициях. Журнал индексируется в Scopus и РИНЦ. Электронная
версия доступна на собственной странице журнала pinvestigations.ru.

УДК 1
ББК 87.3(0)



Научное издание

Платоновские исследования.
Вып. ⅩⅩⅢ (2025 / 2)

Художник В.В. Якупов

Компьютерная верстка А.В. Гараджа

Оригинал-макет подготовлен с использованием
гарнитур Alfios, DejaVu, Linux Libertine и Ubuntu.



Подписано в печать 11.11.2025.
Бумага офсетная. Формат 60 x 901/16.

Усл. печ. л. 21.93

Платоновское философское общество.
192174 Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, д. 15.

Тел.: (812) 310-79-29, +7 (981) 699-65-95.
E-mail: 9450922@gmail.com

Российский государственный гуманитарный университет.
125047 Москва, Миусская пл., д. 6.

Тел.: +7 (495) 250-61-18, факс: +7 (499) 250-51-09.
E-mail: rsuh@rsuh.ru

Отпечатано в типографии «Поликона».
190020 Санкт-Петербург, наб. Обводного канала, д. 199.


