
Валерий Семенов

Генезис воображения:
разгадка энигмы Платоном и Кантом

ValeRiy Semyonov
The Genesis of Imagination: UnRaveling the Enigma with Plato and Kant

AbstRact. 吀栀e article aims to juxtapose Plato’s and Kant’s doctrines of imagination.
Both philosophers are united by their approach to studying imagination at the deepest,
“primary” level of manifestation of this faculty. 吀栀at is the level of sensible perception.
Here, imagination performs its most important synthetic function. 吀栀e thematization
of imagination at the sensible level by Plato and Kant is surprisingly similar. 吀栀e
faculty of imagination, according to both thinkers, performs the following functions:
(i) the imagination synthesizes sensible perception, memory and meanings embedded
in the words of everyday speech or strict concepts; (ii) the imagination combines dis-
parate and incomplete sensible data and “completes” the overall picture of sensible
perception; (iii) the imagination is a driver (conductor) of sensible perception, memory
and non-sensible meanings in the process of forming a holistic noetic and emergent
image of an object; (iv) the imagination is the foundation for the rational mechanism of
recognition, identi昀椀cation and reproduction, which is necessary for anticipating future
experience and which Epicurus called prolepsis. Going beyond sensible perception, the
imagination becomes productive and pure and creates art. However, there can also be
extremely negative consequences of such “transcendence”.
KeywoRds: imagination, synthesis of perception, imagination and fantasy.

Без сомнения, воображение представляет собою один из наи-
более загадочных феноменов человеческой природы. Литература
об этом чудесном явлении попросту необозрима, однако невоз-
можно даже мечтать о том, что мы приблизились к его оконча-
тельному прояснению. По уровню своей непостижимости вооб-
ражение уступает разве что самой главной вселенской энигме —
тайне сознания. Одной из важнейших траекторий исследования

© В.Е. Семенов (Москва). semyonov.ve@philos.msu.ru. Московский государствен-
ный университет имени М.В. Ломоносова.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.10

246



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

этой шокирующей загадки является экспликация и анализ тех
образов и размышлений, которые присутствуют в мировой фи-
лософской мысли.

В стремлении обнаружить первоначало человеческого вообра-
жения — в том виде, в каком оно представлено в философских
штудиях, — необходимо, на мой взгляд, прежде всего обратить
внимание на учения об этом неординарном даровании тех мыс-
лителей, которые стремились достичь максимально возможных
«глубин» таинственной и восхитительной способности души. Та-
ковыми, по моему мнению, являются Платон и Кант. Что объеди-
няет их в разработке этой темы? Именно эти философы пытались
ответить на вопросы: с чего начинается воображение? в чем со-
стоит его исток и элементарная исходная деятельность? Блестя-
щий афоризм Канта о том, что воображение есть необходимая со-
ставная часть самого восприятия, как раз и задает направление
историко-философского анализа. Именно с этого, наиболее глубо-
кого фундамента — уровня чувственного восприятия — два фило-
софских гения стали проникать в казалось бы недоступную при-
роду и загадку происхождения окутанного тайной феномена. Ис-
следование этого удивительного ментального секрета, начиная
с его «изначальной» ступени, — вот та философская платформа,
которая объединяет Платона и Канта в их качестве скрупулезных
изыскателей, срывающих покровы с истока и тайны воображе-
ния.

Цель настоящей статьи — выявить и проанализировать фило-
софские взгляды Платона и Канта на сущность и первоначало
воображения, а также его разнообразные уровни, виды и функ-
ции в человеческой интеллектуально-практической деятельно-
сти. Помимо этого, такого рода историко-философский опыт, бу-
дем надеяться, способен продвинуть наши современные взгляды
на происхождение и механизмы действия этой труднопостижи-
мой способности человеческой природы.

Приступить к экспликации и анализу концепций воображе-
ния у схоларха Академии и кёнигсбергского профессора целесо-

247



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

образнее всего с фундаментального уровня, чтобы затем перейти
к процессу (так сказать) «трансцендирования» этого явления за
пределы восприятия и рассмотреть панорамным взглядом пред-
ставленные в трудах наших мыслителей разновидности и формы
интригующего и эпатажного феномена.

«Изначальный» уровень воображения у Платона

Воображение сразу же — внезапно и незаметно для нашей ре-
флексии — вступает в действие на «изначальном» уровне созна-
ния — в ходе первичного чувственного восприятия. Как известно,
феноменальное сознание, в отличие, скажем, от сознания доступа, —
это и есть тот первоначальный ментальный слой, на котором чув-
ственные квалиа свидетельствуют о наличии у нас сознания. Ина-
че говоря, воспринятые и — одновременно! — сконструирован-
ные «внутри» феноменального уровня квалиа являются подтвер-
ждением обнаруженного у нас факта сознания. Как утверждал
Кант в «Лекциях по метафизике», размышляя о ментальных ста-
тусах, «наиболее здравое состояние — сознание внешних предме-
тов»1. Если сформулировать максимально просто: только явлен-
ные квалиа демонстрируют наличие феноменального сознания.
И в этом первичном действии сознания наиболее проницатель-
ные философы — Платон и Кант — открыли синтетическое дей-
ствие воображения.

Возникновение (γένεσις) и конструктивную деятельность вооб-
ражения на уровне чувственного восприятия Платон иллюстри-
рует в диалоге «Филеб». В разговоре принимают участие Сократ,
Протарх и Филеб (последний — сугубо номинально). В тематиче-
ском центре беседы (обозначу его узко) — проблема образования
истинных и ложных мнений и таких же видов удовольствий. Со-
беседники рассуждают об ощущении (αἴσθησις), памяти (μνήμη),
а затем и некоем «живописце» (ζωγράφον), которые в своей об-
щей, совокупной деятельности создают различного рода воспри-
ятия и мнения. Они приходят к промежуточному выводу о том,

1 Кант 2000: 140; пер. В.В. Васильева.

248



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

что мнение возникает из ощущений, памяти и того, «с помощью
чего мы можем мнение составить» (Phlb. 38b)2.

Сократ описывает ситуацию, когда человек, видящий нечто
издалека, в силу этого обстоятельства не может составить отчет-
ливого суждения о том, что он наблюдает. При этом наши спо-
собности души, по утверждениюСократа, действуют следующим
образом:

Память, направленная на то же, на что направлены ощущения,
и связанные с этими ощущениями впечатления кажутся мне как
бы записывающими в нашей душе соответствующие речи. И ко-
гда такое впечатление записывает правильно, то от этого у нас по-
лучаются истинное мнение и истинные речи; когда же этот наш
писец сделает ложную запись, получаются речи, противополож-
ные истине (Phlb. 39a).

Классик платоноведенияА.Э. Тейлор подчеркивает, что такого
рода память есть не что иное, как «первичная память» (primary
memory), но никак не анамнесис:

Память (т.е. первичная память) представляет собою сохранение
(σωτηρρία) ощущения; а воспоминание (ἀνάμνησις) есть, в конеч-
ном счете, восстановление (воспроизведение) душой «самой по
себе» утраченной памяти или ощущения3.

Однако в этом платоновском описании процесса восприятия
пока еще недостает как раз того элемента, «с помощью чего
мы можем мнение составить». Стало быть, для того чтобы рас-
познать образ видимого издалека (осуществить воспроизведе-
ние и рекогницию, как сказал бы Кант), необходим, кроме того,
еще «другой мастер». Этот таинственный «мастер» — «живопи-
сец (ζωγράφον), который вслед за писцом чертит в душе образы
(εἰκόνας) названного» (Phlb. 39b). Какимже способом устраивается
его работа? — «Когда кто-нибудь, отделив от зрения или какого-
либо другого ощущения то, что тогда мнится и о чем говорится,

2 Далее «Филеб» в пер. Н.В. Самсонова; здесь — с учетом конъектуры
О. Апельта, на которую указывает А.Ф. Лосев в своих примечаниях к диалогу.

3 Taylor 1955: 419.

249



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

как бы созерцает в самом себе образы мнящегося и выраженно-
го речью» (Phlb. 39b). Этот «живописец» (ζωγράφον), или — бук-
вально— «жизнеписец» (но не «жизнеописатель» в современном
смысле), есть не что иное, как воображение.

Такого репродуктивно-продуктивного «живописца» Тейлор
нисколько не колеблясь называет «воображением» (imagination):

Интерпретация текущих ощущений с помощью памяти, участву-
ющей в любом восприятии, — это работа писца, «пишущего рас-
суждения» в душе. Художник (воображение) рисует иллюстра-
ции (εἰκόνας) к тексту писца, и его картины можно назвать ис-
тинными или ложными «представлениями» («imaginings») в за-
висимости от истинности или ложности «рассуждения», которое
они иллюстрируют. Эти рассуждения и картины касаются как бу-
дущего, так и настоящего или прошлого. Всю жизнь мы полны
«фантазий» («fancies») (ἐλπίδες) о будущем, и когда мы предвос-
хищаем (anticipate) удовольствие или боль, мыпринимаем«пред-
восхищающее» («anticipatory») удовольствие или боль, которые
в своем ожидании уже были классифицированы как сугубо «мен-
тальные»4.

Следует обратить пристальное внимание на то, что воображе-
ние в процессе своего «живописания» должно «отделить» от зре-
ния или какого-либо другого ощущения то, «что мнится, и о чем
говорится», после чего «созерцает в самом себе образы мнящего-
ся и выраженного речью». Стало быть, способность воображения
(i) выделяет, отсекает от носителя и затем использует сепаратно
те чувственные ощущения, которые были даны рецептивностью,
образы памяти, а также нечувственный смысл «мнящегося», вы-
раженный в речи. В результате (ii) осуществляется синтез «мате-
рии» ощущений, содержаний памяти и смысловой «формы», вы-
сказанной в словах (понятиях).

Автор трактата «Анонимныепролегоменыкплатоновскойфи-
лософии» подчеркивает, что ощущения в принципе не способны
понимать «сущность ощущаемого»: «ощущения получают впе-
чатление от ощущаемого, но сами по себе они не могут знать

4 Taylor 1955: 422.

250



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

сущность этого впечатления». Так, например, зрение «восприни-
мает белый цвет, но, что такое „белое“ само по себе, оно не знает,
а узнает лишь с помощью воображения (φαντασία); точно так же
мнение само по себе не может знать того, что оно узнает лишь
с помощью размышления» (An. In Pl. 2.10 Westerink)5.

Отсюда вполне правомерно сделать вывод о том, что вооб-
ражение представляет собою (говоря словами Канта) трансцен-
дентальное условие возможности синтеза α) чувственных ощу-
щений (образов мнящегося), β) памяти и γ) переданного речью
смысла предмета, который попал в сферу внимания субъекта.
Опять же выражаясь в терминах Канта, воображение оказывает-
ся не чем иным, как трансцендентальным условием возможно-
сти репродукции и рекогниции. Именно воображение является их
чувственно-рассудочным фундаментом, в результате чего появ-
ляется возможность сформировать мнение о предмете. Воображе-
ние, очевидно, наделено двусоставной природой и тем самым де-
лает возможным синтез (i) ощущений и впечатлений, (ii) памяти
и (iii) смысла предмета, высказанного в речи или помысленного.

Следовательно, воображение на уровне чувственного восприя-
тия — это способность души, используя ощущения, память, а так-
же излитые в речи смыслы, обобщать, синтезировать их и «до-
страивать» общую картину, представляя тем самым целостный
эмпирико-интеллектуальный образ предмета. Кроме того, по-
стичь сущность воображения поможет следующая аналогия. Во-
ображение на уровне восприятия — как его описывает Платон —
есть не что иное, как драйвер, объединяющий (i) чувственные
ощущения, (ii) память и (iii) смыслы, выраженные в речи, и в ре-
зультате приводящий мышление к комплексному, интегрально-
му прототипу изучаемой вещи или явления.

Если воображение — это драйвер, то ощущения, память и мыс-
ли суть переносимые, транспортируемые содержания этого драй-
вера. При этом — надо понимать — ни ощущения, ни память, ни
смыслы без синтетической деятельности воображения-драйвера

5 Пер. Т.Ю. Бородай и А.А. Пичхадзе, сверен И.И. Маханьковым.

251



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

вообще не работают и даже не проявляют себя. Таким образом,
воображение превращает разрозненное, абстрактное, разнопла-
новое нечто в «достроенную», наделенную внешним обликом
и смыслом вещь. Теперь об этой вещи может быть высказано суж-
дение (мнение)6. В действительности, до истины в неизменных
идеях пока еще далеко. Однако лиха беда начало!

Способность воображения-драйвера эффективно «достраи-
вать» чувственно воспринимаемый предмет убедительно пока-
зал и объяснил марбургский неокантианец Василий Сеземан:

Обычно считается, что чувственное восприятие не связано с де-
ятельностью воображения. Первое состоит только из тех данных,
которые нам дают в этот момент внешние органы чувств. Но на
самом деле это не так. В структуру чувственного восприятия, кро-
ме этого, входят те дополнения и связи элементов, которые по-
лучены в прошлом опыте и из наших врожденных или приоб-
ретенных категориальных схем (например, схем пространствен-
ных форм и отношений, схем предметов). Следовательно, вос-
приятие — это не просто пассивное получение внешних впечат-
лений, это — конструктивный акт, синтезирующий данное с тем,
чего нет, и только этот синтез определяет образ воспринимаемо-
го мира в нашем сознании7.

Дальше Сеземан разъясняет:
Но не только синтетический характер внешнего восприятия за-
ставляет нас признать, что в образовании этого восприятия участ-
вует воображение, но и отношение воспринимаемого образа к ре-
альному предмету, являющемуся нам в этом образе. Нашим от-
даленным органам чувств (и особенно зрению) предметы и со-
бытия всегда предстают в определенной перспективе. В каждый

6 Следует подчеркнуть, что истинное мнение возможно лишь в том случае,
если воображение осуществит правильное воспроизведение и рекогницию. Од-
нако возможна ситуация, в которой на верную репродукцию образа (допустим,
знакомого человека) накладывается ложное схватывание, вызванное ошибкой
зрения. Кроме того, под истинное схватывание предмета может подкладывать-
ся ложное воспроизведение, полученное из-за ошибки памяти. Как раз в резуль-
тате и того, и другого возникают ложные мнения.

7 Сеземан 2025: 206.

252



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

настоящий момент мы видим не всё целое, а только определен-
ную его сторону, которая зависит от взаимоотношений субъекта
и объекта в пространстве, от освещения и других внешних и внут-
ренних обстоятельств. Следовательно, образ не вполне совпадает
с самой вещью, он не охватывает всех элементов и свойств пред-
мета, равно как и не показывает всех их взаимосвязей. Поэтому
в перспективном образе всегда имеются определенные пустые
места (Leerstellen), не заполненные чувственными данными, но
тем не менее принадлежащие структуре образа определенным
характерным способом (например, задняя, невидимая сторона
объекта, его середина или часть, покрытая тенью). Именно эта
особенность зрительного образа позволяет ему заменять реаль-
ный объект, быть его проявлением в том смысле, что он означает
больше, чем то, что он непосредственно (то есть по отношению
к содержащимся в нем чувственным элементам) есть8.

Следует особо подчеркнуть: у воображения, как уже было за-
мечено, имеется качество, обращенное, если позволено будет так
выразиться, в будущее. Это свойство воображения, как выясняет-
ся, двоякого рода. В одном случае — при эмпирическом распозна-
вании предмета — «живописец» предвосхищает образ с трудом
узнаваемой вещи (например, фигуры человека), в результате че-
го складывается либо истинное (при верной рекогниции), либо
неверное мнение о нем (в ситуации с ошибочным узнаванием).

В иной обстановке тот же «живописец» рисует картины, ко-
торые, как выражается Платон, мы «называем надеждами». Так,
например, «угодливый» художник может представить картину
нашей жизни, полной богатства и чувственных (т.е. ложных) удо-
вольствий (Phlb. 40аb). Этот второй эпизод, само собою разумеет-
ся, выходит за рамки ситуаций чувственного восприятия и дол-
жен рассматриваться в границах той области, в которой вообра-
жение «обретает крылья» и «трансцендирует» за пределы эмпи-
рического опыта. К этой теме я еще вернусь. Теперь же следует
обратить внимание на первый казус.

Воображение, которое предвосхищает с трудом узнаваемый
предмет чувственного восприятия, — это, без сомнения, будущий

8 Сеземан 2025: 208.

253



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Эпикуров пролепсис (πρόληψις), некое предвосхищение чувствен-
ного опыта, или предвосхищающее схватывание, позволяющее
верно распознать воспринимаемый предмет. Диоген Лаэрций ав-
торитетно утверждает в отношении эпикурейцев:

Предвосхищением они называют нечто вроде постижения, или
верного мнения, или понятия, или общей мысли, заложенной
в нас, то есть памятование того, что часто являлось нам извне,
например: «Вот это — человек». В самом деле, тотчас, как мы го-
ворим «человек», предвосхищение вызывает в нашей мысли его
оттиск, предварением которого были ощущения. Точно так же
и для всякого слова становится наглядна первичная его подос-
нова; и мы не могли бы даже начинать разыскание, если бы не
знали заранее, что́ мы разыскиваем. Так, чтобы спросить: «Кто
там стоит поодаль, лошадь или корова?» — нужно знать заранее,
благодаря предвосхищению, облик и той и другой. Ведь мы не
могли бы даже назвать предмет, если бы в силу предвосхищения
не познали заранее его оттиск. Стало быть, предвосхищения име-
ют силу очевидности (D.L. 10.33)9.

Историкифилософии давно уже догадались и утверждают, что
концепциюпролепсиса Эпикур создал в качестве ответа на знаме-
нитыйплатоновский эпистемическийпарадокс, а именно апорию
Менона:

Но каким же образом, Сократ, ты будешь искать вещь, не зная
даже, что́ она такое? Какую из неизвестных тебе вещей изберешь
ты предметом исследования? Или если ты в лучшем случае даже
натолкнешься на нее, откуда ты узнаешь, что она именно то, чего
ты не знал? (Men. 80d)10.

Переформулировка Сократом апории Менона гласит:
Значит, человек, знает он или не знает, всё равно не может ис-
кать. Ни тот, кто знает, не станет искать: ведь он уже знает, и ему
нет нужды в поисках; ни тот, кто не знает: ведь он не знает, чтó
именно надо искать (Men. 80e)

9 Пер. М.Л. Гаспарова.
10 Здесь и далее пер. С.А. Ошерова.

254



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

У Платона апория Менона выводит его в конце концов на
трансценденталистское учение об анамнесисе как источнике по-
знания a priori. Тем самым Платон «загодя» предвосхитил Эпи-
курово возражение на апорию Менона. Спустя длительное время
и точно так же в связи с познанием a priori об Эпикуровом про-
лепсисе вспомнит Кант. Размышления кёнигсбергского филосо-
фа о пролепсисе, как мы ниже увидим, чрезвычайно важны для
исследования воображения. Кант утверждал:

Всякое познание, посредством которого я могу a priori познать
и определить всё относящееся к эмпирическому познанию, мож-
но назвать антиципацией; без сомнения, Эпикур употреблял тер-
мин πρόληψις именно в этом значении. Но в явлениях есть нечто
такое, что никогда не познается a priori и поэтому составляет ис-
тинное отличие эмпирического познания от познания a priori,
а именно ощущение (как материя восприятия); следовательно,
ощущение есть, собственно, то, что никак нельзя антиципиро-
вать. Напротив, чистые определения в пространстве и времени
как в отношении фигуры, так и в отношении величины [как та-
ковой] можно было бы назвать антиципациями явлений, пото-
му что они представляют a priori то, что всегда может быть дано
в опыте a posteriori11.

Однако для нас из кантовских размышлений об антиципаци-
ях восприятия важны следующие выводы. Философ настаивал на
том, что коль скоро «все явления вообще суть непрерывные вели-
чины», то, следовательно,

такие величиныможно назвать такжетекучими, потому что син-
тез (продуктивной способности воображения), создающий их,
есть движение вперед во времени, непрерывность которого мы
особенно склонны обозначать словом текущий (истекший)12.

Таким образом, воображение на своем «изначальном» уровне
чувственного восприятия (i) выполняет синтетическую функцию,

11 KrVB 208–209; Кант 2006a: 293 (здесь и далее перевод обоих изданий «Кри-
тики чистого разума» Н.О. Лосского, сверен Н.В. Мотрошиловой).

12 KrVB 211–212; Кант 2006a: 297.

255



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

объединяющую воедино ощущения, память и рассудочные смыс-
лы; (ii) на основе разрозненных и неполных данных восприя-
тия «достраивает» общую картину постигаемой в опыте вещи;
(iii) служит проводником (драйвером) для ощущений, содержа-
ния памяти и нечувственных сущностей на их пути к целостно-
му ноэтическому и эмерджентному образу предмета; (iv) являет-
ся основанием для совокупного механизма рекогниции, иденти-
фикации и репродукции, называемым пролепсисом, — независи-
мо от того, каков он по своей природе, чувственно-рассудочный
или априорный. Таковы, пожалуй, самые основные функции во-
ображения на его первичном уровне.

Многообразие воображения

Воображение, играющее важнейшую роль не только в позна-
нии, но и в самодовлеющей жизни человека, помещается фило-
софомна предназначенные для него разнообразныеместа. В седь-
мой книге «Государства» Платон осуществляет синопсис всей
структуры познавательных способностей души, представленный
в виде знаменитой Разделенной Линии.

Умопостигаемый (νοητόν) мир, в котором пребывают сущно-
сти (οὐσία), представляет собою область мышления (νόησις). Вся
она разделена на две части: познание (ἐπιστήμη) и рассуждение
(διάνοια). Ниже располагается мир становления (γένεσις), включа-
ющий в себя пространство мнения (δόξα), которое в свою очередь
подразделяется на веру (πίστις) и воображение (εἰκασία). Во всей
структуре укоренена пропорция: как сущность относится к ста-
новлению, так мышление — к мнению; и как мышление относит-
ся к мнению, так познание относится к вере, а рассуждение к во-
ображению (R. 7, 533e–534a)13. Последние две способности «име-
ют дело с образами, διάνοια — с формами умопостигаемого мира,
εἰκασία— с подобиямиипризраками чувственно воспринимаемо-
го, материального; на выходе первая дает знание (ἐπιστήμη), вто-
рая — мнение»14.

13 Здесь и далее «Государство» в пер. А.Н. Егунова.
14 Гараджа 2025: 266.

256



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

Таким образом, в структуре Линии воображение как εἰκασία
рассматривается на своем первоначальном чувственном уровне.
Не случайно Платон считает, что на этой ступени познания че-
ловек пользуется «образными подобиями», «отражениями в во-
де», или, как говорит Алкиной, «воображаемыми представлени-
ями» и «образами в зеркалах и других прозрачных и гладких
предметах» (Alcin. 18.2)15. Вполне закономерно, что философ для
описания воображения использует здесь субстантив εἰκασία — во-
ображение, уподобление. Другой термин, используемый для обо-
значения воображения, — φαντασία (воображение, рассуждение,
обобщение) — появится при дескрипции иных функций этой спо-
собности16.

В диалоге «Софист» Платон рассуждает о различных способ-
ностях души. Мышление (точнее, рассудок, διάνοια) — это «бесе-
да души с самою собой»; мнение (δόξα) есть «завершение мыш-
ления»; представление (φαντασία) выглядит как «смешение ощу-
щения и мнения» (Sph. 264ab)17, что́ мы, собственно, и наблюда-
ли в «Филебе». Причем нужно отметить, что в одном случае Пла-
тон обозначает представление как φαντασία (Sph. 263d), а в другом
использует термин φαίνεται — то, что представляется, т.е. явле-
ние, кажимость, видимость (Sph. 264b). Такой переход от εἰκασία
к φαντασία и φαίνεται связан с переключением философа с чув-
ственного уровня воображения на ступень размышлений об ис-
кусстве и роли нашей способности в этой сфере. Итогом рассужде-
ний становится известная классификация двух видов «искусства
подражания»18.

15 Пер. Ю.А.Шичалина, сверен И.И. Маханьковым.
16 Древнегреческий глагол εἰκάζω имеет следующие значения: α) «изобра-

жать, рисовать, уподоблять»; β) «сравнивать»; γ) «предполагать, догадываться».
Существительное, используемое Платоном и ведущее свое происхождение от
этого глагола, εἰκασία, означает, соответственно: α) «изображение, воображение,
уподобление»; β) «сравнение»; γ) «предположение, догадка». Существитель-
ное φαντασία означает «представление», «воображение», а другой субстантив—
φάντασμα (фантасма) — имеет значения «явление», «призрак», «привидение»;
«пустое воображение».

17 Здесь и далее «Софист» в пер. С.А. Ананьина.
18 Сотворять подражание, согласно Платону, означает заниматься «уподоб-

257



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

В «Софисте» изящная сфера разделяется на (i) искусство, тво-
рящее образы (εἰκαστικήν), которое Платон называет «подража-
тельным» (τοῦ μιμήματος), откуда и происходит «мимесис» (Sph.
235d), а также (ii) искусство, создающее призраки (призрачные по-
добия) (φανταστικήν) (Sph. 236с). И здесь мы снова встречаемся
с εἰκασία и φαντασία как разновидностями (уровнями) воображе-
ния. Оставив в стороне проблему отнесения софистов к одному из
видов «искусства обмана», а также подробные дескрипцииПлато-
на различных видов искусств и их характеристик, сосредоточим-
ся на отличиях двух основных способов воображения19.

Создатели образов ориентируются прежде всего на материаль-
ные параметры образца-подлинника (длина, ширина, глубина),
при этом их главной целью являются, пожалуй, два стремления:
α) чтобы копия была похожа по размерам и β) чтобы она была
прекрасна. Такова, вероятно, εἰκασία: в искусстве этот способ во-
ображения стремится к физическому подобию, стараясь одновре-
менно улучшить копию, сделать ее прекраснее, чем образец. Пла-
тон называет такое искусство «изобразительным».

В свою очередь, создатели призраков, по мысли Платона, с од-
ной стороны, тяготеют к прекрасному, но с другой — их произ-
ведения вовсе не пытаются быть сходными с образцом. Вероятно,
представители такого искусства слишкоммного привносят своего,
т.е. того, что не вполне сочетается с реальным предметом. Можно
предположить, что φαντασία — тот способ воображения, при ко-

лением, упражнением ощущений с помощью навыка, опыта и способностей
к угадыванию» (Phlb. 55e).

19 Вероятно, нет смысла рассматривать тот «случай творчества», который
Платон излагает в диалоге «Ион»: одержимый «божественным вдохновением»,
поэт в строгом смысле не является автором своих творений, поскольку он сам —
лишь божественный «промысел», слагающий поэмы «не благодаря искусству,
а лишь в состоянии вдохновения и одержимости». Такое искусство, как и сам
поэт, принадлежит богам. Соответственно, такие поэты — «не что иное, как тол-
кователи воли богов, одержимые каждый тем богом, который им владеет» (Ion
533e–535a; пер. Я.М. Боровского). Безусловно, в творчестве этих поэтов неизбеж-
но присутствует воображение, однако анализировать поэтическое воображение,
исступление и вдохновение, данные богами, в силу целого ряда известных при-
чин не представляется возможным.

258



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

тором мысль творца уже отрывается от материального прототипа
и, стремясь к прекрасному, не обременяет себяжесткими строгим
уподоблением. Философ полагает, что это искусство — «творче-
ское».

Таким образом, можно заключить, что трансфер воображения
от εἰκασία к φαντασία есть не что иное, как переход от сугубо
подражательного, уподобляющего искусства к более творческому
и свободному от материального предмета. Соответственно, эти
типы воображения можно интерпретировать следующим обра-
зом: (i) εἰκασία — воображение, ориентированное на чувственные
ощущения и физический паттерн; стремящееся к уподоблению
и более точному воспроизведению вещей мира; оно крепко «дер-
жится за землю», «не теряет головы» и не нуждается в «крыльях».

Совсем другое дело — (ii) φαντασία: воображение, отрывающе-
еся от земных оригиналов; в своем максимально свободном дви-
жении оно может α) либо устремляться к «творческому» искус-
ству, β) либо выродиться в пустую и бесплодную фантазию, насе-
ленную опасными иллюзиями и призраками и регрессирующую
в болезнь, γ) либо трансформироваться в неистовство (манию).

В отношении третьего варианта, предполагающего неистов-
ство, можно сказать следующее. В диалоге «Федр» Платон выде-
ляет четыре вида неистовства (μανία) души: (i) неистовство про-
рицательницы в Дельфах, жриц в Додоне, (ii) во время молитв бо-
гам и служения им, (iii) одержимость, посланная Музами и охва-
тывающая нежную и непорочную душу вакхическим восторгом
ипобуждающая к творчеству, (iv) неистовство от созерцания идей
и стремления к ним (Phdr. 244a–245a)20.

Воображение, безусловно, тесно связано с этими видами неис-
товства — поскольку неистовство есть пассионарная и восходя-
щая психическая энергия, питаемая воображением. Без особен-
ной энергии воображение не достигает уровня творчества и, ве-
роятно, остается на уровне свободной синтетической деятельно-
сти рассудка. Мания, покидая уровень восприятия, где вообра-

20 Платоновский «Федр» приводим в пер. А.Н. Егунова.

259



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

жение играет синтетическую роль, может переходить в опасные
неистовства, в отчуждение от ума, когда «животное» воображе-
ние полностью заменяет реальный для здорового человека мир
и ведет к сумасшествию21. Неистовство, мания, или особого рода
интенциональность, есть не только воображение как синтез и кон-
струирование, но и наделение смыслом, ценностями, которыемо-
гут приобретать форму страсти! Тогда воображение выходит за
рамки образного конструирования, отрывается от ума (ноэсиса
и дианойи) и становится либотворчеством, в разной степени свя-
занным с реальностью здорового человека, либо сумасшествием
в самых различных формах. Однако каждая мания базируется на
воображаемом идеале и стремлении.

Воображение — изначальная способность души, когда она свя-
зана с телом и действием органов чувств, т.е. это — телесно-
разумный инструмент души, использующий память как свой ин-
струмент. Воображение необходимо как при дианойе, так и при
ноэсисе. Связь с чувственностью («за пределами» чувственного
восприятия и мнения) может привести к неистовствам (мани-
ям) — плохим и хорошим. Душа может совершать катарсис и ана-
басис, полностью отрешаясь от тела и всего чувственно восприни-
маемого, номожет, как указывает Платон, «впасть в неистовство»,
при котором на первое место выдвигается как раз «отвязное» во-
ображение, а не ноэсис и дианойя. Такое воображение уводит че-
ловека далеко от чистого разумения идей, прямо в противополож-
ную сторону.

Стало быть, Платон идет от εἰκασία, синтетического вообра-
жения-драйвера на чувственно воспринимаемом уровне, к φαντα-
σία, воображению, готовому «трансцендировать» «за пределы»

21 Такое возможное состояние человека довольно близко к «описанным
в четвертой книге „Государства“ (R. 439–441) двум низшим началам души, „во-
жделеющему“ и „своенравному“ (τὸ ἐπιθυμητικόν и τὸ θυμοειδές), которые отли-
чаются друг от друга и могут яростно спорить. Именно эта „слепленная“ часть
души оказывается у Платона неким „подражательным“, „иллюзорным“ субъек-
том, изменяющимся и разделенным. Чтобы душа попала в „подлинное“ состо-
яние, ей надо обрести простоту и единство, где нет никакой разделенности»
(Протопопова 2025: 18–19).

260



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

чувственного восприятия и способному порождать φάντασμα, т.е.
бесплодные (а точнее — безосновательные) фантазии, призраки,
или «игру воображения» (φάντασμα), как философ называет этот
феномен в девятой книге «Государства» (R. 584a).

Не хотелось бы заканчивать размышления о воображении
у Платона на такой драматической ноте. Поэтому я позволю се-
бе вернуться к «здоровому» воображению и обратить внимание
на «хорошее» использование воображения в одной из самых луч-
ших и светлых областей человеческой жизни — науке.

В седьмой книге «Государства» Платон разрабатывает тему
изучения наук как этапа восхождения к чистым эйдосам и под-
линному бытию. Приобщение к наукам (арифметике, геометрии,
стереометрии, астрономии, музыке) предполагает широкое ис-
пользование воображения. Более того, без хорошо развитого во-
ображения постичь науки в принципе невозможно22. Ибо, ес-
ли вы занимаетесь арифметикой, то жизненно важно научить-
ся «созерцать природу чисел» или «мысленно разделить еди-
ницу», т.е. операциям, которые можно осуществить исключи-
тельно в воображении (R. 525c–e). Геометрия требует способности
проводить воображаемые процедуры под названиями: «постро-
им четырехугольник», «проведем линию», «произведем наложе-
ние» (R. 527a). Стереометрия вырабатывает мысленное (вообража-
емое) умение «измерять глубину» (R. 528d). Астрономия — вооб-
ще царство воображения, поскольку человек, созерцающий звезд-
ное небо, «видит это припомощимышления, а не глазами». «Узо-
ры на небе» постигаются «разумом и рассудком, но не зрением».
Следовательно, освоить астрономию можно только в том случае,
если мы используем «разумное по своей природе начало нашей
души» (R. 529b–530b). Наконец, музыка как теория гармонии поз-
воляет человеку выработать умение отыскивать «числа в воспри-
нимаемых на слух созвучиях» (R. 531bc), что возможно только с ис-
пользованием воображения. Следовательно — главный вывод! —

22 «Математическое рассуждение — это конструктивная деятельность вооб-
ражения (phantasia), которая ограничена не абстракцией от чувственного опыта,
а формами, постигаемыми умом (nous) (White 2006: 240).

261



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

без воображения невозможно постичь науки и диалектический
метод и, стало быть, осуществить анабасис. Проще говоря: без во-
ображения не достигнешь Блага!

Первичное синтетическое воображение Канта

Известное кантовское высказывание гласит:
Что сила воображения есть необходимая составная часть самого
восприятия, об этом, конечно, не думал еще ни один психолог.
Это объясняется отчасти тем, что эту способность ограничивают
только деятельностьюрепродукции (воспроизведения), а отчасти
тем, что полагают, будто чувства не только дают нам впечатле-
ния, но даже и соединяют их и создают образы предметов, между
тем как для этого, без сомнения, кроме восприимчивости к впе-
чатлениям требуется еще нечто, а именно функция синтеза впе-
чатлений23.

Кант упрекает, как мы видим, психологов. Однако чрезвычай-
но сомнительно, что он знал о разработках Платона в отношении
воображения в процессе чувственного восприятия. Так или ина-
че, но кёнигсбергский философ — в качестве исследователя вооб-
ражения на изначальном уровне сознания и чувственного опы-
та — предстает верным последователем афинского схоларха. В си-
лу очевидных причин учение Канта о воображении более обшир-
ное и разработанное, нежели у Платона. Тем не менее мы наблю-
даем единую линию развития важнейшей философской темы.

Любое познавательное действие — будь то научный опыт или
жизненное восприятие чего-то или кого-то — начинается с аффи-
цирования нашей рецептивности предметами вне нас, отнесени-
ем ощущений к созерцаниям и синтетическому рассудку. Стало
быть, изначально в нас присутствуюттри субъективных источни-
ка познания, делающих возможным сам рассудок и весь опыт как
продукт рассудка: (i) многообразное в чистом созерцании, (ii) син-
тез этого многообразного посредством способности воображения

23 KrVA 120; Кант 2006b: 173.

262



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

(Einbildungskra昀琀), (iii) понятия, сообщающие единство синтезу во-
ображения24. Можно обозначить три источника еще короче: чув-
ства, способность воображения, апперцепция25.

Сущностным ядром кантовского трансцендентализма являет-
ся так называемый «трансцендентальный факт»: «Все созерца-
ния суть для нас ничто и нисколько не касаются нас, если они
не могут быть восприняты в сознании, всё равно, влияют ли они
на него прямо или косвенно; иным путем познание невозмож-
но»26. В черновых набросках 1780 г., в знаменитом фрагменте B 12,
философ подробнее раскрывает сущность этого «краеугольного»
основания:

Все явления ничто для нас, если они не воспринимаются в созна-
нии. Их отношение к возможному познанию есть, следователь-
но, не что иное, как отношение к сознанию. Но всякая связь мно-
гообразного созерцания — ничто, если оно не было воспринято
в единстве апперцепции. Подобнымже образом любое самопо се-
бе возможное познание относится к возможному познанию толь-
ко благодаря тому, что вместе со всеми другими возможными по-
знаниями оно находится в отношении к апперцепции27.

Следовательно, воображение обнаруживает себя уже на самом
первоначальном уровне сознания и познания, на ступени экспли-
кации «чистого, изначального, неизменного сознания» — транс-
цендентальной апперцепции28. Это изначальное сознание начи-
нает свою исключительно спонтанную (= свободную) деятель-
ность (и тем самым проявляет себя) через триединый синтез.

(i) Синтез аппрегензии в созерцании демонстрирует нам, что
всё многообразное должно присутствовать в сознании «как содер-
жащееся в одном мгновении», ибо только при этом условии будет
достигнуто единство сознания и, стало быть, единство созерцания.

24 KrVA 78–79; Кант 2006b: 123.
25 KrVA 115; Кант 2006b: 167.
26 KrVA 116; Кант 2006b: 167.
27 Кант 2000: 220 (LB1 B 12); пер. В.В. Васильева.
28 KrVA 107; Кант 2006b: 157.

263



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Говоря короче, сознание обладает способностью и возможностью
схватывать. Без схватывания невозможно никакое восприятие.

(ii) Синтез репродукции (воспроизведения) в воображении— глав-
ный синтез нашей темы. Его суть заключена в следующем: су-
ществует эмпирический закон репродукции, согласно которому
представления, часто следовавшие друг за другом, в конце кон-
цов ассоциируются, что позволяет одному представлению—даже
при отсутствии другого представления в восприятии в данный
момент — переходить к этому другому представлению согласно
«постоянному правилу».

Здесь речь у Канта идет как раз о том феномене, который уже
был отмечен у Платона: воображение «достраивает» предмет или
некоторое положение дел, создавая тем самым целостную — а не
хаотичную и разрозненную — картину восприятия. Пример само-
го Канта, говорящий об этой способности воображения, достаточ-
но большой, но вполне демонстративный:

Если бы киноварь была то красной, то черной, то легкой, то тя-
желой, если бы человек принимал образ то одного, то другого
животного, если бы в самый длинный день в году земля быва-
ла покрыта то плодами, то льдом и снегом, тогда мое эмпириче-
ское воображение не имело бы даже и повода мысленно воспро-
изводить при представлении о красном цвете тяжелую киноварь;
точно так же если бы определенное слово обозначало то одну, то
другую вещь или если бы одна и та же вещь называлась то так, то
иначе, без всякого правила, которому бы подчинялись явления,
то не мог бы иметь место эмпирический синтез репродукции29.

Иначе говоря, воображение, используя память в качестве соб-
ственного инструмента, выстраивает или достраивает предмет
восприятия. Воображение в таком случае есть не что иное, как об-
ширная, едва ли не безграничная коллекция («фактотека») жиз-
ненного опыта, заполненная людьми, другими живыми суще-
ствами, предметами, ситуациями, положениями дел и т.д. до бес-
конечности. Именно такая «связь многообразного», содержаща-

29 KrVA 101–102; Кант 2006b: 149.

264



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

яся в памяти и воображении, позволяет способности воображе-
ния репродуцировать представления, т.е. достраивать их на осно-
ве имеющегося опыта.

Еще один кантовский пример:
Без сомнения, если я мысленно провожу линию, или представ-
ляю себе время от одного полудня до другого, или хочу лишь
представить себе некое определенное число, я необходимо дол-
жен сначала мысленно брать одно за другим эти многообраз-
ные представления. Если бы я постоянно забывал предшествую-
щие представления (первые части линии, предшествующие ча-
сти времени или последовательно представляющиеся единицы)
и не репродуцировал бы их, переходя к следующим, то у меня ни-
когда не могло бы возникнуть целостное представление, не мог-
ла бы возникнуть ни одна из вышеназванных мыслей и даже не
смогли бы образоваться чистейшие и первые основополагающие
представления о пространстве и времени30.

Эту способность воображения Кант называет «чистым транс-
цендентальным синтезом воображения»31. Подобный синтез на-
столько тесно связан с синтезом аппрегензии, что Кант допускает
отождествление:

в нас есть деятельная способность синтеза этого многообразно-
го, которую мы называем способностью воображения, а ее дея-
тельность, направленную непосредственно на восприятия, я на-
зываю аппрегензией. Эта способность воображения должна сво-
дить многообразное [имеющееся] в созерцании в один образ; сле-
довательно, до этого оно должно включить впечатления в сферу
своей деятельности, т.е. осуществлять их аппрегензию32.

Как мы уже видим — и позже получим дополнительные под-
тверждения, — воображение не фокусируется на одном лишь вто-
ром синтезе, а целиком распространяется на весь триединый син-
тез, на весь процесс формирования предмета опытного представ-
ления от начала до конца.

30 KrVA 102; Кант 2006b: 151.
31 KrVA 101; Кант 2006b: 151.
32 KrVA 120; Кант 2006b: 173.

265



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

(iii) Синтез рекогниции в понятии обнаруживает еще один
механизм формирования воображением «предмета представле-
ния». Синтезы схватывания и воображения уже сформировали
некий предмет, нечто. Но пока еще этот предмет, как говорит
Кант, равен X. Он нам неизвестен. Чтобы понять его сущность,
нужно дать ему имя. В данном случае имя — это понятие. Следо-
вательно, уже сформированное многообразное необходимо под-
вести под только ему соответствующее понятие. Именно поня-
тие на основе трансцендентальной апперцепции придает много-
образному единство. Кант говорит:

мы мыслим треугольник как предмет, когда сознаем сочетание
трех прямых линий согласно правилу, соответственно которому
такое созерцание всегда может быть показано. Это единство пра-
вила определяет всё многообразное и ограничивает его услови-
ями, которые делают возможным единство апперцепции; поня-
тие этого единства и есть представление о предмете = X, который
я мыслю посредством упомянутых предикатов треугольника33.

Очевидно, что эту мысленную операциюпостроения треуголь-
ника также осуществляет воображение. Именно поэтому Кант
утверждает, что если «в основе возможности всякого познания
лежит это единство апперцепции, то трансцендентальное един-
ство синтеза воображения есть чистая форма всякого возможного
познания и через нее, стало быть, должны представляться а priori
все предметы возможного опыта»34. Иначе говоря, воображение
изначально «вшито» в процесс формирования чувственных ощу-
щений и восприятий, синтетическую работу рассудка и — как мы
позже убедимся — разума35. Стало быть, понятие воображения
можно обобщить следующим образом:

33 KrVA 105; Кант 2006b: 155.
34 KrVA 118; Кант 2006b: 171.
35 Невозможно не согласиться с Мартином Хайдеггером, который полагал,

что трансцендентальная способность воображения должна рассматриваться
третьей основной способностью наряду с чувственностью и рассудком. Хайдег-
гер утверждал, что именно способность воображения «есть тот самый „неиз-
вестный общий корень“ обоих стволов» и что «структура этих способностей

266



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

Опыт— тот, что есть у человека, — включает в себя чувственность,
воображение и рассудок, и на каждом уровне действует синтез.
Многообразное созерцаний (т.е. масса впечатлений), получае-
мых нами через чувства, должно быть постигнуто в едином слож-
ном созерцании; предыдущие созерцания должны быть воспро-
изведены в воображении; а синтезированные созерцания долж-
ны быть подведены под понятие рассудком. В связи с этим во-
ображение выступает посредником (mediates) между чувственно-
стью и рассудком: рассудок требует воображения, которое, в свою
очередь, требует чувственности36.

Кант утверждал совершенно однозначно: «рассудок, под на-
званием трансцендентального синтеза способности воображения,
производит на пассивный субъект, способностью которого он яв-
ляется, такое действие, о котором мы имеем полное основание
утверждать, что благодаря этому внутреннее чувство аффициру-
ется»37. Это значит, что оформление созерцания «становится воз-
можным только через осознание определения внутреннего чув-
ства при помощи трансцендентального действия способности во-
ображения (синтетическое влияние рассудка на внутреннее чув-
ство), называемого мной фигурным синтезом»38.

Во втором издании «Критики чистого разума», где имено-
вание «триединый синтез» уступило место другим названиям,
Кант утверждает в отношении фигурного синтеза (который по су-
ти заменяет синтезы аппрегензии и репродукции):

фигурный синтез, если он относится только к первоначальному
синтетическому единству апперцепции, т.е. к тому трансценден-
тальному единству, которое мыслится в категориях, должен в от-
личие от чисто интеллектуальной связи называться трансцен-
дентальным синтезом способности воображения. Способность во-

[чувственности и рассудка] укоренена в структуре трансцендентальной способ-
ности воображения так, что она может „вообразовывать“ лишь в структурном
единстве с ними» (Хайдеггер 1997: 78–79).

36 Beaney 2010: 95.
37 KrVB 153–154; Кант 2006a: 229.
38 KrVB 154; Кант 2006a: 229.

267



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ображения (Einbildungskra昀琀) есть способность представлять пред-
мет в созерцании также и без присутствия этого предмета. Раз
все наши созерцания чувственны, то способность воображения —
ввиду субъективного условия, единственно при котором она мо-
жет дать рассудочным понятиям соответствующее созерцание, —
принадлежит к чувственности; однако поскольку ее синтез есть
приведение в действие спонтанности, которая является опреде-
ляющей, а не всего лишь определяемой подобно чувствам, стало
быть, может a priori определять чувство по его форме сообразно
с единством апперцепции, — постольку способность воображе-
ния есть способность a priori определять чувственность, и ее син-
тез созерцаний сообразно категориям должен быть трансценден-
тальным синтезом способности воображения; это есть действие
рассудка на чувственность и первое применение его (а также ос-
нование всех остальных способов применения) к предметам воз-
можного для нас созерцания39.

Таким образом, способность воображения обладает двусостав-
ной природой и, стало быть, одновременно принадлежит и чув-
ственности, и рассудку. А поскольку эта замечательная способ-
ность является спонтанной, т.е. свободной, то Кант называет ее
«продуктивной способностью воображения»40, в отличие от так-
же существующей репродуктивной.

Итак, мы убедились, что, как и в случае с Платоном, воображе-
ние у Канта выполняет на изначальном уровне те же самые функ-
ции: синтезирует ощущения, память и смысл представления, вы-
раженный в понятии, создавая тем самым вещь опыта.

Так же, как и у Платона, кантовское воображение способно вы-
ходить на другую ступень человеческой активности и принимать
на себя иные функции.

Другое воображение

Рассмотрим теперь «выход» воображения «за пределы» чув-
ственно-рассудочного синтеза — тот «выход», который можно

39 KrVB 151–152; Кант 2006a: 225–227.
40 KrVB 152; Кант 2006a: 227.

268



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

назвать трансцендированием воображения. Здесь мне хотелось
бы обратиться к двум основным «трансцендентным» случаям —
одному весьма достойному, связанному с благорасположением,
другому — с противоположной характеристикой.

Говоря об искусстве, Кант всегда и с явным удовольствием
представляет читателю свободную игру способности воображе-
ния при созерцании (= конструировании) эстетической формы41.
При этомфилософ прекрасно осознает, что творческая работа спо-
собности воображения в эстетике — это чрезвычайно высокий
уровень развития воображения, и его истоки коренятся, конечно
же, гораздо глубже и не настолько явлены (манифестированы) по
сравнению с эстетическим созерцанием.

Подводя итог к первому разделу аналитики прекрасного, Кант
раскрывает сущность воображения в искусстве и утверждает, что
эстетический вкус есть «способность выносить суждения о пред-
мете по отношению к свободной закономерности способности во-
ображения (Einbildungskra昀琀)»42. При этом философ выделяет спе-
цифику воображения в эстетической области.

Поскольку способность воображения рассматривается здесь
с точки зрения присущей ей свободы, то она выступает (i) не
как репродуктивная, а исключительно в качестве самодеятель-
ной и продуктивной способности, которая может творить «произ-
вольные формы возможных созерцаний». При этом воображение
(ii) связано определенной формой объекта эстетического воспри-
ятия и, следовательно, должно было бы действовать согласно за-
кону рассудка, синтезирующего многообразное. Однако в эстети-
ческой сфере этого не происходит. Воображение здесь не может
быть связано закономерностями рассудка, синтезирующего пред-
мет. Напротив, совершается как будто прямо противоположное:

закономерность без закона и субъективное соответствие спо-
собности воображения с рассудком без объективного соответ-
ствия, когда представление соотносится с определенным поня-

41 Кант 2001: 217 (§ 16).
42 Кант 2001: 245.

269



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

тием о предмете, совместимы только со свободной закономерно-
стью рассудка (которую также можно назвать целесообразностью
без цели) и со своеобразием суждения вкуса43.

Иначе говоря, воображение в искусстве — как и везде — все-
гда связано с рассудком. Однако здесь, в изящных сферах, ригори-
стичный в области познания рассудок вовсе не придерживается
серьезности и авторитарности в деле конституирования предмет-
ности, а — напротив — допускает возможность не иметь никакой
познавательной цели, а просто испытывать блаженство от сужде-
ний вкуса. Эстетическое воображение в таком случае оказывает-
ся не привязанным к рассудочным правилам конституирования,
а наслаждается полной свободой, выходя тем самым за рамки эм-
пирического воображения и приобретая статус чистого, т.е. отно-
сящегося уже к разуму и не имеющего познавательной цели. Это
и называется «свободной игрой»44.

Второй случай «трансцендирования» воображения за преде-
лы уровня чувственного-рассудочного конституирования пред-
мета опыта философ как будто специально предваряет строгим
предостережением:

Воображению (Einbildungskra昀琀), пожалуй, можно простить, если
оно иногда замечтается, т.е. неосмотрительно выйдет за преде-
лы опыта; ведь таким свободным взлетом оно по крайней мере
оживляется и укрепляется, и всегда легче бывает сдержать его
смелость, чем превозмочь его вялость. Но когда рассудок, вме-
сто того чтобы мыслить (denken), мечтает (schwärmt), — этого
нельзя простить уже потому, что от него одного зависят все сред-
ства для ограничения, где нужно, мечтательности воображения
(Schwärmerei der Einbildungskra昀琀).
Правда, рассудок начинает это весьма безобидно и скромно.
Сперва он приводит в порядок первоначальные познания, кото-

43 Кант 2001: 245.
44 «Что означает „свободная игра“ воображения? Она существует, с одной

стороны, в субъекте эстетического опыта, а с другой — в создателе произведе-
ния искусства. Оба используют свободу воображения преобразовывать, играть
с представлениями, создавая таким образом новые возможности для упорядо-
чивания» (Zammito 2015: 463).

270



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

рые присущи ему до всякого опыта, но тем не менее всегда долж-
ны иметь свое применение в опыте. Постепенно он освобождает-
ся от этих ограничений, да и что может рассудку в этом поме-
шать, если он взял совершенно свободно свои основоположения
у самого себя?И вот дело касается сначала новоизобретенных сил
в природе, а вслед за этим и существ вне природы, одним словом,
дело идет о новом мире, для создания которого у нас не может
быть недостатка в материале, так как он обильно доставляется бо-
гатой фантазией (fruchtbare Erdichtung) и хотя не подтверждается
опытом, но и никогда им не опровергается45.

Представляется, что Кант, выступивший в свое время против
«обмана воображения», «нелепых фантазий» и прочих «диких
химер» разнообразных и многочисленных «духовидцев», вспо-
минал этот случай, когда годы спустя поместил в «Пролегоме-
нах» (1783) данный пассаж.

Свое знаменитое философское эссе Кант начинает в привыч-
ной для его работ этого жанра ироничной, а иногда и саркастич-
ной, манере:

Царство теней — рай для фантастов (Phantasten). Здесь они нахо-
дят безграничную страну, где они могут возводить какие угод-
но здания, не испытывая недостатка в строительном материале,
который обильно поставляется измышлениями ипохондриков,
сказками нянюшек, монастырскими россказнями о чудесах46.

Нет смысла пересказывать даже краткое содержание кантов-
ского эссе «Грезы духовидца, поясненные грезами метафизи-
ка» — книга всегда на полке. Достаточно сказать, что здесь Кант
выступает не только против «сочинений» и «духовной практи-
ки» шведского сначала ученого, затем мистика и, наконец, ясно-
видца Эммануила Сведенборга, но и — по касательной — против
спекулятивной метафизики Христиана Вольфа и вольфианцев,
которую философ к тому времени уже перерос. Какие же упреки
и нарекания заслужило «плохое» воображение тогда, в 1766 году?

45 Кант 1994b: 77 (§ 35).
46 Кант 1994a: 204.

271



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Нематериальный мир духов, призраки умерших людей, с ко-
торыми якобы общался ясновидец, — вот объекты, на которые на-
правлены ирония и сарказм автора. Какого же рода воображение
создает их? Кант прежде всего указывает, что каждый подобного
рода духовидец оказывается —

фантазеромпо крайнеймере в отношении тех образов, которыми
сопровождаются его видения, потому что у него возникают пред-
ставления, по своей природе чуждые и несовместимые с пред-
ставлениями человека в обычном состоянии и порождающие
сцепление странных образов в [его] внешнем чувственном вос-
приятии. Отсюда дикие химеры и причудливые гримасы, длин-
ными вереницами мелькающие перед обманутыми чувствами,
хотя, быть может, и имеющие своим источником действительное
духовное воздействие47.
Различного рода общения с духами, если они сводятся к «чи-

стой игре воображения» (bloße Hirngespenster), можно назвать
«грезами», поскольку они представляют собою «субъективно из-
мышленные (selbst ausgeheckte) образы», которые обманывают
чувства, представляясь как бы действительными предметами. Со-
ответственно,

тот, кто, бодрствуя, настолько углубляется в вымыслы и химеры
своего богатого воображения, что мало обращает внимания на
свои чувственные восприятия, которые для него в данный мо-
мент наиболее важны, справедливо называется бодрствующим
сновидцем (wachender Träumer). В самом деле, стоит только чув-
ственным восприятиям немного ослабеть, и человек засыпает,
а прежние химеры превращаются уже в настоящие сны48.
Почему это происходит? Один из вариантов ответа Канта та-

ков: духовидцы каким-то образом переносят свой внутренний
мир вовне, в сферу внешних предметов, которые действитель-
но возбуждают ощущения. Так возникают «призраки фантазии».
В отношении интригующих и занимательных рассказов Сведен-
борга о его общении с духами и призраками умерших людей,
Кант считает нужным сказать следующее:

47 Кант 1994a: 230.
48 Кант 1994a: 232–233.

272



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

в творении Сведенборга я нахожу ту самую причудливую игру
воображения, какую многие другие любители находили в игре
природы, когда в [очертаниях] пятнистого мрамора им рисова-
лась святая семья или в сталактитовых образованиях — монахи,
купели и церковные органы или даже когда ⟨…⟩ они на замерз-
шем оконном стекле обнаруживали звериное число и тройную
корону — всё такие вещи, которые видит только тот, чья голова
заранее ими набита49.

Наконец, завершая скандальную и шокирующую тему, соро-
кадвухлетний мудрец Кант философски рассудительно замечает:

граница между глупостью и разумностью столь незаметна, что,
долго идя путем одной из них, трудно не коснуться иногда хоть
сколько-нибудь и другой. Что же касается прямодушия, которое
иной раз даже вопреки сопротивлению рассудка дает себя угова-
ривать и принимает за истину твердые заверения, то его следует,
мне кажется, признать не естественно унаследованной тупостью,
а скорее остатком древней родовой простоты, которая для наше-
го времени не очень-то подходит и потому часто превращается
в глупость50.

Заключение: функции воображения

Несмотря на более чем двухтысячелетнююпропасть, оба фило-
софа — Платон и Кант — в своих магистральных темах о воображе-
нии стоят довольно близко, явно ощущая родственную эмпатию.

Оба мыслителя начинают тематизацию воображения с наибо-
лее глубокого уровня сознания — процесса формирования чув-
ственного восприятия. На этом уровне воображение и рассудок
действуют как единое целое. Воображение здесь (и у Платона,
и у Канта) выполняет следующие функции:

(i) синтезирует воедино чувственные ощущения, память и
смыслы, заложенные в словах повседневной речи или строгих по-
нятиях;

49 Кант 1994a: 251.
50 Кант 1994a: 247.

273



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

(ii) объединяет разрозненные и неполные чувственные дан-
ные и, пользуясь как своим опытным багажом, так и богатством
памяти, «достраивает» общую картину чувственного восприятия,
создавая из нечто вполне определенную вещь;

(iii) является драйвером (проводником) чувственных ощуще-
ний, памяти и нечувственных смыслов в процессе формирования
целостного ноэтического и эмерджентного образа предмета;

(iv) представляет собою фундамент для совокупного рассудоч-
ного механизма рекогниции, идентификации и репродукции, ко-
торый необходим для предвосхищения будущего опыта и кото-
рый Эпикур назвал пролепсисом, — независимо от того, каков он
по своей природе, чувственно-рассудочный или априорный.

Платоново и Кантово воображение способно и очень любит вы-
ходить в другие сферы, отрываться от рассудка и ощущений. Тем
самым воображение перестает быть эмпирическим и репродуктив-
ным и становится чистым и продуктивным. В некоторых случаях
подобное «трансцендирование» идет и воображению, и челове-
честву во благо, и тогда создается искусство (скандальное мне-
ние Платона о некоторых видах искусства лучше опустить). Од-
нако воображение может быть захвачено неистовством, манией
и страстями и порождать в таком случае совсем уж непригляд-
ные феномены социальной жизни — от духовидения до буйного
и непотребного помешательства.

Тот факт, что оба философа разрабатывали проблему вообра-
жения начиная с наиболее глубокого и максимально доступного
уровня порождает надежду, что эта замечательная одаренность
не останется тем, чего так опасался Кант, — «скрытой в глубине
души как мертвая и неизвестная нам самим способность»51.

51 KrVA 100; Кант 2006b: 149.

274



Генезис воображения: разгадка энигмы Платоном и Кантом

Литература

AA = Kant’s gesammelte Schri昀琀en. Herausgegeben von der Königlich Preußische
Akademie der Wissenscha昀琀en et al. Berlin: Druck und Verlag von Georg
Reimer et al., 1900–.

KrVA = Kritik der reinen Vernun昀琀. 1. Au昀氀age (1781).
KrVB = Kritik der reinen Vernun昀琀. 2. Au昀氀age (1787).
Гараджа, А.В. (2025), “«Введение к Платонову Иону, или О поэтическом

неистовстве» Марсилио Фичино (текст, перевод и комментарии)”,
Платоновские исследования 22.1: 263–281.

Кант, И. (1994a), “Грезы духовидца, поясненные грезами метафизи-
ка” (пер. под общ. ред. Б.Ю. Сливкера, сверен И.С. Андреевой), in
А.В. Гулыга (ed.), Иммануил Кант. Собрание сочинений в 8 томах,
2.203–266. М.: Чоро.

Кант, И. (1994b), “Пролегомены” (пер. B.C. Соловьева, сверен М.М. Беля-
евым), in А.В. Гулыга (ed.), Иммануил Кант. Собрание сочинений в 8
томах, 4.5–152. М.: Чоро.

Кант, И. (2000), Из рукописного наследия (материалы к «Критике чистого
разума», Opus postumum). Отв. ред. В.А. Жучков; пер. В.В. Васильева
и С.А. Чернова. М.: Прогресс-Традиция.

Кант, И. (2001), “Критика способности суждения”, in Н. Мотрошилова,
Б. Тушлинг (eds.), Иммануил Кант. Сочинения на немецком и русском
языках, 4.67–833. М.: Наука.

Кант, И. (2006a), Критика чистого разума. 2-е издание (B), 1787, in Н. Мот-
рошилова, Б. Тушлинг (eds.), Иммануил Кант. Сочинения на немец-
ком и русском языках, 2.1. М.: Наука.

Кант, И. (2006b), Критика чистого разума. 1-е издание (А), 1781, in Н. Мот-
рошилова, Б. Тушлинг (eds.), Иммануил Кант. Сочинения на немец-
ком и русском языках, 2.2. М.: Наука.

Протопопова, И.А. (2025), “«В себе» и «вне себя»: об очищении души
в «Федоне» (79d1)”, Платоновские исследования 22.1: 12–22.

Сеземан, В.Э. (2025), Эстетика. Пер. В.Н. Белова, Ю.В. Соколовой. М.:
Академический проект.

Хайдеггер, М. (1997), Кант и проблема метафизики. Пер. О.В. Никифо-
рова. М.: Русское феноменологическое общество; Издательство «Ло-
гос».

Beaney, M. (2010), Imagination and Creativity. Milton Keynes: 吀栀e Open Uni-
versity.

275



Валерий Семенов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Garadja, A. (2025), “Introduction to Plato’s Ion, or, On Poetic Frenzy by Marsilio
Ficino (Text, Translation, and Notes)”, Platonic Investigations, 22.1: 263–
281. (In Russian.)

Protopopova, I. (2025), “In and Out of Self: On Puri昀椀cation of Soul in Phaedo
79d1”, Platonic Investigations, 22.1: 12–22. (In Russian.)

Taylor, A.E. (1955), Plato: 吀栀e Man and his Work. London: Methuen & Co.
White, M.J. (2006), “Plato and Mathematics”, in Hugh H. Benson (ed.), A Com-

panion to Plato, 228–243. Malden, MA: Blackwell Publishing.
Zammito, J.H. (2015), “Einbildungskra昀琀” (übers. von B. Brinkmeier), in

M. Willaschek, J. Stolzenberg, G. Mohr, S. Bacin (eds.), Kant-Lexikon,
1.460–466. Berlin; Boston: Walter de Gruyter.


