
Владимир Рохмистров

Проблема антропологии:
определение человека у Аристотеля

VladimiR RoKhmistRov
A 几攀estion of AnthRopology: ARistotle’s Definition of Human Being

AbstRact. From its very inception, philosophy has considered knowledge of the hu-
man being as one of its main subjects of study. “Know thyself”, read the inscription
on the Temple of Apollo at Delphi. However, philosophical anthropology as an inde-
pendent science took shape only at the beginning of the 20th century, two and a half
thousand years a昀琀er the proclamation of Apollo’s call. Aristotle has wri琀琀en treatises
on the Generation of animals, Parts of animals, History of animals, etc. Yet there is not
a single treatise on human nature. And this despite the fact that in all his works the
Athenian thinker actually speaks about the human being. 吀栀e collective monograph
Anthropology of Aristotle published by Cambridge University in 2019 argues that Aris-
totle wrote no treatise on human nature for the simple reason that he could not provide
a de昀椀nition of what it is to be human. Moreover, since de昀椀nitions 昀椀x the basic terms
for each science and serve as explanatory principles within them, it follows that “hu-
man being” cannot be de昀椀ned. However, it turns out that the 昀椀nal understanding of
what a “human” is has not yet been developed. 吀栀e present article sets out a view on
this still unresolved problem.
KeywoRds: anthropology, philosophical anthropology, human, human being, human
nature, Aristotle.

1.

В 2019 году Кембриджский университет выпустил в свет кол-
лективную монографию с провокативным названием «Антропо-
логия Аристотеля», уже в аннотации заявленную как «первая по-

© В.Г. Рохмистров (Санкт-Петербург). parmenidiki@mail.ru. Русская христиан-
ская гуманитарная академия имени Ф.М. Достоевского.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.13

329



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

пытка» собрать воедино «антропологический аспект всех этиче-
ских, метафизических и биологических работ» афинского фило-
софа. С первых же строк «Введения» составители монографии —
профессор философии Геерт Кейль и доцент философии Нора
Крефт из Берлинского университета имени Гумбольдта — объ-
являют это название «вопиющим анахронизмом», поясняя, что
термин «антропология» впервые появился в научной литерату-
ре лишь в XVI веке, в конце которого Отто Касманн определил
его как «doctrina humanae naturae»1.

И в первойже главе этого сборника антрополог из Лейпцигско-
го университета Кристиан Китцман отмечает, что у Аристотеля
среди всех его многочисленных сочинений нет трактата о при-
роде человека — о самом, казалось бы, важном предмете фило-
софского интереса. Почему? Потому что, как предполагает Китц-
ман, Стагирит просто не смог дать удовлетворительного опреде-
ления понятия «человек»2. И, рассмотрев многочисленные упо-
минания Аристотелем человека в различных контекстах его со-
чинений, высказывает следующее:

С одной стороны, люди изучаются как животные наукой о при-
роде, которая должна молчать о божественной стороне человече-
ства. С другой стороны, люди изучаются как интеллектуальные
существа теологией, ценой абстрагирования от их бытия вопло-
щенными животными. Это должно быть отражено в определе-
нии того, что́ значит быть человеком. Не может быть единого
определения, которое охватывает всё в человеческой сущности.
Могут быть только частичные определения: одно с интеллекту-
альной стороны того, что́ значит быть человеком, которое дано
в теологии; и другое — с животной стороны, которое дано в физи-

1 «Антропология есть учение о природе человека». Любопытно, что уже
здесь, при первом же появлении термина, природа человека объявляется двой-
ственной: «Humana natura est geminae naturae mundanae, spiritalis et corporeae, in
unum hyphistamenon unitae particeps essentia» (цит. по: Keil, Kre昀琀 2019: 1, n. 1).

2 Н.В. Брагинская дает любопытный комментарий к одной из попыток Ари-
стотеля в «Никомаховой этике» дать определение человека: «Аристотель обхо-
дит то обстоятельство, что дать определение Человека как единичной конкрет-
ности вообще невозможно» (Брагинская 1983: 732).

330



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

ке, а точнее — в биологии или зоологии. Возможно, определение
человека как двуногого животного является наиболее вероятным
претендентом на окончательное3.

Но на подобное окончательное определение, как мы помним, еще
Платону предъявили ощипанного петуха.

Обращение к текстам Аристотеля и в самом деле обнаружива-
ет отсутствие полноценного определения понятия «человек». Бо-
лее того, наиболее часто, как это ни покажется парадоксальным,
он говорит о человеке именно как о двуногом животном4. Вот
пример из «Метафизики» (7.12, 1037b11–23): «Почему то, обозна-
чение чего мы называем определением, составляет одно (напри-
мер, для человека „двуногое живое существо“; пусть это будет его
обозначением)… вопрос остается, если видовых отличий несколь-
ко, например: живущее на суше, двуногое, бесперое, — почему
они составляют одно, а не множество?»5. И даже здесь мы отчет-
ливо видим, что дать единое определение сущности человека не
представляется возможным не только по неясности природы его
происхождения — божественной или животной, но еще и по про-
блематичности определения τὸ ἴδιον — особой черты именно че-
ловека как человека в отличие от всех остальных живых существ.
А ведь именно для Аристотеля, согласно первой строке его Пер-
вой «аналитики», перед началом всякого исследования «прежде
всего следует сказать, о чем исследование и дело какой оно нау-
ки» (Apr. 1, 24a)6.

3 Kietzmann 2019: 42. В этом замечании немецкого исследователя фактиче-
ски зафиксировано, что в философской антропологии за прошедшие сто по-
следних лет не произошло никаких изменений. Как мы помним, еще в нача-
ле XX века Макс Шелер писал в своей знаменитой работе «Положение челове-
ка в космосе»: «Таким образом существует естественно-научная, философская
и теологическая антропология, которые не интересуются друг другом, единой
же идеи человека у нас нет» (Шелер 1988: 31–32).

4 См. Cat. 5, 3a9–15, 21–25; Int. 11, 21a15; APo. 1.14, 79a29, 1.22, 83b3, 2.4, 91a28, 2.5,
92a1, 2.6, 92a29–30, 2.13, 96b32; Top. 1.7, 103a25–28, 5.4, 133b8–11; Phys. 1.3, 186b25–30;
PA 1.3, 644a5–11; Met. 4.4, 1006a32–b3, 7.12, 1038a4, 7.15, 1040a16.

5 Пер. А.В. Кубицкого.
6 Пер. Б.А. Фохта.

331



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Далее К. Китцман пишет:
Что такое τὸ ἴδιον для людей, согласно Аристотелю? Существу-
ет множество утверждений, разбросанных по всем его работам,
о чертах, которые делают людей уникальными в животном цар-
стве, или которые люди проявляют в наибольшей степени среди
всех видов животных. Они включают в себя телесные черты: на-
пример, только у людей живот более волосат, чем спина (HA 2.1,
498b20–21; PA 2.14, 658a16–25); люди — единственные животные
с собственным лицом (PA 3.1, 662b19–22; HA 1.8, 491b9–11); и люди
демонстрируют наибольшее разнообразие частей (PA 2.10, 656a3–
14). И они также включают в себя специфически человеческие
действия: например, люди обладают самым тонкимчувством ося-
зания (An. 2.9, 421a20–22); только люди занимаются мышлением,
расчетами и рассуждениями (An. 3.10, 433a11–12 и Met. 1.1, 980b26–
27); и только люди действуют (EE 2.6, 1222b18–20)7.

Как видим, ни одна из этих черт-ἴδια не только не является осно-
вополагающей, но и неоспоримо лишь человеческой.

Обычно принято в качестве исключительно человеческого
приводить другое якобы данное Аристотелем определение чело-
века как ζῷον λόγον ἔχον, где λόγος как раз и представляется той
самой особой отличительной человеческой характеристикой. Од-
нако, как и это ни покажется странным, сам Аристотель нигде не
дает этого определения именно в таком виде. В «Политике» (отку-
да прежде всего и взято такое определение) мы видим следующее
(Pol. 1.2, 1253a9–11;): οὐθὲν γάρ, ὡς φαμέν, μάτην ἡ φύσις ποιεῖ· λόγον δὲ
μόνον ἄνθρωπος ἔχει τῶν ζῴων («природа, согласно нашему утвер-
ждению, ничего не делает напрасно; между тем один только че-
ловек из всех живых существ одарен речью»)8. Как видим, сфор-
мированное в отрыве от контекста определение ζῷον λόγον ἔχον,
может нас увести в совершенно не предполагавшиеся Стагири-
том дали. Особенно если мы примем во внимание изречение его
предшественника Гераклита (22 B 1 DK): τοῦ δὲ λόγου τοῦδ’ ἐόντος
ἀεὶ ἀξύνετοι γίνονται ἄνθρωποι («логос существует вечно, но люди
не понимают его».

7 Kietzmann 2019: 31.
8 Пер. С.А. Жебелёва.

332



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

В контексте же аристотелевского трактата это определение
ζῷον λόγον ἔχον не является ничем более, как простым противо-
поставлением осмысленной человеческой речи естественным го-
лосовым звукам животных, т.е. логоса — голосу, что особенно лю-
бопытно выглядит в русском варианте.

Голос выражает печаль и радость, поэтому он свойствен и осталь-
нымживым существам (поскольку их природные свойства разви-
ты до такой степени, чтобы ощущать радость и печаль и переда-
вать эти ощущения друг другу). Но речь способна выражать и то,
что полезно и что вредно, равно как и то, что справедливо и что
несправедливо. Это свойство людей отличает их от остальныхжи-
вых существ: только человек способен к восприятию таких поня-
тий, как добро и зло, справедливость и несправедливость, и т.п.
А совокупность всего этого и создает основу семьи и государства
(Pol. 1.2, 1253a12–18)9.

Итак, человек в отличие от всего остального животного мира
подается Аристотелем как живое существо, одаренное осмыслен-
ной речью, то есть разумное живое существо, отличие какового
от остального животного мира таким образом фактически опре-
деляется лишь как качественное. Иными словами — человек есть
венец творения природы. Однако XX век подверг сомнению и этот,
казалось бы, совершенно непоколебимый естественнонаучный
вывод. Как замечает христианский теолог Карлос Вальверде, та-
кие ученики Гуссерля, как Адольф Рейнах, РоманИнгарден, Алек-
сандр Койре, Эдит Штайн и другие, пришли к заключению, что
«есть некое ядро в человеке, которое не поддается феноменологи-
ческому описанию»10. И далее отмечает: «Дело в том, что вне свое-
го метафизического измерения человек перестает быть поистине
человеком»11. Как видим, ни один из обнаруживаемых в текстах
Аристотеля вариантов действительно не годится для окончатель-
ного определения того, что такое человек.

9 Пер. С.А. Жебелёва.
10 Вальверде 2000: 21.
11 Ibid.

333



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

2.

Современный итальянский философ Джорджо Агамбен в сво-
ей книге «Дело человека», пытаясь решить эту проблему и ссы-
лаясь на «Никомахову этику» Аристотеля, высказывает вполне
разумную мысль: для того чтобы определить, что такое человек,
надо понять, в чем именно заключается главное дело человека.
«Ибо, — как писал Аристотель, — не случайность, но целесооб-
разность присутствует во всех произведениях природы и притом
в наивысшей степени» (PA 1.5, 642a23–25)12. И мы видим, что Ари-
стотель в «Никомаховой этике» также пишет: «Может быть, это
получится лучше, если принять во внимание назначение (ἔργον)
человека, ибо, подобно тому как у флейтиста, ваятеля и всякого
мастера да и вообще [у тех], у кого есть определенное назначе-
ние и занятие (πρᾶξις), собственно благо и совершенство (τὸ ἔυ)
заключены в их деле (ἔργον), точно так, по-видимому, и у чело-
века [вообще], если только для него существует [определенное]
назначение» (NE 1.6, 1097b24–28)13.

Поскольку именно назначение человека и есть то, что прежде
всего интересует нас сейчас, присмотримся к данной постановке
вопроса. Первое, что обращает на себя внимание, — это то, что
за стоящим в русском переводе словом назначение у Аристотеля
употреблено греческое τὸ ἔργον, которое прежде всего переводит-
ся как дело, труд, занятие, работа. И здесь, мы видим, именно
так и стоит вопрос: каково дело человека, по аналогии с тем, что
у флейтиста дело — игра на флейте, у сапожника — тачать сапоги
и т.д. Но отсюда же возникает и главная трудность ответа; ведь
и флейтист, и сапожник являются еще и людьми, и, соответствен-
но, совсем не обязательно их ἔργον, πρᾶξις (занятие, дело), явля-
ясь делом рук человеческих, является в то же время и назначением
именно человека как человека.

Анализируя начало «Никомаховой этики», Дж. Агамбен обо-
значает возникающую здесь проблему:

12 Пер. В.П. Карпова.
13 Пер. Н.В. Брагинской.

334



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

Но в широком смысле под вопросом здесь оказывается сама при-
рода человека: он представляется живущим без дела, то есть ли-
шенным специфической природы и назначения. Если у него нет
присущего ему ἔργον, человек не может иметь и ἐνέργεια, деятель-
ности, которая могла бы определять его сущность: то есть тогда
он — существо чистой потенции, которая не исчерпывается ни-
какой идентичностью и никаким делом14.

Впрочем, как писал в середине прошлого века американский
философ Джон Уайльд в своей замечательной книге «Платонов-
ская теория человека»: «Мы все согласны с тем, что жизнь — это
одно, а τέχνη или профессия — другое… Каждое искусство ответ-
ственно только за определенную функцию, а не за другие, но
человек ответственен за все свои действия»15. И немного далее
Уайльд окончательно низводит эту попытку определения, при-
водя следующую простую истину: «Целое больше частей, сама
жизнь больше, чем один из ее аспектов. Следовательно, профес-
сия человека всегда меньше самого человека»16. Таким образом,
снова приходится признать, что τὸ ἴδιον собственно человека так
и остается неуловимым.

В первой книге «Никомаховой этики» Аристотель ставит за-
дачу еще и таким образом (NE 1.6, 1097b34–1098a2): «В самом деле,
жизнь представляется [чем-то] общим как для человека, так и для
растений, а искомое нами присуще только человеку»17. Пытаясь
найти это некое дело, присущее только человеку (ζητεῖται δὲ τὸ
ἴδιον, 1097b35), Аристотель предлагает вынести за скобки всё то
общее, что присуще всему живому (питание, рост, чувства):

Остается, таким образом, какая-то деятельная (πρακτική) [жизнь]
обладающего суждением [существа] (τὸ λόγον ἔχον). ⟨Причем од-
на его [часть] послушна суждению, а другая обладает им и мыс-
лит.⟩ (1098а4–5)18.
14 Агамбен 2023: 27.
15 Wild 1946: 88–89.
16 Ibid.: 91–92.
17 Здесь и далее пер. Н.В. Брагинской.
18 Добавленное в угловых скобках считается интерполяцией, отсылающей

к рассмотрению частей души.

335



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Здесь для нас важно отметить, что единственное отличие челове-
ка от всего прочего живого Аристотель видит в обладании чело-
веком многозначным греческим понятием «логос».

Как отмечает Ганс-Иоганн Глок: «Под логосомАристотель под-
разумевает способность — разум — особенно когда он различает
части души в зависимости от того, включают ли они логос»19.

Соответственно, следование разуму и должно быть, судя по
всему, той самой путеводной нитью, которая должна вывести че-
ловека на отличающий его от всего остального мира собственный
путь. И согласно Аристотелю, главной заботой человека как су-
щества, обладающего разумом, который присущ только человече-
ской душе, является следование разумной середине между избыт-
ком и недостатком. Стагирит поясняет, что человек как существо
разумное, во всех своих поступках руководствуясь знанием и ра-
зумом, никогда не будет стыдиться ничего из того, что сделает,
а значит — будет счастлив.

Но вот что отмечает по этому поводу Р.В. Светлов:
Сократ говорит, что Пан, сын Гермеса, или сам есть логос, или же
является братом логоса. Как и в случае логоса, его «гладкая» часть
находится среди богов, «косматая» же — среди толпы (Cra. 408b–
d). К слову, практически то же самое говорит о логосе Платон и во
второй книге «Государства». Там утверждается, что существует
два вида логоса, истинный (диалектика, наука) и ложный (миф).
Эта двойственность дублируется на уровне мифа, которыйможет
быть дурным и полезным (R. 376e–377c)»20.

Соответственно, делает вывод Светлов, «значимость разума без-
условна, именно он подтверждает нам вечность душевной приро-
ды, но его использование оказывается вполне амбивалентным»21.

В свою очередь, И.А. Протопопова замечает:
добродетель в понимании Платона — это никак не середина, обу-
словленная эмпирическим отстоянием от избытка и недостатка

19 Glock 2019: 158.
20 Светлов 2021: 497.
21 Ibid.: 498.

336



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

страстей, а поведение, вызванное девиацией, резким отклонени-
ем от середины22.

Дж. Уайльд еще в середине прошлого века так же отмечал:
Если человек не управляет рационально своими страстями и вле-
чениями, он должен быть ими управляем и достигать зла, а не
добра. Когда «иррациональная сила» садится в седло, она перево-
рачивает многие вещи одну за другой, и в конце концов, по мере
того, как ее власть расширяется, «она перевернет всю жизнь»23.

Таким образом, мы должны признать, что разум, которым мо-
гут руководить как благая, так и злая силы, не только весьма смут-
ный наш вожатый, но и в определенной степени, возможно, даже
менее надежный, чем разум остальных живых существ, не толь-
ко действующих (в отличие от человека) в полном согласии со
своей природой, но еще и каким-то образом умеющих общаться
и делиться необходимой для совместной жизни информацией.

В этом смысле весьма любопытную мысль в связи с рассмот-
рением трактата Аристотеля «О небе» высказывает профессор
античной философии Мюнхенского университета Кристоф Рапп,
отмечая два контрастирующих отличия человека и его «состоя-
ния»:

В отличие от другихживотныхи растений, людинаходятся в при-
вилегированном положении, так как могут в некоторой степени
участвовать в высшем благе. Это порождает амбиции и надеж-
ды. Однако, в отличие от существ, обладающих идеальными со-
стояниями, состояние людей в некотором роде вынужденное, по-
скольку им необходимо бороться и прилагать активные усилия,
чтобы воспользоваться своей привилегией. С этой точки зрения,
жизнь других животных и растений значительно легче24.

Человек вынужден производить неисчислимое количество
действий, поскольку в соответствии с устройством космоса, со-
гласно изложенной в трактате «О небе» Аристотеля концепцией,

22 Протопопова 2023: 359.
23 Wild 1946: 38.
24 Rapp 2019: 94.

337



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

чем дальше находится существо от цели — а целью является до-
стижение совершенства (счастья), — тем большее количество дей-
ствий должно оно совершать.

Иными словами, разум, которым, согласно Аристотелю, в от-
личие от животных обладает человек, — не только не исключи-
тельно человеческая привилегия, но он еще и отнюдь не является
гарантией ни добродетельности поведения, ни продвижения по
пути к счастью. Более того, следуя дальше этой логике рассужде-
ния, легко прийти к выводу о полном произволе, который совер-
шается в жизни благодаря этому особому человеческому довеску.
И если мы примем эти замечания как соответствующие действи-
тельности, нам придется принять и вытекающий из них вывод:
человек как ζῷον λόγον ἔχον способен, в отличие от всех прочих
живых существ, действовать не только в согласии с разумом, но
и вопреки ему. А, соответственно, и вопреки собственной природе?

В чем же в таком случае может заключаться назначение чело-
века?

3.

Как видим, проблемы антропологии проявляются на уровне
даже самых простых, на первый взгляд, базовых определений.
Однако является ли это отрицанием возможности существования
антропологии как науки? Ведь, как утверждает тот же К. Китц-
ман: «то, что делает науку таковой, — это ее предмет и характер-
ные термины, которые необходимы для того, чтобы правильно
понять этот предмет»25. И далее: «Ученый должен сначала уста-
новить факты о том, какими характерными свойствами обладает
данный вид, а затем попытаться найти наилучшие возможные
объяснения для этих фактов. Определения затем будут развивать-
ся вполне естественно»26. Это во-первых.

А во-вторых, требование Аристотеля — прежде чем начинать
исследование, сказать, о чем исследование, — совсем не предпо-

25 Kietzmann 2019: 30.
26 Ibid.: 31.

338



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

лагает необходимость дать окончательное определение предме-
та исследования. На каком основании зиждется убеждение в том,
что точное определение предмета исследования должно предше-
ствовать самому исследованию? Ведь, как пишет З.Н. Микеладзе
в статье «Основоположения логики Аристотеля», открывающей
второй том русского перевода «Сочинений» Стагирита:

Известно, что глобальное определение предмета какой-либо нау-
ки, учитывающее весь ход ее будущего развития, весь комплекс
проблем, могущих оказаться в кругозоре ее занятий, — безнадеж-
ное предприятие27.

Этоже самоеможно сказать и об определениипонятия «человек».
Ведь научное исследование совсем не должно являться лишь ил-
люстрацией данного определения, лишившись таким образом
своей главной сущности — поиска доказательств верности или
неверности первоначально высказываемых гипотез.

Если эти замечания верны, то верен и следующий вывод: эти-
ческие, политические и биологические сочинения Аристотеля
суть своего рода антропология, выдвигающая ряд фундаменталь-
ных гипотез определения человека и имеющая, таким образом,
полное право считаться фундаментом для науки, которая носит
название «doctrina humanae naturae».

Что же касается другого — фатального, на первый взгляд, за-
труднения — вопроса о том, какова истинная природа человека —
божественная или же физическая, свойственная и всем прочим
видам жизни на земле, — то и здесь также не должно быть ника-
ких разномнений. Во-первых, следует отчетливо осознать и, на-
конец, принять как аксиому, что какова бы ни была природа че-
ловека на самом деле, она равно свойственна и всему остальному
живому миру. А во-вторых, если божественное измерение жизни
уже существует в наших понятиях, то нам всё равно никуда те-
перь от него не деться. И путь восхождения от низшего к высше-
му может стать для нас той самой путеводной нитью, способной

27 Микеладзе 1978: 6.

339



Владимир Рохмистров / Платоновские исследования 23.2 (2025)

раскрыть назначение потенции, которой наделен человек от при-
роды, независимо от того, ведет ли она к истинному Богу или же
только к идее о неизбежности его существования.

Как сам Аристотель пишет в «Никомаховой этике»: «Подоб-
ная жизнь будет, пожалуй, выше той, что соответствует человеку,
ибо так он будет жить не в силу того, что он человек, а потому, что
в нем присутствует нечто божественное» (NE 10.7, 1177b26–27)28.

Ссылаясь на собранный из различных фрагментов «Протреп-
тик» Аристотеля, И.Р. Тантлевский пишет:

В нем Стагирит постулирует идею о том, что самость человека по
сути тождественна разумной «части / доле» (μέρος, μόριον) его ду-
ши; и именно в ней потенциально заключено его «блаженство»,
«божественность» и «бессмертие», и благодаря ей же оно дости-
гается29.

Сколь бы простым ни казалось нам это пропедевтическое
утверждение, именно оно более всего достойно служить путевод-
ной нитью для философской антропологии.

Литература

Агамбен, Д. (2023), “Дело человека” (пер. И. Кушнаревой под ред. Д. Фа-
рафоновой), Versus 3.2: 24–38.

Брагинская, Н.В. (1983), “Примечания к «Никомаховой этике» Аристоте-
ля”, in А.И. Доватур, Ф.Х. Кессиди (ред.), Аристотель. Сочинения в 4
томах, 4.687–752. М.: Мысль.

Вальверде, К. (2000), Философская антропология. Пер. Г. Вдовиной. М.:
«Христианская Россия».

Микеладзе, З.Н. (1978), “Основоположения логики Аристотеля”, in Id.
(ред.), Аристотель. Сочинения в 4 томах, 2.5–50. М.: Мысль.

Протопопова, И.А. (2023), “Анти-этика Сократа: Платон versus Аристо-
тель”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 17.1: 351–360.

28 Пер. Н.В. Брагинской.
29 Тантлевский 2019: 195.

340



Проблема антропологии: определение человека у Аристотеля

Светлов, Р.В. (2021), “Учение Платона о человеке revisited”, Вестник Перм-
ского университета. Философия. Психология. Социология 4: 493–499.

Скворцов, А.А. (2023), “О понятии души”, Платоновские исследования
19.2: 97–117.

Тантлевский, И.Р. (2019), “Учение Аристотеля о разумной части души
в контексте «сотериологии» Платона”, Платоновские исследования
10.2: 187–217.

Шелер, М. (1988), “Положение человека в космосе” (пер. А. Филиппова),
in П.С. Гуревич, Ю.Н. Попов (ред.), Проблема человека в западной фи-
лософии, 31–95. М.: Прогресс.

Glock, H.-J. (2019), “Aristotle on the Anthropological Di昀昀erence and Animal
Minds”, in G. Keil, N. Kre昀琀 (eds.), Aristotle’s Anthropology, 140–160. Cam-
bridge University Press.

Keil, G.; Kre昀琀, N. (2019), “Introduction”, in Iid. (eds.), Aristotle’s Anthropology,
1–22. Cambridge University Press.

Kietzmann, C. (2019), “Aristotle on the De昀椀nition of What It Is to Be Human”,
in G. Keil, N. Kre昀琀 (eds.), Aristotle’s Anthropology, 25–43. Cambridge Uni-
versity Press.

Rapp, Ch. (2019), “吀栀e Planetary Nature of Mankind: A Cosmological Per-
spective on Aristotle’s Anthropology”, in G. Keil, N. Kre昀琀 (eds.), Aristotle’s
Anthropology, 77–96. Cambridge University Press.

Wild, J. (1946), Plato’s吀栀eory of Man. An Introduction to the Realistic Philosophy
of Culture. Harvard University Press.

Protopopova, I. (2023), “吀栀e Anti-Ethics of Socrates: Plato versus Aristotle”,
ΣΧΟΛΗ (Schole) 17.1: 351–360. (In Russian.)

Svetlov, R. (2021), “Anthropology of Plato Revisited”, Perm University Herald.
Philosophy. Psychology. Sociology 4: 493–499. (In Russian.)

Skvortsov, A. (2023), “On the Concept of Soul in Plato’s Philosophy”, Platonic
Investigations 19.2: 97–117. (In Russian.)

Tantlevskij, I. (2019), “Aristotle’s Teaching on the Rational Part of Soul in the
Context of Plato’s ‘Soteriology’”, Platonic Investigations 10.2: 187–217. (In
Russian.)


