
Ирина Протопопова

Платон, Декарт и Лакан:
«трансцендентальный субъект» и «субъект желания»*

IRina PRotopopova
Plato, DescaRtes, and Lacan:

The “TRanscendental Subject” and the “Subject of DesiRe”

AbstRact. 吀栀e article deals with di昀昀erent types of “subjectivity” in Plato: on the one
hand, what may be called the “transcendental subject” in the language of Modern phi-
losophy, on the other, what may be compared to Lacan’s “split subject” and called
the “subject of desire”. In the 昀椀rst part, we show the methodological and theoretical
closeness of Plato and Descartes through the concepts of “radical doubt” and “aporia”,
the practices of “puri昀椀cation” and “detachment from the sensual”, as well as the idea
of the “obvious”. 吀栀e second part o昀昀ers a comparison of Lacan’s “split subject” and
Plato’s “erotic subject”, primarily from the point of view of the Lacanian interpreta-
tion of Plato’s Symposium in his Eighth Seminar, where the problem of psychoanalytic
“transference” is considered using the example of the relationship between Alcibiades
and Socrates. It is shown that such “subjectivity” is described by both Plato and Lacan
as being caused by a “lack” that is never eliminated and is replaced by a certain “vague
object of desire”, or Lacan’s “li琀琀le a”. And just as Plato’s Alcibiades places a certain
treasure, the agalma, “inside Socrates”, the receipt of which will help him gain wisdom,
so Lacan’s “patient” places an “object li琀琀le a” in the analyst. However, in both cases it
turns out to be 昀椀ction, because, in Socrates’ words about himself, he is “nothing”. In
conclusion, it is shown that the “subject” in Plato manifests itself in two basic modes:
αὐτὸ καθ’ αὑτό (“itself by itself”) and δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις (“through a di昀昀erent in
a di昀昀erent”). 吀栀e conclusion is drawn that Plato’s so-called subject is not at all a 昀椀xed
autonomous centered self and not a “transparent subject” connected by statements,
but a certain process, an in昀椀nite dynamic of subjectivation; both the “transcendental
subject” and the “subject of desire” are just di昀昀erent modes of such subjectivation.
KeywoRds: Plato, Descartes, Lacan, transcendental subject, subject of desire, lack,
transference.

© И.А. Протопопова (Москва). plotinus70@gmail.com. Платоновский исследова-
тельский научный центр, Российский государственный гуманитарный ун-т.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.02

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 23-18-00971, h琀琀ps://rscf.ru/project/23-18-00971/.

28



Платон, Декарт и Лакан…

«Общим местом» можно назвать утверждение, что в антично-
сти и в частности у Платона не было никакого «субъекта», что
«классический субъект» — изобретение Декарта, что это исклю-
чительно новоевропейская концепция и т.д.; всё это кажется мне
искусственным ограничением и неким историко-философским
предрассудком. Можно сказать, что Платон только и делал, что
искал этого самого «субъекта» и пытался показать разные мо-
дусы его существования. Странно было бы предположить отсут-
ствие такой философской темы, как «субъект», у греков, у кото-
рых γνῶθι σεαυτόν, «познай самого себя», было одной из самых
распространенных гном. У того же Платона эти вопросы: «кто я?»,
«что такое добродетели для человека?», «как правильно жить?» —
проходят красной нитью практически по всем диалогам. В этой
статье я попробую дать некоторый общую схему «субъектности»
у Платона, при этом исходить буду из двух известных и, так ска-
зать, конкурирующих концепций субъекта: первая — концепция
так называемого картезианского «прозрачного» субъекта, вто-
рая — концепция лакановского «расколотого» субъекта.

«Трансцендентальный субъект»: Платон и Декарт

Начну с «картезианского субъекта» в сопоставлении с Плато-
ном. Первое, что сближает Декарта и платоновского Сократа, —
это их поиск достоверного, подлинного основания знания и ра-
дикальное сомнение как важнейший шаг на этом пути1. Сократ
в «Апологии» объясняет, в чем он видит свое отличие от дру-
гих людей: они не осознают собственного незнания, а он осозна-
ет. Декарт сам упоминает Сократа в «Правилах для руководства
ума»: «если Сократ говорит, что он сомневается во всем, отсюда
с необходимостью следует: значит, он понимает по крайней ме-
ре то, что он сомневается, и, значит, он познает, что нечто может
быть истинным или ложным, и т.д.: ведь эти следствия с необхо-
димостью связаны с природой сомнения»2.

1 См. Протопопова 2022.
2 Декарт 1989: 120.

29



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Как видим, Декарт практически сближает свою позицию с со-
кратовской. В случае Сократа сомнения приводят к апории, то есть
интеллектуальному тупику, вызванному, как правило, противо-
речием. Дальше тупик либо преодолевается, либо человек возвра-
щается в состояние спячки3. Но как преодолевается апория? Пер-
вый шаг — осознание собственного незнания. Второй — переход
в новый регистр восприятия и мышления, некий сдвиг восприя-
тия, который приводит к новому опыту, не эмпирическому, а но-
этическому. В «Федоне» говорится об анамнесисе, который там
описывается не как воспоминание об эмпирических вещах и со-
бытиях, но как восхождение к схватыванию эйдосов. Приводится
пример «равенства самого по себе» и равных вещей: последние
схватываются как равные только благодаря тому, что в нас изна-
чально существует способность схватывать «равное само по се-
бе», хотя рефлексивно мы приходим к нему именно благодаря
эмпирическим вещам (Phd. 74–75).

Схватывание эйдосов означает, как говорится в 6 книге «Го-
сударства», что душа вне всяких образов движется эйдосами че-
рез эйдосы к беспредпосылочному началу (R. 510b). Здесь важ-
но, что душа не отделима от эйдосов, а они неотъемлемы от вос-
принимающей их души, а точнее — ума, нуса; о таком единстве
души и эйдосов говорится и в конце второго аргумента «Федо-
на» (Phd. 75cd). Это 4-й уровень сущего как единства восприятия
и воспринимаемого, вне-образный, вне-эмпирический, то есть
ноэтически-эйдетический. Он присутствует в каждой душе, но
это не то знание, которое можно «внести», внедрить извне, — на-
оборот, это простейший, фундаментальный уровень — то, что яв-
ляется условием схватывания и восприятия эмпирического чув-
ственного опыта, именно поэтому его с полным правом можно
назвать трансцендентальным4. Но обнаружение «в себе» этого
уровня требует некоторой философской практики.

3 Ср. слова Сократа о том, что он как овод пытается разбудить спящих афи-
нян (Ap. 30–31).

4 О трансцендентализме Платона см. Протопопова 2021a и 2021b.

30



Платон, Декарт и Лакан…

В начале «Федона» Сократ говорит об очищении: «А очище-
ние (κάθαρσις) — не в том ли оно состоит, чтобы как можно тща-
тельнее отрешать душу тела, приучать ее собираться из всех его
частей, сосредоточиваться самой по себе и жить, насколько воз-
можно, наедине с собою, освободившись от тела как от оков?»5

В третьем аргументе «Федона» Сократ многократно описыва-
ет эту практику примерно теми же словами, и это происходит
словно формульное повторение неких заклинаний, о которых
сам же Сократ говорит незадолго до этого (Phd. 77e8: ἐπᾴδειν; 78a1:
ἐπῳδόν). Он повторяет, что нужно выявлять, «до какой степени
обманчиво зрение, обманчив слух и остальные чувства, убеждая
отдаляться от них, не пользоваться их службою, насколько это воз-
можно, и советуя душе сосредоточиваться и собираться в себе са-
мой, верить только себе, когда, сама в себе, она мыслит о том, что
существует само по себе, и не считать истинным ничего из то-
го, что она с помощью другого исследует из других вещей, иначе
говоря — из ощутимых и видимых, ибо то, что видит душа, умо-
постигаемо и безвидно»6.

Как видим, здесь важнейшее противопоставление αὐτὴ καθ’
αὑτήν αὐτὸ καθ’ αὑτό (сама по себе воспринимает само по себе)
и δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις ὂν ἄλλο (воспринимает иное через иное
в ином). То, что само по себе, несоставно, вечно, неизменно, бес-
смертно; о «несоставности» (τὰ ἀσύνθετα) души говорит Сократ
в начале третьего аргумента «Федона» (Phd. 78cd), и это вроде бы

5 Κάθαρσις δὲ εἶναι ἆρα οὐ τοῦτο συμβαίνει, ὅπερ πάλαι ἐν τῷ λόγῳ λέγεται,
τὸ χωρίζειν ὅτι μάλιστα ἀπὸ τοῦ σώματος τὴν ψυχὴν καὶ ἐθίσαι αὐτὴν καθ’ αὑτὴν
πανταχόθεν ἐκ τοῦ σώματος συναγείρεσθαί τε καὶ ἁθροίζεσθαι, καὶ οἰκεῖν κατὰ τὸ
δυνατὸν καὶ ἐν τῷ νῦν παρόντι καὶ ἐν τῷ ἔπειτα μόνην καθ’ αὑτήν, ἐκλυομένην ὥσπερ
[ἐκ] δεσμῶν ἐκ τοῦ σώματος; (Phd. 67c1; пер. С.П. Маркиша).

6 ὅτι ἀπάτης μὲν μεστὴ ἡ διὰ τῶν ὀμμάτων σκέψις, ἀπάτης δὲ ἡ διὰ τῶν ὤτων
καὶ τῶν ἄλλων αἰσθήσεων, πείθουσα δὲ ἐκ τούτων μὲν ἀναχωρεῖν, ὅσον μὴ ἀνάγκη
αὐτοῖς χρῆσθαι, αὐτὴν δὲ εἰς αὑτὴν συλλέγεσθαι καὶ ἁθροίζεσθαι παρακελευομένη,
πιστεύειν δὲ μηδενὶ ἄλλῳ ἀλλ’ ἢ αὐτὴν αὑτῇ, ὅτι ἂν νοήσῃ αὐτὴ καθ’ αὑτὴν αὐτὸ
καθ’ αὑτὸ τῶν ὄντων· ὅτι δ’ ἂν δι’ ἄλλων σκοπῇ ἐν ἄλλοις ὂν ἄλλο, μηδὲν ἡγεῖσθαι
ἀληθές· εἶναι δὲ τὸ μὲν τοιοῦτον αἰσθητόν τε καὶ ὁρατόν, ὃ δὲ αὐτὴ ὁρᾷ νοητόν τε καὶ
ἀιδές (Phd. 83ab).

31



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

противоречит описанию души в «Государстве», где выделяются
три разных начала (R. 439–442). Но это «несоставное» и «простей-
шее» относится именно к высшему уровню восприятия сущего
душой. Состояние, когда душа мыслит сама по себе то, что само
по себе (νοήσῃ αὐτὴ καθ’ αὑτὴν αὐτὸ καθ’ αὑτὸ τῶν ὄντων) — вос-
хождение, анагогия, к «высшему» и одновременно простейшему,
фундаментальному уровню схватывания, наиболее отдаленному
от телесного.

Декарт тоже отказывает телесному в познании: «Разум следу-
ет тщательно отвлекать от всех этих вещей, с тем чтобы он воз-
можно более ясно познал свою собственную природу»7. Мы пом-
ним, как Декарт описывает свое наблюдение за воском, его изме-
нениями под воздействием огня и т.д., и делает вывод, что, при-
нимая разные формы, воск оказывается для восприятия только
протяженностью, причем это не чувственное восприятие, а чи-
стое умозрение (mentis inspectione). В конце второго размышле-
ния он возвращается к своему замыслу о нахождении чего-то на-
дежного и достоверного: «коль скоро я понял, что сами тела вос-
принимаются, собственно, не с помощью чувств или способности
воображения, но одним только интеллектом, причем восприни-
маются не потому, что я их осязаю либо вижу, но лишь в силу
духовного постижения (intellectus), я прямо заявляю: ничто не мо-
жет быть воспринято мною с большей легкостью и очевидностью,
нежели мой ум»8.

Важно, как Декарт рассуждает здесь о воображении в сопостав-
лении с умом: воображать — значит созерцать форму или образ
телесной вещи. Но всё, относящееся к телесной природе, — это
сон; «ни одна из вещей, кои я могу представить себе с помощью
воображения, не имеет отношения к имеющемуся у меня знанию
о себе самом»9.

Тема сна так же важна в этом контексте для Декарта, как и для
Платона, который в «Теэтете» (吀栀t. 158cd) показывает, что сон

7 Декарт 1994: 24.
8 Ibid.: 28.
9 Ibid.: 24.

32



Платон, Декарт и Лакан…

и явь по ощущениям, αἴσθησις, различить невозможно, то есть
у нас нет внешнего критерия истины, но и во сне, и наяву тре-
угольник останется самим собой, то есть мы сохраняем способ-
ность различать и отождествлять, неважно, какое это будет со-
держание, пусть самое фантастическое; главное — остаются базо-
вые акты схватывания, которые в «Софисте» описаны как «вели-
кая пятерица». Она выступает как некое неслиянное и нераздель-
ное единство и одновременно как совершенное бытие, которому
причастны душа, жизнь, движение и ум (Sph. 249a, 254–259). Под-
черкнем, что «великая пятерица» представляет собой тип квази-
делимого эйдоса и существует по принципу «Троицы»: неслиян-
но и нераздельно10.

Декарт рассуждает очень похоже. В «Размышлениях о первой
философии» он обращается к аргументу о сновидениях, чтобы
показать, что основанием нашего «я» оказывается ум:

Тут меня осеняет, что мышление существует (cogitatio est): ведь
одно лишь оно не может быть мной отторгнуто. Я есмь, я су-
ществую — это очевидно. Но сколь долго я существую? Столько,
сколько я мыслю. Весьма возможно, если у меня прекратится вся-
кая мысль, я сию же минуту полностью уйду в небытие. Итак,
я допускаю лишь то, что по необходимости истинно. А именно,
я лишь мыслящая вещь (res cogitans), иначе говоря, я — ум (mens),
дух (animus), интеллект, разум (ratio)11.

Ego existo, «я существую»: когда это «я» схватывается как осо-
знание любых процессов, «внешних» или «внутренних», оно по
необходимости истинно в качестве факта осознавания. «Итак, что
же я есмь? Мыслящая вещь»12. Таким образом, ум, или сознание,
оказывается другим именем «я», «субъекта», и он же — един-
ственным прочным и достоверным основанием познания. У Пла-
тона это инстанция αὐτὸ καθ’ αὑτό, «само по себе», что он опи-
сывает неоднократно в разных диалогах. Это нечто неизменное,

10 О важнейших типах эйдосов у Платона см. Протопопова 2018.
11 Декарт 1994: 23.
12 Ibid.: 24.

33



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

не подлежащее рождению и гибели, простое, несоставное: это са-
ма себя воспринимающая душа, воспринимающая именно в ка-
честве вечных эйдосов, которые, как было сказано, существуют
как некий несоставный эйдос.

Для Декарта это основание — самое простое и очевидное,
и Платон в «Пармениде» признает эйдосы как основание мыш-
ления, причем ноэсис исходит из простейшего: «единое» (первая
гипотеза) и «единое есть» (вторая гипотеза). «Единое есть» — вот
это и есть, как ни странно, основание «субъектности». Понятно,
что это не эмпирический субъект, не доксический или мимети-
ческий субъект13, если использовать язык Платона — это то, что,
пользуясь уже языком современной философии, можно назвать
трансцендентальным субъектом, то есть это уровень самих усло-
вий ноэсиса как восприятия любого дальнейшего опыта.

Но обратимся еще раз к Декарту: «Итак, что же я есмь? Мысля-
щая вещь. А что это такое — вещь мыслящая? Это нечто сомнева-
ющееся, понимающее, утверждающее, отрицающее, желающее,
не желающее, а также обладающее воображением и чувствами»14.

И вот тут мы с удивлением замечаем не только интеллекту-
альные процессы, связанные с чистым ноэсисом, но и дианоэти-
ческие процедуры — утверждение, отрицание, и более того — же-
лание, воображение и чувства, что по Платону относится к дру-
гим регистрам существования души. Но думаю, что не стоит при-
писывать Декарту психологизацию и некое «обэмпиричивание»
cogito как мыслящей вещи. Думается, здесь декартовская мысля-
щая вещь— это прежде всего осознание всех названных процессов.
То есть содержание воображения, как было показано в цитате вы-
ше, есть нечто «телесное», а схватывание этого воображаемого
сознанием — уровень mens.

У Платона же это как бы разные этажи сущего, как он описыва-
13 О«миметическом»и «подлинном» субъекте уПлатона подробнее см. Про-

топопова 2023.
14 Декарт 1994: 24. Sed quid igitur sum? Res cogitans. 儀甀id est hoc? Nempe du-

bitans, intelligens, a昀케rmans, negans, volens, nolens, imaginans quoque, & sentiens
(Descartes 1904: 28).

34



Платон, Декарт и Лакан…

ет их в «разделенной Линии» 6 книги «Государства» и, конечно
же, как разные начала души в книге 4. То есть трансценденталь-
ное, ноэтически-эйдетическое «я» у Платона — это τὸ λογιστικόν
книги 4 и νόησις книги 6 «Государства». Что касается других на-
чал — τὸ ἐπιθυμητικόν, желающее, и τὸ θυμοειδές, яростное, или
своенравное, — это другие, так сказать, составляющие субъектно-
сти, которые позволяют нам сейчас перейти к лакановскому «рас-
колотому» субъекту.

«Субъект желания»: Платон и Лакан

Лакановский субъект — это субъект расколотый, субъект не-
полноты, утраты и нехватки. Он возможен лишь ввиду своей
нецелостности, расщепленности. «Человек — это субъект, центр
которого смещен (décentré)», говорит Лакан на втором своем се-
минаре, посвященном фрейдовской теории я (1954–1955)15. И пря-
мо в начале этого семинара сталкиваются все наши персонажи:
Лакан сначала упоминает Платона, его диалоги «Менон» и «Про-
тагор», а потом Декарта, причем описывает его cogito именно как
некое «прозрачное я» с ясными свойствами:

Однако его я мыслю, следовательно я существую—фундаменталь-
ныйпринцип для всего, что относится к новой субъективности, —
не так прост ⟨…⟩, и находятся люди, готовые признать в нем чи-
стой воды надувательство. Если правда, что сознание прозрачно
для самого себя и осознает себя как таковое, то ясно, что я (je)
не становится от этого для него прозрачнее. Восприятие объекта
сознанием не дает ему немедленного представления о его свой-
ствах. То же самое характерно и для восприятия сознанием я. Дру-
гими словами, даже если я действительно предстает нам в акте ре-
флексии, где сознание прозрачно для себя самого как непосред-
ственно данное, это вовсе не значит еще, что реальность эта —
заключить о существовании которой уже само по себе немало —
оказывается тем самым всецело исчерпана16.
15 Лакан 1999: 69. Здесь и далее мы в основном сохраняем предложенную рус-

ским переводчиком Лакана передачу его терминов moi – je как я – Я.
16 Ibid.: 12.

35



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Но в том-то и дело, что для Декарта это вовсе не исчерпанность
и не какое-то «центрированное я» с ясными свойствами. Он сам
говорит. что вовсе не отвергает «другое»17. У Декарта cogito — это
не «центр я», а схватывание всех актов — сомнения, желания, во-
ображения и т.д. как данности; при этом данность актов созна-
ния этому сознанию вовсе не означает наличие некоего автоном-
ного я как субстанции. Тем не менее картезианский субъект в ка-
честве «центрированного я» становится для философии 20 века
неким жупелом, главным врагом, которому нужно противосто-
ять, как и платонизму в качестве метафизики. Вот и Лакан после
картезианского субъекта вспоминает Сократа и говорит, что для
современника Сократа я, пусть оно мало похоже на картезиан-
ское, должно было располагаться в центре: «и то, и другое лежали
в основании, в центре»18.

Лакан считает, что революцию в изучении субъективности
произвел Фрейд, отказавшись приравнивать «я» к разуму и де-
центрировав это «я». «Попробуем держаться пока этой топологи-
ческой метафоры — субъект децентрирован по отношению к ин-
дивиду. Фраза „Я — это другой“ заключает в себе именно этот
смысл»19.

Однако и сам Лакан почти за 20 лет до этого семинара выска-
зал концепцию о роли образа другого как «себя» на так называе-
мой стадии зеркала: идентификация возникает при ассимиляции
субъектом своего образа (image)20. На втором семинаре он ставит
главной целью изучение Я, эго:

Нам предстоит лишить его привилегии, которой он обязан неко-
ему подобию очевидности, которое на самом деле — я не устаю
на тысячи ладов вам это повторять — возникло в истории вполне
случайно. Понятие Я представляется ныне столь очевидным бла-
годаря определенному особому статусу, которым обладает созна-
ние в качестве уникального, индивидуального и ни к чему не

17 Декарт 1994: 9.
18 Лакан 1999: 13.
19 Ibid.: 16.
20 Лакан 1997: 8.

36



Платон, Декарт и Лакан…

сводимого опыта. Имея в центре своем опыт сознания, интуиция
собственного Я завораживает нас, и для того, чтобы нашу концеп-
цию субъекта выстроить, от чар этих прежде необходимо освобо-
диться»21.

Лакан пытается освободить слушателей от чар субъекта, по-
вторяя вслед за Фрейдом, что реальность субъекта располагает-
ся в бессознательном. На этом же семинаре он заявляет: «Субъ-
ект — это никто. Он разложен, расчленен. И он блокируется, он
вбирается в себя либо образом другого, одновременно обманчи-
вым и уже реализованным, либо собственным образом в зерка-
ле. Там, в этом образе, он обретает единство»22. Леклер в дискус-
сии с Лаканом говорит, что вместо одного идола, субъекта, Ла-
кан переносит идолопоклонство на другой предмет: «в данный
момент это больше не субъект — это другой, образ, зеркало»23.
В контексте темы зеркал и образов и переходя к Платону, вспом-
ним многочисленные античные мифы, в которых «расколотость
Я» показана через влюбленность в отражение. Мы знаем миф
о Нарциссе, влюбившемся в свое отражение, — по другой версии
он любил свою сестру-близнеца, а когда она погибла на охоте,
стал смотреть в воды реки, чтобы в себе увидеть сестру. Здесь
мы видим некую инверсию в отношении себя и другого: смот-
реть на себя, чтобы находить другого. Известный миф о раско-
лотости единого — это и миф о Дионисе Загрее, которого одоле-
вают титаны, очаровав его зеркалом, то есть отражением. Из-за
очарованности отражением божественная монада разделяется на
части, то есть Диониса раздирают на части титаны, и тем самым
единство божественной монады превращается в расколотый эм-
пирический мир. Такие же сюжеты о падении из божественного
единства в раздробленную множественность эмпирического ми-
ра, когда падение вызвано очарованностью отражением, мы на-
ходим, например, в «Поймандре» или в гностических трактатах
о падшей Софии-Ахамот. Смысл этих мифов — страдание от рас-

21 Лакан 1999: 85.
22 Ibid.: 79.
23 Ibid.: 81.

37



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

колотости, отделенности от собственного образа и жажда восста-
новления утерянного единства.

В платоновском «Пире» эта тема рассматривается через приро-
ду Эрота. Лакан подробно разбирает «Пир» в восьмом семинаре,
посвященном теме переноса24. Здесь он рассматривает отноше-
ния Алкивиада и Сократа как модель отношений переноса у па-
циента и аналитика.

В «Пире» Эрот связан с изначальным расщеплением, что заяв-
лено в речи Аристофана о разделении совершенныхшаров, в том
числе андрогинов, надвое. Будучи отколотой от целого, его быв-
шая часть стремится вернуться к целостности, то есть Эрот опре-
делен нехваткой, связанной с первичнымрасщеплением: Аристо-
фан описывает эрос как стремление вернуться к нашей «древней
природе», воссоединиться с другим как собственным образом. Но
люди не знают, чего они хотят, душа только смутно предугадыва-
ет свое подлинное желание (μαντεύεται ὃ βούλεται, καὶ αἰνίττεται,
Smp. 192d).

И всё же здесь Эрот еще бог, а вот у Сократа, который переска-
зывает Диотиму, он превращается в даймона — это и есть «субъ-
ект желания», определяемый и гонимый нехваткой. Сократ го-
ворит Агафону, определяя желание: «Следовательно, и этот че-
ловек, и всякий другой желает того, чего нет налицо, чего он не
имеет, что не есть он сам и в чем испытывает нужду, и предметы,
вызывающие любовь и желание, именно таковы?» (Smp. 200e)25

Проходя ступени эротической лестницы красоты, «субъект же-
лания» как бы отбрасывает различные формы идентификации —
телесную, этическую, научную, даже философскую, связанную
с вне-образным постижением эйдосов, — и за пределами всех
форм может достичь «прекрасного самого по себе», которое опи-
сывается как «ничто», свободное от каких-либо свойств, слива-
ющееся с таким же воспринимающим, который перестает быть
каким-либо «субъектом» (Smp. 210–212). Но стремление запол-
нить нехватку не может надолго увенчаться успехом, поскольку

24 Лакан 2019.
25 Здесь и далее пер. С.К. Апта.

38



Платон, Декарт и Лакан…

Эрот не бог, а даймон, которому по природе определено то вос-
кресать, то погибать.

Природа Эрота обусловлена его родителями и способом рож-
дения: Пения — «нехватка», нищенка, подкрадывается к вышед-
шему из божественных покоев в сад опьяневшему Поросу («пол-
нота») и зачинает от него Эрота. Пения-нехватка беременеет от
«полноты» и рождает желание. То есть Эрот, обусловленный
нехваткой, обусловлен всегда и полнотой (описанной как «ни-
что»), в нем всегда есть семя полноты, к которой он стремится в ее
отсутствие. Но стремится он сам не знает к чему, поскольку исхо-
дит из полноты бессознательно. Желание полноты и самодоста-
точности, αὐτὸ καθ’ αὑτό, подменяется и трактуется как желание
разных воображаемых объектов, достижение которых никогда не
приносит окончательного удовлетворения. Таким образом, рас-
колотый субъект неосознанно стремится к бессубъектному един-
ству, но никогда его не достигает — в этом трагедия децентриро-
ванного Я по Лакану.

Как с этим связана тема переноса? Тут у Лакана вступает в игру
объект «маленькое a», этот «смутный объект желания». Люди не
знают, чего хотят друг от друга. На уровне зеркала — это стрем-
ление идентифицироваться со своим отражением в Другом, по-
лучить от него тот собственный образ, который тебя устроит, ин-
корпорировать свой образ в глазах Другого. Но этот образ нужно
как-то получить, и эрос — это стремление получить его у объекта
желания, то есть твое желание — это получение желания другого,
который тебя признает «кем-то». При этом аналитик — это такой
специальный другой, на которого пациент переносит свое жела-
ние. «Маленькое a» — это воображаемый образ себя, который мы
пытаемся найти у другого. Иными словами, психоаналитик дол-
жен представлять или заключать в себе отсутствующий объект
желания.

Сам факт наличия переноса ставит нас в положение того, кто
хранит внутри себя агалму, главный предмет, вокруг которого
анализ субъекта строится, — предмет, соотнесенный, связанный,
с тем мерцанием субъекта, которое и формирует, согласно нашей

39



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

теории, фундаментальныйфантазм, задавая томесто, где субъект
может зафиксировать себя в качестве желания26.

Термин агальмаЛакан берет уПлатона—именно ἀγάλματα как
некое тайное сокровище, сокрытое в Сократе, подозревает в нем
Алкивиад. Лакан подробно разбирает стремление сформировать
воображаемое я через отношение Алкивиада к Сократу, где Алки-
виад желает получить у Сократа знание о себе самом и природе
собственного желания как некую мудрость, но получает только
одно: Сократ говорит ему, приглядись ко мне внимательнее, я ни-
что, οὐδὲν ὤν (Smp. 219a2).

Вот это «ничто» Лакан и делает основным в трактовке отноше-
ний Алкивиада и Сократа. Сократ знает, что в нем нет никакого
содержания, которое можно передать другому. Более того, он зна-
ет, что, по словам Лакана, «объект a — всегда зияние, абсолютная
нехватка (нехватка бытия на уровне желания), причина желания
как такового. Следует понимать, что объект a никогда не есть объ-
ект, к которому стремится человек, это не „желанный“ объект, не
объект желания, поскольку абсолютная нехватка никогда не мо-
жет быть представлена в сознании, но всегда присутствует лишь
в бессознательном»27.

Почему так происходит? По Лакану, Сократ — господин озна-
чающих, кроме них, у него нет ничего: «он возводит означающее
в верховную степень, в степень единственной основы для досто-
верности»28. На мой взгляд, в этом и заключается некий промах
интерпретации Платона Лаканом. Он видит в οὐδὲν ὤν господ-
ствующуюдляСократа роль означающих, не замечая параллелиз-
ма сцены соблазнения Сократа Алкивиадом и восхождения по
эротической лестнице в мистериальной речи Диотимы. Сократ
как «ничто» в постели с Алкивиадом — это не просто метафо-
ра, это параллель к тому «ничто», которое описано в кульмина-
ции речи Диотимы как «прекрасное само по себе». Прозрачность

26 Лакан 2019: 213. Предпочитаем передать ἄγαλμα кириллицей как агальма.
27 Абаджиди 2018.
28 Лакан 2019: 115.

40



Платон, Декарт и Лакан…

субъекта для Сократа, обусловленная исключительно достовер-
ностью означающих, — вот в чем ошибается Лакан. Безусловно,
именно непрозрачное является у Платона главным — поскольку
оно находится за пределами бытия и высказывания, это непости-
жимая трансцендентная причина всех сфер сущего, выходящая
за их пределы, неустранимая и несказуемая.

Таким образом, Сократ у Платона воплощает оба модуса су-
ществования сущего: и αὐτὸ καθ’ αὑτό, где он «ничто» как «пре-
красное само по себе», и он же — δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις ὂν ἄλλο, то,
что всегда «по отношению к иному», обусловленное разделенно-
стью и нехваткой эмпирического мира и проявляющееся в беско-
нечном потоке образов (отсюда всегдашнее притворство Сократа
и смена масок29). Получается, что так называемый субъект у Пла-
тона — вовсе не фиксированное автономное центрированное
Я и не «прозрачный субъект», связанный высказываниями, но
некий процесс, бесконечная динамика субъективации (исполь-
зуя слово Фуко); при этом и «субъект желания», и «трансценден-
тальный субъект» — лишь разные модусы такой субъективации.

Литература

Абаджиди, Д. (2018), “Наслаждение Вещью. Беглый ликбез по Лакану”.
URL: h琀琀ps://stol.guru/pulse/essays/lacan-2018-04-18.

Декарт, Р. (1989), “Правила для руководства ума” (пер. М.А. Гарнцева), in
В.В. Соколов (ред.), Рене Декарт. Сочинения в 2 томах, 1.77–153. М.:
Мысль.

Декарт, Р. (1994), “Размышления о первой философии” (пер. С.Я. Шейн-
ман-Топштейн), in В.В. Соколов (ред.), Рене Декарт. Сочинения в 2 то-
мах, 2.3–72. М.: Мысль.

Лакан, Ж. (1997), “Стадия зеркала и ее роль в формировании функции
Я” (пер. А.К. Черноглазова), in Id., Инстанция буквы, или судьба разу-
ма после Фрейда. М.: «Русское феноменологическое общество»; Из-
дательство «Логос».
29 Не случайно Алкивиад, восхваляющий Сократа как обладателя внутрен-

них сокровищ, перед этим говорит: «Разве ты не знаешь: что бы он тут ни гово-
рил, всё обстоит как раз наоборот» (Smp. 214d).

41



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Лакан, Ж. (1999), Семинары. Книга 2: «Я» в теории Фрейда и в технике пси-
хоанализа (1954/1955). Пер. А.К. Черноглазова. М.: Издательство «Гно-
зис»; Издательство «Логос».

Лакан, Ж. (2019), Семинары. Книга 8:Перенос (1960/61). Пер. А.К. Черногла-
зова. М.: Издательство «Гнозис»; Издательство «Логос».

Протопопова, И.А. (2018), “Два типа эйдосов и два типа причастности:
«Парменид» и «Гиппий Больший»”, Платоновские исследования 9.2:
72–80.

Протопопова, И.А. (2021a), “«Метафизика» и «феноменология» у Плато-
на («Федон»)”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 15.1: 342–354.

Протопопова, И.А. (2021b), “Платон и Гуссерль. Рецензия на статью”,Пла-
тоновские исследования 15.2: 350–357.

Протопопова, И.А. (2022), “Платон и Декарт: «радикальное сомнение»”,
Платоновские исследования 17.2: 11–27.

Протопопова, И.А. (2023), “Сократ и подражатели: «миметический»
и «подлинный» субъект у Платона”, Платоновские исследования 19.2:
81–96.

Descartes, R. (1904), Œuvres, publiée par Ch. Adam et P. Tannery. Vol. 7: Med-
itationes de prima philosophia. Paris: Léopold Cerf.

Protopopova, I. (2018), “Two Types of Eidos and Two Types of Participation:
吀栀e Parmenides and the Hippias Major”, Platonic Investigations 9.2: 72–80.
(In Russian.)

Protopopova, I. (2021a), “‘Metaphysics’ and ‘Phenomenology’ in Plato (the
Phaedo)”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 15.1: 342–354. (In Russian.)

Protopopova, I. (2021b), “Plato and Husserl. Article review”, Platonic Investi-
gations 15.2: 350–357. (In Russian.)

Protopopova, I. (2022), “Plato and Descartes: 吀栀e ‘Radical Doubt’”, Platonic
Investigations 17.2: 11–27. (In Russian.)

Protopopova, I. (2023), “Socrates and Imitators: Plato’s ‘Mimetic’ and ‘Authen-
tic’ Subjects”, Platonic Investigations 19.2: 81–96. (In Russian.)


