
4.

Переводы и публикации

Павел Соколов

Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия
против ангелологической ноэтики «философствующих»*

Pavel SoKolov
What Did Allah CReate FiRst? Taqī ad-Dīn Ibn Taymiyya

Against the Angelological Noetics of the “PhilosophizeRs”

AbstRact. 吀栀is article deals with the critique of angelological noetics of Muslim
Aristotelians, primarily in the version of Ibn Sina, in two treatises wri琀琀en by the fa-
mous medieval theologian of the Hanbali madhhab, Taqī al-Dīn Ibn Taymiyya (1268–
1328), 吀栀e Rebu琀琀al of the Logicians (Kitāb ar-radd ʿalā al-manṭiqiyyīn) and 吀栀e Book of
Safadiyya (Kitāb aṣ-Ṣafadiyya). 吀栀e article contains a commented translation of the
two texts from these treatises: the chapter on the true reality of angels from the Rebut-
tal and the section on what Allah created 昀椀rst from the Safadiyya. Despite the small
size and apparent simplicity of both these fragments, one can scarcely 昀椀nd a meta-
physical or theological aporia that is not re昀氀ected in them. Over the course of several
pages, judjements are rendered on the 昀椀rst created being, existence, ontological sta-
tus, and the relation of “separate substances” (minds, souls) to the 儀甀rʾanic angels,
Allah’s knowledge of individual events and states, the nature of prophetic knowledge,
and the legitimacy of using abstractions in various disciplines. Skillfully combining
hadith expertise and rational argumentation, Ibn Taymiyya presents falsafa (which he
disdainfully calls mutafalsifah) as the heir to Sabaean polytheism and the source of
numerous Islamic “innovations” including Ismailism and the “extreme” Su昀椀sm of Ibn
Arabi and Ibn Sabʿin.
KeywoRds: Peripatetic noetics, Muslim angelology, Ibn Taymiyya, hadith sciences.

© П.В. Соколов (Москва). alharizi12@gmail.com. Московский физико-техничес-
кий институт.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.14

* Статья подготовлена в рамках работы Центра междисциплинарных иссле-
дований Московского физико-технического института.

342



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Перипатетическое учение об активноминтеллекте так, как оно
изложено в III книге «О душе» (Arist. An. 4310a10–26), в сопряже-
нии с неоплатонической теорией эманации было в Средние ве-
ка территорией самых причудливых синтезов метафизики, тео-
логии и экзегезы, причем в лоне всех трех великих авраами-
ческих религий. Так, например, выходец из прославленной се-
мьи Тиббонидов и последовательМаймонидаМоше б. Тиббон ви-
дел отделенный ум הנפרד) (השכל в таинственном возлюбленном
Песни Песней, с которым человеческая душа сливается (דבקות)
в поцелуе, открывающем эту «оскверняющую руки» эпиталаму
(Песн. 1:2)1. Христианская традиция сплавила в единой «золотой
цепи» ангельскую иерархию Пс.-Дионисия Ареопагита, лестви-
цу неоплатонических ипостасей и иерархию небесных тел. Му-
сульманская мысль восприняла позднеантичный синтез эмана-
ции (араб. fayḍ) и аристотелевской концепции активного интел-
лекта еще со времен появления неоплатонических псевдоэпигра-
фов, Plotiniana и Procliana Arabica, и очень быстро, уже в «Багдад-
ском кружке» аль-Кинди, эта конструкция обрела права граждан-
ства в исламской фальсафе. Связь же ангелов с планетами в ис-
ламе почти современна рождению этой религии: еще Ибн Абба-
су, сподвижнику Пророка и одному из самых авторитетных му-
фассиров и мухаддисов ранней уммы, приписывается идея соот-
ветствия между семью небесами и семью ангелами2. В золотой
век арабского перипатетизма самым влиятельным автором, раз-
рабатывавшим синтез ноэтики и ангелологии, был, без сомнения,
Ибн Сина. Этому предмету посвящены как значимые части его
«Метафизики», так и специальный «Трактат об ангелах». Даже
многие оппоненты фальсафы, такие как Абу Хамид аль-Газали,
принимали основные положения ее ангелологической ноэтики,
в частности отождествление десятого отделенного ума с ангелом
Джибрилем3.

1 Fraisse 2004: 197–199.
2 Colby 2008: 29–50.
3 См. Treiger 2012.

343



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Радикальные критики этой идеи заявляют о себе уже в пост-
классическийпериодистории средневековоймусульманскоймы-
сли, когда «вид философов в собственном смысле слова уже исче-
зает», на смену фальсафе приходит «мутафальсифа» (post-falasifa
philosophizing, по точному определению Яхьи Мишо)4, а в среде
ханбалитского мазхаба формируется то, что позднее получит на-
именование «салафизма». Пожалуй, одним из самых известных
и принципиальных такого рода авторов был ханбалитский тео-
лог эпохи Мамлюков Таки ад-Дин Ибн Таймия (1263–1328). Ибн
Таймия, о котором один из его современников и друзей,Шамс ад-
Дин аз-Захаби, как-то заметил, что он, когда работал, словно сра-
жался со львом, вел борьбу сразу на всех фронтах: против фило-
софов и суфиев, шиитов и ишракитов, крестоносцев и монголов.
Один из крупнейших специалистов по наследию мамлюкского
теолога, Яхья Мишо, справедливо охарактеризовал его как «само-
го глубокого читателя фаласифа после Фахр ад-Дина Рази»5. Апо-
геем антифилософской кампании Ибн Таймии стали 1309–1317 го-
ды — время между его тюремным заключением в Александрии
и «вторым дамасским периодом». Именно в эти годы он создал
самые знаменитые свои труды: «Политику на основе шариата»,
«Предотвращение противоречий между разумом и традицией»
и «Опровержение логики». Тогда же выходит в свет не столь из-
вестный, но не менее важный текст под названием «Книга Са-
фадия», названный так по названию местечка Сафад в Северной
Палестине (известный еще с библейских времен Цфат, ныне в Се-
верном округе Израиля), главной темой которой стало опровер-
жение натуралистической трактовки чудес. В этих трудах фило-
софы оказываются помещены в общий ряд изобретателей «недоз-
воленных новшеств» (bidʿah) вместе с ишракитамии радикальны-
ми суфиями: так, например, в одном из разделов он предприни-
мает, en bloc, опровержение Ибн Хайсама, Сухраварди, Ибн Сины
и «других философов», а в «Опровержении логиков» делает ме-

4 Michot 2000: 602.
5 Michot 2000: 599.

344



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

тафизику Ибн Сины ответственной за аллегорическую интерпре-
тацию шариата у исмаилитов6.

Это размывание границ между фальсафой и другими форма-
ми ереси и ширка в «Опровержении» опирается на специфиче-
скую историософию, конструируемую автором. По мнению мам-
люкского богослова, философы ведут свое происхождение от хар-
ранских сабеев-звездопоклонников. Сабеи сначала были члена-
ми общины Ибрахима (millatu ʾIbrāhīm), но потом стали покло-
няться звездам и почитать могилы праведных людей. Часть их
сделалась многобожниками, другие же продолжили чтить еди-
ного Бога7. Вслед за сабеями древние философы также подели-
лись на две группы: «философы-многобожники — от этих [сабей-
ских — П.С.] многобожников. Что же до древних философов, ко-
торые поклонялись Аллаху единому и не приобщали ему никого,
верили, что Аллах сотворил этот мир и признавали телесное вос-
кресение, то они принадлежали к числу ханифов, которых хва-
лил Аллах»8. Не случайно, отмечает Ибн Таймия, два крупней-
ших представителя ранней фальсафы — Сабит б. Курра, автор из-
вестных комментариев к «Метафизике», и «второй учитель» аль-
Фараби — связаны с Харраном. Первый, о чем свидетельствует его
нисба, в этом городе родился (как, по иронии судьбы, и сам Ибн
Таймия!), а второй в нем учился. Но даже сабеи-многобожники
признавали тварность мира: первым, кто стал отрицать это по-
ложение, был Аристотель. Далее искажение истинной религии
стало набирать обороты. Так, Абу Хамид аль-Газали отождествил
«душу неба» с коранической Хранимой Скрижалью, а великие
суфийские шейхи Ибн Араби, Ибн Сабʿин, и аш-Шазили дерза-
ли утверждать, что могут благодаря соединению с этой небесной
душой читать судьбы, начертанные на Скрижали каламом Алла-

6 Ibn Taymiyya 2005: 225–229.
7 В этом «евгемерическом» духе интерпретирует Ибн Таймия, вслед за Ибн

Аббасом (Сахих аль-Бухари 4920), упоминаемых в Коране богов Вадда, Суву, Йа-
гуса, Йаука и Насра (71:23).

8 Ibn Taymiyya 2005: 234.

345



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ха9. Но дальше всех пошел Ибн Сина: теологическуюметафизику
(ʾilāhiyyāt) Аристотеля, которая сама по себе была незначительна
по объему и почти целиком ошибочна, он синтезировал с прин-
ципами (ʾusūl) калама и стал применять получившийся композит
для аллегорической интерпретации (tawwīl) положений шариа-
та10. Поэтому именно Ибн Сина становится для Ибн Таймии глав-
ной мишенью: его эзотерический трактат «Указания и напомина-
ния» мамлюкский теолог называет священным писанием («мус-
хафом») философов. Критика Ибн Сины включает в себя множе-
ство тем: отношение между познанием и волением в Боге, спо-
соб познания им единичных, высшее блаженство и телеология
человеческого рода, статус аподиктической силлогистики, приро-
да пророческого дара и многое другое.

Из всего этого многообразия мы отобрали для перевода два
фрагмента из, соответственно, «Опровержения логиков» и «Кни-
ги Сафадия», посвященных доктрине философов о тождестве ан-
гелов и отделенных умов, конкретно — десятого отделенного ума
и ангела Джибриля, вестника коранических откровений. В обо-
их этих трактатах Ибн Таймия исходит из того, что первый по-
рочный корень высокомерной уверенности философов в их спо-
собности читать судьбы мира, а также их убежденности в том,
чтобы считать пророчество благоприобретенной способностью
(muktasabah), связан с их ошибочным представлением о движе-
нии небес как причине всех событий11. Авторство этой идеи Ибн
Таймия приписывает своему bête noire, Ибн Сине, считая, что
ни Аристотель, ни другие древние предшественники (саляфы)
из числа философов этого мнения не разделяли, да и собствен-
ные «собратья-философы», такие как Ибн Рушд, его оспаривали.
Причем даже в собственных заблуждениях «философствующие»
неспособны навести порядок и не могут определиться, считать

9 Ibn Taymiyya 2005: 519.
10 Ibn Taymiyya 2005: 225–229.
11 Ibn Taymiyya 2005: 521.

346



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

ли источником пророческих видений активный интеллект или
душу неба12.

Философскую теорию пророческого знания Ибн Таймия ре-
конструирует следующим образом:

Душа, когда в ней совершается отделение от тела — будь то во
сне, или при помощи упражнений, или собственными ее сила-
ми, — соединяется с душой небес, и в ней напечатлевается зна-
ние о событиях, происходящих на земле. Затем это рассудочное
знание, воспринятое душой абстрактно, сила воображения пре-
творяет в подобающие ему образы. Далее эти образы отпечатле-
ваются в общем чувстве, подобно тому как, когда я воспринимаю
вещи внешними чувствами, они предносятся воображению, а по-
том напечатлеваются в общем чувстве. Таким образом, в общем
чувстве отпечатлевается (tuntaqašu) то, что есть во внешних чув-
ствах, и в нем же изображается (yurtasamu) то, что сила воображе-
ния производит во внутреннем чувстве. И те внутренние образы,
которые сновидец видит во сне или больной в состоянии болез-
ни, — именно оттуда. Но в душе пророка — мир ему! — есть совер-
шенная сила (qūwwah kāmilah), которая позволяет ей отделяться
от тела наяву, и она познает, и воображает, и видит то, что другие
души видят во сне»13.
Итак, выходит, что пророческое ве́дение рождается из на-

печатления (ʾintiqāš) знаний, изливающихся от небесной души,
в общем чувстве. Результатом этого процесса становится появле-
ние у пророка особой способности, которую философы именуют
«святой силой» (qūwwah qudsīyyah). Это «способность познания
и действия, превосходящая своей силой таковую у прочих лю-
дей», и заключаются она в том, чтобы постигать средний термин
силлогизма непосредственно, не обращаясь к крайним (yunāl al-
ḥadd al-ʿawsaṭ min ġeyr taʿlīm muʿallim lahu). Эту идею Ибн Тай-
мия опровергает на двойном основании авторитета и разума. Ар-
гумент от авторитета состоит в том, что силлогизм имеет дело с
общими высказываниями, а Коран полон сообщений о единич-
ных событиях и лицах; аргумент же от разума заключается в том,

12 См. специально посвященный опровержению этого лжеучения раздел: Ibn
Taymiyya 2005: 520–521.

13 Ibn Taymiyya 2005: 519.

347



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

что Аллах, по собственной теории Ибн Сины, знает вещи как при-
чина — следствия, а вовсе не через посредство среднего термина.

Второй дурной корень философских лжеучений — их сосредо-
точенность на познании универсалий и высшей из них, «уни-
версального и абсолютного бытия, общего для всех сущих и де-
лящегося на субстанцию и акциденции» (al-wuǧūd al-muṭlaq al-
muštaraq bayn al-mawǧūdāt al-munqasam ʾilā ǧawharwa-ʿaraḍ). «Веч-
но они тешат себя такими нелепицами, как эти универсалии!» —
желчно восклицает Ибн Таймия14. Если вкратце резюмировать
критические аргументы ханбалитского богослова против назван-
ных положений, то часть из них вновь апеллируют к авторитету,
а часть — к разуму. Основной аргумент к авторитету очевиден:
пророки, не исключая Мухаммада, получали откровение боль-
шей частью в форме знания о конкретном и единичном, а не
в виде общих суждений. Рациональный аргумент таков. Позна-
ние универсалий, т.е. общих свойств вещей (qadar muštarak), ни-
как не помогает познанию единичных вещей, ведь постижение
понятия (или имени — musammā) никак не помогает познанию
конкретной вещи (ʿayn), иначе бы достаточно было знать поня-
тие, чтобы знать конкретную вещь15.

Итак, мы видим, что коренные пороки фальсафы тесно свя-
заны с исповедуемой ею дурной ангелологией. Неудивительно
поэтому, что разделы о реальности (ḥaqīqah) ангелов и отделен-
ных умах в трактатах Ибн Таймии содержат в себе in nuce все ос-
новные темы антифилософской полемики. Несмотря на малый
размер и кажущуюся простоту обоих приводимых нами ниже
фрагментов, трудно найти такую метафизическую или теологи-
ческую апорию, которая не нашла бы в них своего отражения. На
нескольких страницах здесь выносятся решения о первом сотво-
ренном, существовании, онтологическом статусе (субстанция, ак-
циденция, «инстинкт»?) и отношении «отделенных субстанций»
(умов, душ) к кораническим ангелам, познании Аллахом единич-
ных событий и состояний, природе пророческого ве́дения, леги-

14 Ibn Taymiyya 2005: 521.
15 Ibid.

348



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

тимности использования абстракций в разных видах наук — ска-
зывается, по-видимому, способность автора, с 19 лет выпускав-
шего фетвы, к быстрому формулированию тезисов и возражений
в философско-теологических вопросах.

Однако Ибн Таймия — не спекулятивный теолог, и задачу
свою он видит не только в том, чтобы побеждать философов их
же оружием, но и в том, чтобы поставить свою собственную ар-
гументацию на прочное основание достоверных хадисов. В из-
бранных нами фрагментах рациональная аргументация органич-
но соединяется с хадисоведческой, ведь одним из ключевых ар-
гументов «философствующих» в пользу их мнения о существо-
вании отделенных умов является слабый (ḥadīṯ ḍaʿīf) и даже бо-
лее того — подложный хадис (ḥadīṯ mawḍūʿ). И в этой сфере Ибн
Таймия также проявляет себя отчасти как новатор. Как отмечают
исследователи, до начала Нового времени практика использова-
ния недостоверных хадисов в мусульманской теологии была об-
щепринятой: даже такие маститые мухаддисы, как Ибн Ханбал
или Абу Дауд, не возражали против нее, и лишь немногие бого-
словы ханбалитского мазхаба, более всего в Багдаде и Дамаске,
против нее восставали. Разумеется, в классический период хади-
соведения существовали различные ограничения: в целом, со-
образно «суннитскому мейнстриму» считалось недопустимым,
чтобы такие хадисы использовались для извлечения правовых
норм (ʾaḥkām), но весьма обширен был спектр целей, для кото-
рых апелляция к ним допускалась. В таких жанрах, как «досто-
инства действий», биографические повествования (sīrah), расска-
зы о военных кампаниях мусульман (maġāzī), «награды и нака-
зания» (ṯawāb wa ʿaḏāb), «этикетные нормы» (ʾadab), «приемы
убеждения и разубеждения» (tarḥīb, taḥrīb), опора на слабые хади-
сы допускалась для большего эффекта. Впрочем, противники ис-
пользования слабых и подложных хадисов для любых целей так-
же встречались, и среди них было немало крупных имен: мож-
но вспомнить андалусийского теолога XI в. Ибн Хазма, маликит-
ского ученого из Марраккеша Абу Бакра Ибн аль-Араби, Ибн аль-

349



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Джаузи, ханбалитского улема из Багдада XIII в., составителя зна-
менитой «Книги слабых хадисов» (Kitāb al-mawḍūʿāt); были, на-
верняка, и другие, однако их позиция не была доминирующей.
Именно при ранних мамлюках, когда на историческую сцену вы-
ходит Ибн Таймия, голосов против использования любых слабых
или подложных хадисов становится всё больше: можно приве-
сти здесь имена каирского маликитского ученого Ибн аль-Хаджа
или Ибн Кудама, одного из авторитетнейших факихов ханбалит-
ского мазхаба. Основную идею этих ригористов Дж. Браун точ-
но характеризует как принцип «качественного единства право-
вых положений» (qualititve unity of legislation). Имеется в виду,
что любое использование хадисов содержит в себе правовой мо-
мент, связанный с «побуждением к дозволенному и удержанием
от запретного», а значит, не может быть контекстов, в которых
строгость в оценке достоверности хадисов была бы меньшей, чем
в других. Ибн Таймия посвятил много энергии борьбе с «лаксиз-
мом» в обращении с хадисами, и апелляция философов к хадису
«первым сотворил Аллах калам и сказал ему: „Подойди!“» стано-
вится для него еще одним примером того, какую опасность таит
в себе неразборчивость в столь важном вопросе. Здесь ханбалит-
ский «довод веры» оказывается предтечей нововременных сала-
фитских авторов, таких как Рашид Рида, Мохаммад Абдо или Му-
хаммад Насир ад-Дин аль-Альбани, отвергавших слабые хадисы
in toto как наследие косной традиции (taqlīd)16.

Перевод раздела «О реальности ангелов Аллаха Всевышнего
и „умов“, о которых говорят философы» из «Опровержения логи-
ков» приведен по основанному на лучшей из известных Йемен-
ской рукописи изданию Ibn Taymiyya 2005: 320–326; перевод глав-
ки из «Книги Сафадия» — по изданию Ibn Taymiyya 1986: 79–84.

16 О захватывающей истории использования слабых хадисов в суннитском
исламе см. Brown 2011.

350



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Ибн Таймия. Опровержение логиков

О реальности ангелов Аллаха Всевышнего
и «умов», о которых говорят философы

Далее, пусть даже движения небес и относятся к числу при-
чин17, однако не все события проистекают от небесного движения.
Ведь и помимо них есть у Аллаха устроения творений18.

Что же до ангелов Аллаха, распорядителей Его в управлении
небом и землей, то они суть «исполняющие повеления» (79:5)
и «распределяющие дела» (51:4), которыми клялся Он в Своей
Книге, и ни один из праведных предшественников не считал их
планетами. Ангелы — это не «умы» и не «души», о которых гово-
рят философы-перипатетики, следующие Аристотелю, и им по-
добные, которых мы уже опровергли в других местах. Мы пока-
зали ошибочность их мнений и сравнили их рассуждения с тем,
что возвещали посланники.

Философы утверждают19, будто речение «первым сотворил Ал-
17 Араб. ʾasbāb. Ибн Таймия тонко играет на двойственной семантике этого

термина, философской и коранической: в языке философов ʾasbāb — причины,
а в языке Корана — что-то вроде «небесных вервий» (38:10; 22:25). См. Bladel 2007:
223–246.

18 Min al-maẖlūqāt ʾumūr ʾuẖar. Амр — чрезвычайно богатая смыслом кора-
ническая лексема, которая в разных контекстах Книги может означать «повеле-
ние», «дело», «событие», просто «вещь», «наказание» или даже «воскресение»,
а за пределами этих контекстов — «эманацию» сущих от божественной Причи-
ны (Gaudefroy-Demombynes 1957: 272). В нашем тексте, однако, очевидно имеется
в виду контекст «tadbīr al-ʾamr», устроения дел или исполнения повелений Ал-
лаха применительно к конкретным творениям. Пространную и плодотворную
дискуссию о семантике этой лексемы в кораническом тексте и за его предела-
ми см. Peña 2011: 197–224. О соотношении категорий ʾamr и ẖalq в лексиконе Ибн
Таймии см. Hoover 2007: 103–135.

19 Тезис о первотварности активного интеллекта, который Ибн Таймия пред-
ставляет как согласное мнение философов, в действительности разделялся не
всеми даже крупнейшими представителями фальсафы, и вместе с тем его испо-
ведовали многие критики арабского перипатетизма. Так, самый, пожалуй, из-
вестный мусульманский оппонент фальсафы в Средние века, аль-Газали, дей-
ствительно отождествлял активный интеллект (al-ʿaql al-faʿʿāl) и «первое творе-

351



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

лах ум»20 доказывает их мнение о «первом уме». Этот ум они
называют «Каламом», чтобы найти опору в словах хадиса: «пер-
вым сотворил Аллах Калам». Опровержение этого их утвержде-
ния мы уже предприняли в нашей книге против последовате-
лей Ибн Сабʿина и им подобных21. Мы напомнили, что хадис об
уме— слабый по согласному мнению знатоков хадисов, таких как
Абу Хатим б. Хиббан, Абу Джафар аль-Укейли, Абу аль-Хасан аль-
Даракутни, Абу аль-Фарадж б. аль-Джаузи и другие: более того,
все они рассматривают его как подложный.

Кроме того: текст этого хадиса — «Первым Аллах создал ум
и сказал ему: «Подойди!», и тот подошел. Аллах сказал: «Отой-
ди!», и тот отошел. Тогда Аллах сказал: «Клянусь своим вели-
чием! Я прежде не создавал ничего столь дорогого мне: тобой
Я принимаю, и тобой Я дарую; тобою награды, и тобою наказа-
ния» — даже будь он достоверным, свидетельствовал бы против
мнения философов, ведь смысл его в том, что Аллах обратился
к уму с этой речью сразу после его создания, и в своей речи Он
говорит, что прежде не создавал ничего столь дорогого для Него.
А это значит, что прежде ума Он уже что-то сотворил.

Кроме того, «ум» в языке посланника, его сподвижников и его
уммы означает одну из акциденций, ведь слово ʿaql — это ма-
сдар от глагола ʿaqala, yaʿqilu, ʿaqlān, как, например, в речени-

ние» (al-mubdaʿ al-ʾawwal), в то время как «второй учитель» аль-Фараби и Ибн
Сина полагали, что активный интеллект — это десятый отделенный ум, движи-
тель подлунного мира (см. Treiger 2012: 105).

20 Речь идет о хадисе, появившемся, по мнению исследователей, не рань-
ше середины IX в., вероятно, в Ираке, и передававшемся в разных версиях со
ссылкой на авторитетных сподвижников и последователей Пророка (Хафса, ас-
Садика, Хасана аль-Басри); Дуглас Кроу связывает его с доисламскими сборни-
ками речений мудрецов (Crow 1996: 175–176). Неоплатонические и гностические
влияние находил в этом хадисе Игнац Гольдциер (Goldzieher 1908: 322–344).

21 «Сабʿиния»— второе название трактатаИбн ТаймииKitāb buġyaẗ al-murtād
fī radd ʿalā al-mutafalsifahwa al-qarāmiṭah, направленного против философов и ра-
дикальных исмаилитов-карматов. Оно происходит от имени известного анда-
лусийского суфия XIII в., критика Ибн Рушда Абд аль-Хакка б. Сабʿина аль-
Мурси.

352



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

ях «быть может, они уразумеют», «быть может, вы уразумеете»,
«у них сердца, которыми не разумеют (lā yaʿqilūna)22» и других
подобных. Под словом этим имеется в виду природное свойство
(ġarīzah), заключенное в человеке. Ахмад б. Ханбал, аль-Харис аль-
Мухасиби и другие говорили: «поистине, ум — это природное
свойство».

А в языке греческих философов «ум» — субстанция, существу-
ющая сама по себе. Разве одно согласно с другим? Поэтому в хади-
се и сказано: «тобой Я принимаю, и тобой Я дарую; тобою награ-
ды, и тобою наказания». И это говорится о человеческом уме. Фи-
лософы полагают, что первой вещью, которая произошла от Гос-
пода миров, была субстанция, существующая сама по себе, и что
она господь над миром, и что «десятый ум» — это господь всего,
что есть под небом луны, и от него нисходят на пророков писа-
ния.

Также, по их мнению, Аллах не знает как конкретных индиви-
дов (ʿayn) ни Мусу, ни ʿИсу, ни Мухаммада, ни другие подобные
конкретные вещи этого мира, не говоря уже о подробностях та-
ких событий, как день Бадра23, день сонмов24, как не знает Он
и другие обстоятельства25, которые упоминаются в Коране, и кон-

22 Как отмечает редактор «Опровержения» (Ibn Taymiyya 2005: 321), аята в та-
кой формулировке в Коране нет; самые близкие фрагменты встречаются в суре
«Преграды»: «у них сердца, которыми они не понимают (lā yafqahūna)» (179)
и в суре «Хадж»: «сердца, которыми они разумеют (yaʿqilūna)» (46).

23 Первая из трех великих мусульманско-мушрикитстких битв, сделавших
возможным выживание ранней уммы и занятие Мухаммадом Мекки. Битва,
ставшая первой победой мусульман в истории, произошла 13 марта 624 г.

24 «День сонмов», яум аль-ахзаб — одно из названий другой знаменитой
«битвы у рва», состоявшейся 31 марта 627 г. между Мухаммадом и его сподвиж-
никами, с одной стороны, и коалицией из курейшитов, иудейского племени
Бану-Надир и арабского племени Гатафан — с другой. Битва, упоминаемая в Ко-
ране в одноименной суре (33:20–22), закончилась полной победой мусульман,
ставшей реваншем за поражение при Ухуде.

25 ʾAḥwāl, мн.ч. от ḥāl, букв. «состояние». Это также очень значимая катего-
рия в средневековой исламской метафизике и, в частности, — метафизике Ибн
Сины. Так, Роберт Висновски считал, что позиция Ибн Сины в вопросе о реаль-
ности различия между сущностью и существованием может быть объяснена

353



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

кретные частные вещи, относительно которых Он сообщает, что
они были или будут26.

Поэтому они считают, что пророческий дар можно приобре-
сти27, и думают, что он есть истечение, изливающееся на дух про-

в свете дискуссии муткаллимов о том, добавляются ли состояния (ʾaḥwāl) к сущ-
ностям (ḏāt), или принадлежат к их составу. Ашариты полагали, что они добав-
ляются к божественной сущности, мутазилиты же держались мнения, согласно
которому они были реально тождественны ей. Чтобы избежать введения допол-
нительных сущностей, которые нарушали бы божественную простоту, мутази-
лит Абу Хашим аль-Джуббаи (X в.) ввел понятие «состояний» или «модусов»
(ʾaḥwāl). Так как статусом реальных сущих обладают только субстанции и акци-
денции, то пришлось предположить, что состояния занимают промежуточное
положение между сущим и несущим. Бо́льшая часть ашаритов считала, что со-
стояния — это просто имена (ʾasmā, ʾalfāẓ), однако существовало и мнение, что
они суть «голые единичные», т.е. «единичные экстраментальные объекты», та-
кие как «вот это черное», за которым не стоит никакого реального метафизиче-
ского атрибута (см. Benevich 2018: 327–355).

26 Незнание Богом единичных вещей было, наряду с учением о вечности ми-
ра и отрицанием телесного воскресения, одним из трех оснований для обвине-
ния философов в неверии (куфр). Однако и здесь, как и в случае с активным ин-
теллектом, это мнение среди «философов» было далеко не общепризнанным.
Так, сам Комментатор, Ибн Рушд, как раз считал возможным доказать способ-
ность Аллаха познавать единичные вещи при помощи инструментария аристо-
телевской философии: он полагал, что знание Богом единичных само ни еди-
нично, ни универсально. Позиция, которую в этом месте атакует Ибн Таймия
(а прежде с ней полемизировал аль-Газали), принадлежит Ибн Сине, и состоит
она в том, что Бог знает единичные вещи универсальным образом. Аргумент
аль-Газали против этого мнения заключался в том, что знание Аллахом Самого
Себя и знание Им Себя как начала универсалий не тождественны друг другу;
Ибн Таймия же в целом считает, что универсалии ничего не дают для познания
единичных вещей. См. Marmura 1962: 299–312; Belo 2006: 177–199.

27 Проблеме пророческого дара посвящен трактат Ибн Таймии (Kitāb al-
nubūwwāt), а в «Сафадии» он специально рассматривает вопрос о том, может
ли пророчество быть благоприобретенным, и отмечает, что не только истин-
ные пророчества, но и ложные не порождаются имманентно, а всегда являются
результатом «информирования» извне — в этом контексте он даже описывает
шаманский ритуал у монголов. Кроме того, в доказательство невозможности
благоприобретенного пророческого дара он ссылается на «объективные», неза-
висимые от строения души события, такие как поход на Мекку «Слоновьего
человека» Абрахи, свидетельства джиннов о божественной миссии Мухамма-
да, иудейских и христианских писателей или чудо Каабы. Ошибочную теорию

354



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

рока, когда в его душе воображение рождает светоносные образы,
и истечение это изливается на того, чья душа соответствующим
образом подготовлена. Слово же Аллаха — это голоса, звучащие
в душе, подобно образам, которые видит в своих снах сновидец.

Тот же, кто знает, что Аллах говорил в разных местах об анге-
лах — Джибриле и других, — понимает, что то, что говорят фило-
софы, еще дальше отстоит от того, с чем явились посланники, чем
слова неверных иудеев и христиан, исказивших писание. Аллах
поведал об ангелах, рассказав, что они пришли в гости к Ибрахи-
му в образе человека, а затем направились к Луту, о чем говорит-
ся в нескольких местах. О Джибриле Он сообщает, что тот явился
к Марьям в облике хорошо сложенного человека и передал ей ду-
ха.

Джибриль также являлся Пророку — да благословит его Аллах
и да приветствует! — несколько раз в облике Дихьи аль-Кальби,
а однажды он явился ему в облике араба-кочевника. В «Двух Са-
хихах» от Аиши — да будет ей доволен Аллах! — сообщается, что
Харис б. Хишам однажды спросил: «О, посланник Аллаха! Как
к тебе приходит откровение?» Тот ответил: «Иногда оно прихо-
дит ко мне в виде колокольного звона. Он оглушает меня, и я по-
нимаю сказанное только тогда, когда он от меня удаляется. Ино-
гда ангел принимает для меня видмужчины. Он говорит со мной,
и я понимаю, что́ он говорит»28. Аиша сказала: «Я видела, как от-
кровение снизошло на пророка в очень холодный день, но, когда
оно завершилось, по лбу его струился пот»29.

Всевышний сказал: «Это — поистине, слово посланника благо-
родного, обладающего силой у властителя трона могучего, встре-

пророческого дара ханбалитский богослов инкриминирует Ибн Сине. На самом
же деле, однако, Ибн Сина не приписывает человеческой душе никакой само-
стоятельной агентности в стяжании пророческого дара: он считает, что душа
полностью, а не только в отношении пророчества, определяется (mūǧab) боже-
ственным изволением: «Душа принужденная в облике свободной» (an-nafs al-
muḍṭārah fī-ṣūrahmuẖtārah) (Michot 2018: 138). О собственной теории пророчества
Ибн Таймии см. Rahman 1958: 101–105.

28 Сахих Муслима 1588.
29 Сахих аль-Бухари 2.

355



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

чающего покорность там30 и доверенного. И ваш товарищ не
одержимый: он ведь видел Его на ясном горизонте, и он не ску-
пится на скрытое» (81:19–25). Большинство чтецов вместо «ḍanīn»
читают «ẓanīn» т.е. виновный, но есть и те, кто читает «ḍanīn»,
т.е. скупой31. Некоторые из философствующих считали, что здесь
имеется в виду «действующий интеллект», потому что истече-
ние его непрерывно. На это можно ответить вот что. Сказано:
«это — поистине, слово посланника благородного, обладающего
силой у властителя трона могучего, встречающего покорность
там», а значит, если бы даже признать, что этот интеллект суще-
ствует, то у него нет влияния «там», ведь по их собственномумне-
нию влияние его простирается лишь на подлунный мир. Что же
говорить, если он и вовсе не обладает никакой реальностью?

30 Мы позволили себе в этом месте отойти от перевода И.Ю. Крачковского,
которому в целом отдаем предпочтение, так как здесь он, вслед за Абу Джа-
фаром аль-Мадани (его кираат относится к «трем после семи»), читает в кора-
ническом тексте «ṯumma» с даммой («встречающего покорность и, кроме того,
доверенного»), тогда как Ибн Таймия и критикуемые им философы видят здесь
слово «ṯamma» с фатхой («там»), так как эта вариация принципиальна для по-
нимания смысла того, о чем говорят «философы» и самИбн Таймия (Ibn ʿAtiyya
2001: 444).

31 Этоместо по-разному читается в разных харфах Корана, и каждое чтение—
через aẓ-ẓāʾ al-musālah и через aḍ-ḍād as-sāqitah — опирается на авторитетные
иснады. На наличие двух чтений указывал уже Абу Убейда, и он же приводит
ту интерпретацию этих двух слов, которую мы находим у Ибн Таймии. Абу
Закария аль-Фарра приводит цепочку передатчиков, включающую Кайса ибн
Раби и Асима б. Абу ан-Наджуд, по свидетельству которых Варака б. Навфаль
говорил: «Вы читаете данин, скупой, а мы читаем занин, виновный». Ибн Ха-
тим, опираясь на достоверный исанд, передавал, что Ибн Аббас читал «ḍanīn»,
и он говорил: «Ḍanīn и ẓanīn одно и то же. Это значит, что он [Мухаммад —
П.С.] не был лжецом. Ẓanīn означает ‘виновный’, а ḍanīn — ‘скупой’». Чтение
через ḍad предпочитал знаменитый мухаддис и историк Мухаммад Ибн Джа-
рир Ат-Табари. Ибн Касир, испытавший сильное влияние Ибн Таймии, считает
оба хадиса, в которых предлагаются чтение через ḍād и через ẓāʾ, принадлежа-
щими к категории мутаватир (Ibn Kathīr 1930: 271). Согласно ас-Саʿлаби, через
дад читали Асим, Хамза и жители Медины, а остальные читали через ẓāʾ, от
слова ẓann, что значит обвинение (tuhmah) (Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī 2017: 601; Al-
ʿAynī 1890: 257).

356



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Что же до тех вещей, которые они называют «абстракциями»,
«отделенными субстанциями», как, например, «умы» или «ду-
ши» — за исключением «разумной души», — то они существуют
только в умах, а не в вещах, и опровержение рассуждений фило-
софов об этом можно найти в «Сафадии» и других сочинениях.
То, что они говорят об умопостигаемых вещах из числа природ-
ных сущих, большей частью истинно, а в том, что касается мате-
матических абстракций — числа и меры, количества и качества, —
то здесь их рассуждения об умопостигаемых сущих истинны без
изъятия, и в этих вопросах человек заблуждается лишь по соб-
ственной вине.

357



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Ибн Таймия. Книга Сафадия

Истина в том, что Престол был сотворен раньше Калама

Праведные предшественники спорили между собой: что́ [Ал-
лах] сотворил первым — Престол или Калам? Если опираться на
два рассказа, переданных от хафиза Абу Наима32, аль-Аля, аль-
Хамадани, то правильнее считать, что первым был сотворен Пре-
стол. Те же, кто утверждает, что первым был сотворен Калам, ссы-
лаются в качестве доказательства на хадис, который приводит
Абу Дауд в своих «Сунан» от Убейды, передававшего, что Про-
рок — да благословит его Аллах и да приветствует! — сказал: «Пер-
вым сотворил Аллах Калам и сказал ему: „Пиши!“ Тот спросил:
„Что писать?“ Аллах сказал: „Запиши все, что будет вплоть до Дня
Воскресения“»33.

Хадис «первым сотворил Аллах Калам» передавался от Ибн
Аббаса в нескольких версиях. Все они признаются знатоками нау-
ки о хадисах. Что же до хадиса «первым сотворил Аллах ум, и ска-
зал ему: „Подойди!“, и тот подошел», то он подложный. Чтобы
судить о его истинности, достаточно взять слова «первым сотво-
рил Аллах ум». Ведь ни в одном из пророческих преданий— будь
то от нашего Пророка или других — нет сведений о том, что ум
был первым из творений, как утверждают эти философствующие
и те, кто позаимствовал у них это учение из числа мутакаллимов,
суфиев и прочих.

Что же до тех, кто думает, будто Каламом здесь назван ум, по-
тому что он высекает знания на скрижали души, а душа называ-
ется скрижалью, то им, прежде всего, следует ответить, что это —
насильственное толкование (yuʿlamu bī-ʾiḍṭirār), ибо такого смыс-
ла нельзя получить из арабского языка, и ни один из толковате-
лей Корана или хадисов такого не говорил. Далее, в хадисе сказа-
но, что Калам лишь записывает всё, что случится до Дня Воскре-

32 В этом контексте слово «хафиз» означает не «тот, кто выучил наизусть
Коран», а «тот, кто достиг наивысшего мастерства в знании хадисов».

33 Абу Дауд 4700; ат-Тирмизи 2155, 3319.

358



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

сения, а они думают, будто он — создатель всего мира и господь
над всякой вещью, следующий по порядку после Первого.

Кроме того, в нем говорится, что Аллах определил судьбы и за-
писал их за пятьдесят тысяч лет до того, как сотворил небеса
и землю, и только после того, как Он записал каждую вещь в кни-
ге, Он создал небеса и землю за шесть дней. У них же получает-
ся, что как сам Калам, так и произведенное им вечно и нетварно,
и небеса и земля сосуществуют с ним и причинно им порожда-
ются, не отставая от него ни на мгновение, не говоря уже о пяти-
десяти тысячах лет.

Кроме того, по их учению, от первого ума рождаются второй
ум, душа и небо, но ведь сотворение ума— более значительное де-
яние, чем сотворение души или неба, а сотворение этих послед-
них более значительно, чем простое напечатление знаний в ду-
ше. А про души небес большинство философов говорит, что они
суть акциденция в небе, но ИбнСина и небольшая группа его еди-
номышленников утверждают, что они — субстанция, существую-
щая сама по себе. Почему же хадис рассказывает о самом незна-
чительном из действий ума и не рассказывает о самых славных
и значительных? И, хотя это их мнение получило широкое хож-
дение, многие из них также называют Каламом необходимое са-
мо по себе, потому что оно вложило в ум то знание, которое ум
вложил в душу.

Кроме того, они говорят: умы суть ангелы, доставляющие от-
кровение пророкам, и если умы называются каламами, потому
что напечатлевают знание в душе, то и ангелы называются кала-
мами. Но тот, кто говорит, что ангелы суть каламы, горше скота
бессловесного. Ведь тогда любого учителя пришлось бы назвать
каламом, а этого не допускает арабский язык — ни в реальном
смысле, ни в переносном.

Кроме того, Каламу было сказано: «Запиши все, что будет
вплоть до Дня Воскресения»: это значит, что он должен был за-
писать только то, что будет до Дня Воскресения, а не то, что будет
после.

359



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

И доказательств порочности того, что они говорят, множество.
Теперь же, когда мы разоблачили несостоятельность их рассужде-
ний, остаются два речения, отрадных для мусульман. А именно,
наше высказывание «Престол был сотворен первым» достоверно,
потому что оно подтверждается достоверным хадисом, который
пересказывает Муслим в своем «Сахихе»: «Поистине, Он опреде-
лил судьбы творений за пятьдесят тысяч до того, как сотворил
небеса и землю, а Престол был на воде»34, а это значит, что Он
определял судьбы тогда, когда Престол был на воде, и Престол
был уже сотворен при распределении судеб, а не возник после.

Равным образом, слова Его в достоверном хадисе, который
приводит аль-Бухари: «Был Аллах, и прежде Него ничего не бы-
ло, и Престол был на воде, и Он записал все вещи в книге»35,
а в другом варианте — «затем Он записал все вещи в книге» —
доказывают, что записывание в книгу происходило тогда, когда
Престол уже был на воде.

Что же до хадиса «первым сотворил Аллах Калам», то дело Ка-
лама заключалось в том, чтобы записать всё, что будет вплоть до
Конца Света, и это — комментарий к сотворению мира за шесть
дней, однако определение судеб этого мира предшествовало его
сотворению, и первой из причин этого мира был сотворен Калам,
потому что определение судьбы сотворенного предшествует со-
творению сотворенного.

И относительно Калама здесь говорится, что им записано всё,
что будет до Дня Воскресения, а предопределенное им — это тво-
рение, прежде которого он был создан, но здесь не говорится
о том, что им определены также судьбы всех творений после Дня
Воскресения. И нет необходимости, чтобы Калам предшествовал
всему: судьбы творений были сотворены прежде него.

Существуетмножество свидетельств (ʾaṯār) сподвижниковПро-
рока, последователей и других о том, чтоАллах—преславенОн!—
сотворил из морских вод небо и сушу. Так, в начале Таурата гово-

34 Сахих Муслима 2653.
35 Сахих аль-Бухари 6982, 3192.

360



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

рится: была вода, и ветер веял над ней, и Аллах сотворил из этой
водынебо и землю. Сведения эти подтверждаютсяПророком—да
благословит его Аллах и да приветствует! — в Книге и сунне, со-
гласной с тем, что говорится в Таурате у людей писания из числа
иудеев и христиан. И все эти свидетельства согласно утверждают,
что Аллах сотворил этот мир — небеса и землю — за шесть дней,
а затем распростерся на Престоле, и что до этого были некоторые
творения, а именно вода и Престол. И в откровении Всевышнего
Аллаха не говорится ни о том, что Он сотворил землю из ничего,
ни о том, что до нее не было никаких творений.

Аллах неоднократно возвещал, что Он— Творец и Господь вся-
кой вещи, и это противоречит словам тех, кто утверждает: «Он по
самойСвоей сущности с необходимостью создает мир (muǧib), Он
причинно определен (maʿlūl) к его сотворению». И если Он сотво-
рил некую вещь, это подразумевает, что Он создал ее внове, ведь
носители арабского языка не говорят про вещь, созданную внове,
что она вечна и безначальна, а называть ее сотворенной, но при
этом вечной и безначальной, еще более чуждо их языку. И если
все согласны с тем, что всё сотворенное ново и произведено вно-
ве, и в языке называется новым и произведенным внове, то кто
же будет спорить с тем, что все новое и произведенное внове со-
творено?

И я не могу уразуметь их рассуждений о том, что, дескать, про-
изведенное внове действительно следует называть сотворенным,
но только в языке, а спор их по этому вопросу — спор на осно-
ве разума. Отсюда начинаются раздоры между людьми о слове
Аллаха и деяниях Его, и они начинают применять услышанное
на практике, притом что многие из них неверно понимают слова
не только праведных предшественников и имамов, но даже Ал-
лаха и Его посланника. Ведь тому, кто хочет понять намерение
говорящего, надлежит обратиться к его языку и речевым обыкно-
вениям, а не к тому, как он сам привык говорить. И чаще всего
заблуждается в этом вопросе тот, кто не знает намерений говоря-
щего и несведущ в его языке.

361



Павел Соколов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Литература

Al-ʿAynī, Badr al-Dīn Maḥmūd b. Aḥmad (1890), ʿUmdat al-qārīʾ bī-šarḥ Ṣaḥīḥ
al-Buḫārī. Cairo, 1890. (In Arabic.)

Belo, C. (2006), “Averroes on God’s Knowledge of Particulars”, Journal of Is-
lamic Studies 17.2: 177–199.

Benevich, F. (2018), “吀栀e Metaphysics of Muḥammad b. ʿAbd al-Karīm al-
Šahrastānī (d. 1153): Aḥwāl and Universals”, in Abdelkader Al Gouz (ed.),
Islamic Philosophy From the 12th to the 14th Century, 327–355. Bonn Uni-
versity Press; Gö琀琀ingen: V&R unipress.

Bladel, K. van (2007), “Heavenly Cords and Prophetic Authority in the 儀甀ran
and Its Late Antique Context”, Bulletin of the School of Oriental and African
Studies, University of London 70.2: 223–246.

Brown, J.A.C. (2011), “Even If It’s Not True It’s True: Using Unreliable Ḥadīths
in Sunni Islam Author(s)”, Islamic Law and Society 18.1: 1–52.

Colby, F.S. (2008), Narrating Muḥammad’s Night Journey: Tracing the Develop-
ment of the Ibn ʿAbbās Ascension Discourse. Albany, NY: State University
of New York Press.

Crow, K.D. (1996), 吀栀e Role of Al-ʿAql in Early Islamic Wisdom: With Refer-
ence to Imam Jaʿfar al-Ṣādiq. Diss. McGill University, Institute of Islamic
Studies.

Fraisse, O., ed. (2004), Moses Ibn Tibbons Kommentar zum Hohelied und sein
poetologisch-philosophisches Programm. Synoptische Edition, Übersetzung
und Analyse. Berlin; New York: Walter de Gruyter.

Gaudefroy-Demombynes, M. (1957), Mahomet. Paris: Albin Michel.
Goldzieher, I. (1908), “Neuplatonische und gnostische Elemente im Ḥadīth”,

Zeitschri昀琀 für Assyriologie und verwandte Gebiete 22: 317–344.
Hoover, J. (2007), “God’s Creation and God’s Command”, in Id., Ibn Taymiy-

ya’s 吀栀eodicy of Perpetual Optimism, 103–135. Leiden; Boston: Brill.
Ibn ʿAtiyya (2001), al-Muḥarrar al-waǧīz fī-tafsīr al-Kitāb al-ʿazīz. Beyrouth:

Dar al-Kotob. (In Arabic.)
Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (2017), Fatḥ al-bāriʿ fī šarḥ ṣaḥīḥ al-Buẖārī. Beyrouth:

Dar al-Kotob. (In Arabic.)
Ibn Kathīr (1930), Tafsīr al-儀甀rʾān al-ʿaẓīm. Beyrouth: IslamKotob. (In Ara-

bic.)
Ibn Taymiyya (1986), Kitāb aṣ-Ṣafadiyya. S.n.: Ṭubiʿa ʿalā nafaqaẗ ʾaḥad al-

muḥsinīn. (In Arabic.)

362



Что Аллах сотворил первым? Таки ад-Дин Ибн Таймия…

Ibn Taymiyya (2005), Kitāb ar-radd ʿalā l-manṭiqiyyīn, musammah ʾaydān
Naṣīḥaẗ ʾahl al-ʾimān fī radd ʿalā manṭiq al-yūnān. Beyrout: al-Rayan. (In
Arabic.)

Marmura, M.E. (1962), “Some Aspects of Avicenna’s 吀栀eory of God’s Knowl-
edge of Particulars”, Journal of the American Oriental Society 82.3: 299–312.

Michot, Y. (2000), “Les vanités intellectuelles… L’impasse des rationalismes
selon le Rejet de la contradiction d’Ibn Taymiyyah”, Oriente Moderno
19(80).3 n.s.: 597–617.

Michot, Y. (2018), “Ibn Taymiyya’s Commentary on Avicenna’s Ishārāt, namaṭ
X”, in Abdelkader Al Ghouz (ed.), Islamic Philosophy From the 12th to the
14th Century, 119–210. Bonn University Press; Gö琀琀ingen: V&R unipress.

Peña, S. (2011), “El termine de origen coránico Amr Allāh («Disposición de
Dios») y el linguocentrismo trascendente islámico, en torno al siglo XII”,
Anaquel de Estudios Árabes 22: 197–224

Rahman, F. (1958), Prophecy in Islam. London: George Allen & Unwin.
Treiger, A. (2012), Inspired Knowledge in Islamic 吀栀ought: Al-Ghazālī’s 吀栀eory

of Mystical Cognition and Its Avicennian Foundation. Routledge.


