
2.

Рецепции платонизма

Андрей Тащиан

О логическом и логосе у Плотина

AndRey Tashchian
On the Logical and the Logos in Plotinus

AbstRact. It is argued that Plotinus’ key concepts are stages of philosophical logic,
whose heart is the substance-subject dialectic. It is expressed in the ἄνω–κάτω process
of Heraclitus’ logos, transformed by Plotinus into the πρόοδος–ἐπιστροφή rhythmic.
Contrary to the stereotyped views on Plotinus’ beginning as supraontic and supra-
noetic, it is the One taken together with the Nous, for the beginning is consistent only
as a di昀昀erentiated unity. Despite the traditional reception, the Soul as subject of the
logical (as opposed to the One and the Nous as substance) is the most developed de-
terminacy, whose dialectic is twofold: the Soul has a higher and a lower form, each
doubled — one formed by the opposition of the “pure” Soul and the “world” Soul, the
other — Nature — by the aspects of the externality of the logical and its interioriza-
tion. Plotinus’ totality of the logical, positing di昀昀erence and incorporating it into the
concreteness of unity at each stage of its actualization, is the Logos, substance-subject.
Being the universal law of the 昀椀nite and in昀椀nite, it cannot be localized in any spe-
ci昀椀c hypostasis. 吀栀e form of the absolute concreteness of the Logos is the absolute
opposition of the logical to itself as that of God and human soul. And although their
unity (ἔκστασις) is commonly interpreted as illogical, the Plotinian texts prove that it
is the fully developed concreteness of the Logos as substance generating its opposite —
subject — and returning to itself in the activity of its cognition.
KeywoRds: Plotinus, substance-subject, Logos.

© А.А. Тащиан (Краснодар). tatianus@yandex.ru. Кубанский государственный
университет.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.05

82



О логическом и логосе у Плотина

Πάλιν οὖν σαφέστερον λέγωμεν τίς ὁ λόγος…

Plotinus, Enn. 3.2.16.10–11

Логическое как субстанция-субъект:
о феноменологическом и логическом аспектах мышления

Философски понятая история философии1 есть развитие логи-
ческого, каковое вообще есть самосознательное мышление, и ка-
ковое античность называла мудростью. Конкретность мудрости
как мышления мышления — в том, что ее самость как отношение
с собой есть сразу ее тождество и различие с собой, а ее полага-
ние себя — противополагание себе как мыслящей себя как мыс-
лимой. Но так как каждый из моментов противоположения есть
в себе вся мудрость, то каждый противоположен себе как только
одной стороне оппозиции. Поэтому каждый также есть снятие се-
бя в своей непосредственности и полагание себя как своей проти-
воположности — любовь. Вот почему имя науки мудрости — «лю-
бомудрие»— обусловлено не только исторически, но и логически.

1 Спор о том, какой должна быть история философии — исторической или
философской, проистекает из оппозиции внешней и внутренней рефлексий.
Для первой ее предмет вне ее, и в познании его она не знает себя полагаю-
щей. Такая рефлексия — основа исторической истории философии. Философ-
ская же история философии зиждется на второй. В ней сознание знает свой
процесс в предмете как процесс самого предмета, так что для себя оно не его
видимость, но действительность. Поэтому в философской истории философии
ее предмет— рассказ философии о себе: то, что историко-философское сознание
познает в своем предмете, есть развитие самой логики.

В такой истории философии важен следующий пункт. Одно дело — что́ по-
лагает исторический философ для себя (непосредственность его учения прихо-
дится на него как погруженного в опыт истории философии и еще не знающего,
что́ есть оно в себе); другое — что́ в нем есть для нас (для точки зрения ее резуль-
тата). Ведь последнее — то, что оно есть в себе, по сути. Отсюда различие и/или
тождество того, что есть в мыслях Плотина для него самого, и того, что в них
есть для нас, являет, насколько они логически развиты.

83



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Как любовь к мудрости логическое определенно тогда, когда оно
берется как движение мыслящего к мыслимому, или субъекта
к субстанции, а как любовь самоймудрости—когда логическое по-
стигается как движение мыслимого к мыслящему, или субстан-
ции к субъекту. Если это отношение взято не в разумной конкрет-
ности, а фиксируется рассудком в обособлении сторон, то на сто-
рону субъекта приходится момент единичности мышления, его
абстрактного бытия для себя, а на сторону субстанции — момент
всеобщности, абстрактного бытия в себе. В этом обособлении оба
момента ограничивают друг друга, а их конечность распределе-
на так, что субъект атрибутируется как конечное, а субстанция —
как бесконечное. Но ни один из них не остается в этой рассудоч-
ной абстракции: каждый становится своей противоположностью,
благодаря чему снимается ограниченность и достигается целост-
ность того, что он есть по своему понятию, — действительная бес-
конечность. Каждый влечется быть для себя тем, что он есть в се-
бе: субъект стремится стать субстанциальным, субстанция— субъ-
ектом.

В античной философии эта истина о конкретности субъекта
и субстанции, конечного сознания и бесконечного знания откро-
венна со времен Гераклита, выразившего ее как процесс логоса,
чей путь вверх и вниз один и тот же (b 60 dK). Путь вверх — вос-
хождение субъекта как единичной души к «единому единствен-
но мудрому» (b 32 dK) как всеобщей субстанции; путь вниз — дви-
жение субстанции к тому, чтобы осуществиться в познающей де-
ятельности субъекта (как развернувшейся и произведшей себя
конкретной логической субстанции) (b 115 dK)2.

В итоге развития классической философии3 эти два пути опре-
делились как феноменологический и логический (в особенности).

2 У Плотина этот процесс выражен стадиями в обратном порядке: «исхож-
дение» и «возвращение».

3 Напомним: ее завершающий этап — немецкая классика. Заметим и то,
что в ней получает развитие философская история философии, и неоплатонизм
в целом понимается как система античного мышления, а учение Плотина — как

84



О логическом и логосе у Плотина

Первый — в том, что из двух моментов своей противоположно-
сти мышление делает отправным пунктом субъекта, душу. Так
как непосредственно субъект — единичное конечное сознание,
в нем для него есть неснятая противоположность бесконечного
предмета — мудрости. И раз для себя это сознание еще не всеоб-
щее субстанциальное знание, а только его феномен, то сознанию
нужно соединиться в его видимости с истиной. Отрицая себя как
непосредственную, душа готовится постигать свою субстанцию—
мудрость. Эта форма логического вообще есть то, что мы обозна-
чили как любовь к мудрости. Как любовь же самой мудрости, оно
деятельно, исходя из себя как бесконечной субстанции: произво-
дя ступени своей определенности и превращаясь в субъект как
момент своего возвращения в себя. Эта форма логического — ло-
гическое в особенности.

Логическое в особенности традиционно называется метафизи-
кой. Ее предметность — не абстрактное самотождество, ушедшее
из отношения к субъекту. Хотя непосредственно субстанция про-
тивостоит субъекту (как всеобщее — единичному, бесконечное —
конечному, и т.п.), ее понятие не дает ей пребывать в безразли-
чии к нему, ибо он— ее собственная определенность. Мышлению,
впрочем, трудней двигаться по «пути вниз». Ведь, исходя из себя
как непосредственного субъекта, мышление столь же непосред-
ственно, «без труда» находит себя неравным себе и потому по-
движным в отношении непосредственно равной себе субстанции.
Первый — феноменологический — шаг мышления, стало быть,
в том, чтобы двигаться по «пути вверх» и уравнивать себя с со-
бой. Но мышлению нужно сделать еще один — собственно ло-
гический — шаг: постигнуть себя в полагании различия с собой,
чтобы тем самым мудрость из объекта любви преобразилась в ее
субъект.

отношение субстанции и субъекта. См., например, Beierwaltes 1970; Montecinos
Fabio, Serey Aguilera 2021.

85



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Эта корневая мысль Гераклита о субъектности субстанции,
прорастает в платонической традиции4. Платон не только пока-
зывает «путь вверх» феноменологического субъекта5, но и «путь
вниз» логической субстанции6. Однако свое систематическое раз-
витие логическое как конкретность субстанции-субъекта обрело
у Плотина, получив исторический образ иерархии ипостасей7.
Принципиально и то, что мы находим у Плотина комплекс поло-
жений о логосе, каковой, как мы удостоверимся, есть альфа и оме-
га производящего себя логического процесса.

Субстанция логического как исток его процессуальности:
единое и ум

Логическое как всеобщее, «единое» — не абстрактное тожде-
ство рассудка, лишенное различия и равнодушное к познающе-
му его сознанию. Вопреки фикциям о нем как о неподвижном, не-
сущем и непостижимом, оно — процессуально и откровенно. Но

4 П. Наторп убежден, что логическое у Платона тесно связано с душой: нет
ничего логического, чего бы не было в душе, и нет ничего душевного, что не
было бы логическим. Их различие лишь в том, что душа — это целостность
порождающего себя логоса, ибо в ней он, открываясь себе, сознает и познает
себя (см. Natorp 1921: 465, 468, 499).

5 Этот процесс явлен и в мифе об Эроте (Smp. 201d1–212b8), и в его учении об
анамнезисе (Men. 81a10–86b5; Phd. 72e3–76a7; Phdr. 249c1–250c8), и в доказатель-
ствах бессмертия души (Phd. 70c4–107a1; Phdr. 245c5–246a2; R. 608d3–611a2).

6 Этот аспект у Платона — в его критике представлений о субстанции как
неподвижной (Sph. 248a4–249d5); в утверждении ее как познающей жизни — ду-
ши (Sph. 248d10–249a3; Phlb. 30c9–10; Ti. 30b3, 37b3–с5, 46d5–6); и в положениях
о независти божества (Phdr. 247a7; Ti. 29e1–2; Epin. 988b6–7) как кульминации
любви самой мудрости, порождающей беззавистную любовь к мудрости (Smp.
210d6) познающего ее субъекта.

7 У Плотина две «оси» метафизики: 1) три ипостаси и 2) бинарные фазы их
произведения — πρόοδος и ἐπιστροφή (см. Stamatellos 2007: 10). Это члены ло-
гического организма, в развитии которого на иерархию ипостасей приходится
момент его особенного содержания, а на ритмику исхождения и возвращения—
момент производящей это содержание всеобщей формы.

86



О логическом и логосе у Плотина

нужно признать: Плотин (и весь неоплатонизм), мысля логиче-
ское начало, противоречив, ибо порой полагает его разумное со-
держание в рассудочной форме8. В ней начало всеобще лишь как
«чистая» непосредственность, абстракция: оно изъято из отноше-
ния к опосредствованию, в коем его определенность9. На деле же
начало — в полагании иного (иначе оно не было бы началом)
и в себе им опосредствовано. Определенность начала не внешняя
для него, а есть его различие с собой, так что его опосредствова-
ние есть (само)развертывание10 в целостность, каковая и есть под-
линная непосредственность. Поэтому, раскрывая природу нача-
ла как единого, Плотин, во-первых, называет его единым логосом,
а во-вторых, полагает его таковым как в отношении ко всему (Enn.
6.8.17.22) (что начало не есть непосредственно), так и в отношении
к себе. Более того, эта его конкретность (различенное в себе един-
ство) «вовсе не есть его определенность для внешнего или ино-
го, но вся такова для него самого» (Enn. 6.8.17.26–27). Значит, по

8 Так, Плотин мнит, что единое «сверхбытийно» (Enn. 6.8.14.42), и, познавая
его, душа расположена презирать мышление (Enn. 6.7.35.1–3), так что в едином
нет для него места (Enn. 5.6.6.1–2). Он даже упрекает Аристотеля: у последнего
начало (ум), хоть и «отделено» от конечного, всё же есть мыслимое и мыслящее
себя, а значит, Аристотель отменяет его в качестве начала (Enn. 5.1.9.7–9).

9 «Чистота» начала — только видимость: на деле его «непосредственность»
положена субъектом и есть результат его феноменологического движения. Так,
Плотин в первом же трактате (Enn. 1.6) вводит в царство метафизики вообще
и единого в особенности посредством подъема души от чувственности к тому,
что названо «источником и началом» (Enn. 1.6.9.41–42), но что есть финал этого
движения и опосредствования.

10 Хотя рассудок тщится удержать единое от развертывания, и Плотин порой
пленен мыслью о едином как абстрактно тождественном бытии без инакования
и развертывания (Enn. 3.7.6.15–16), разум мыслителя преодолевает эту косность:
у него есть положения о развертывающем себя едином. Так, выражая мысль
о развернутости начала в уме, Плотин уподобляет их отношению окружности
и ее центра, каковой, будучи неразвернутымнепосредственно, всё же развернут
в ней. Так же нужно понимать и то, что хотя единое непосредственно не ум,
оно есть ум в себе, ведь ум произведен и развернут «из умной природы самого
[единого]» (Enn. 6.8.18.17–22).

87



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Плотину, конкретность начала — это не то, как оно выступает для
внешней рефлексии, будучи при этом лишенным различия в се-
бе; это — его внутренняя рефлексия. Стало быть, несмотря на уси-
лия рассудка фиксировать начало в абстракции, разум Плотина
развертывает его в круг его бытия. Так логическое начало полага-
ется как система актов (категорий) логического, чья целостность
единственно реальна как единое. Она ум, в котором всё сущее
имеет свою субстанцию.

Так что единое у Плотина — исток определенности и процессу-
альности мышления: различенность, представляемая им как спе-
цифика ума в противоположность тождественности единого, про-
истекает из единого. Плотин сам утверждает: «должно быть не
только единое», и «ничто из сущего не имело бы бытия, если бы
единое пребывало в себе» (Enn. 4.8.6.1–3). Тем самым единое поло-
жено им не как безразличное и неподвижное, а как различающее
себя, текучее в себе, и, значит, это начало действительно в той
конкретности, в которую оно истекает11.

Мысль о текучести логической субстанции восходит к Герак-
литу, познавшего единое как единство оппозиций (бытия и небы-
тия, тождества и различия) — становление. Но, соотнося его насле-
дие с его рецепцией у Плотина, нельзя не видеть «двоемыслие».
С одной стороны, говорится о неподвижности единого; с дру-
гой — что невозможно, чтобы в умопостигаемом всё было неиз-
менным, если возможно возникновение идущего за ним низше-
го, необходимого в своем бытии лишь из высшего (Enn. 4.8.3.27–
30). В одном случае говорит рассудок, а в другом — разум. Так как
для нас у Плотина единое — продукт логического процесса, то эта
имманентная текучесть определяет его к полаганию сущей в нем
логической полноты — к перетеканию из (удерживаемого рассуд-

11 К слову, у Плотина для описания единого в его полагании многого мас-
са выражений, производных от глагола «течь» (см., например, Gerson 1993: 559;
Gerson 1994: 22).

88



О логическом и логосе у Плотина

ком) момента безразличного тождества и обездвиженности в кон-
кретнуюцелостность различенного и подвижного внутри себя ор-
ганизма ума. И так как у Плотина субстанциальное начало в себе
конкретно, текуче, для нас (хотя и не всегда дляПлотина) оно—не
абстрактное единое, а взятое вместе с умом, каковой как обраще-
ние вокруг него есть течение «единого логоса» внутри себя. Этот
же процесс приводит субстанцию и к отношению с собой в своей
конкретности, к ее становлению своей рефлексией иперетеканию
в противоположность — в субъект, в душу.

Душа как субъект логического

Быть душой, сознанием значит быть для себя, полагая бытие
иного как момент отношения к себе. Поэтому логическое как ду-
ша есть действительный субъект тогда, когда оно обращением
к себе как к субстанции (к уму) полагает, творит свою предмет-
ность, иное как природу, конечное.

Хотя у Плотина в иерархии божественного душа идет послед-
ней (Enn. 5.1.7.47–48), она его самая развитая форма. Мнимая под-
чиненность души уму — в том, что она видится только как его
образ, отблеск (и т.п.) (Enn. 5.1.3.8; 5.1.6.46; 6.7.17.39). Плотин даже
толкует различие души и ума как отношение восприемницы-
материи и формы (Enn. 5.1.3.22–23). Но если душа — рефлексия
субстанциального знания, она — его не остающееся в себе, а по-
ложенное различие с собой, реальное сознание. Она — удвоенное
бытие логического для себя, а не диада лишь в себе, как ум. Пло-
тин поэтому переносит субъектность души на ум, говоря, что ду-
ша для того, чтобы быть собой, должна познавать ум как свою
субстанцию, подобно тому, как ум должен постигать единое, что-
бы быть умом (Enn. 5.1.6.47–48). Ведь ум как только субстанция ло-
гического и как лишь момент его тотальности не есть реальное
познание, ибо последнее предполагает положенное расторжение
мышления (на субъект и субстанцию), которого нет в уме.

89



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Для показа связи души и ума Плотин обращается к мифу —
к генеалогии богов Урана, Кроноса и Зевса, видя в них коррелят
ипостасей12. Уран коррелят единого, Кронос — ума, а Зевс — ду-
ши. Центр внимания Плотина — связь Кроноса-ума и Зевса-души.
Будучи порождением Урана-единого, Кронос-ум оскопляет отца
и сам порождает богов (умные сущности), удерживая в себе и со-
зерцая их. Лишь один из сыновей Кроноса — Зевс — являет себя
вовне, благодаря чему познается божественность его отца и бра-
тьев (Enn. 5.8.12.3–11). Это важно для понимания Зевса-сына как
откровения логической субстанции (Кроноса-отца) — ее субъек-
та. Особо же значим пассаж о детоубийстве Кроноса, проглатыва-
ющего отпрысков. Так, по Плотину, Кронос-ум как бы пожирает
порожденные им умные божества-эйдосы, оставляя их в себе и не
давая им низойти в иное (Enn. 5.1.7.29–35). Но так как Зевс-душа
как истечение Кроноса-ума сковывает его в неподвижном само-
тождестве (Enn. 5.8.13.1–2), последний логически — абстракция бо-
жественного; первыйже— полнота. В себе сущее различие ума на
умопостигаемое и умопостигающее (и возникающее из него мно-
жество в противоположность абстрактному — «оскопленному» —
единству Урана-единого) не есть различие как таковое. Оно «про-
глочено», ибо не положено как различие с собой. Реально разли-
чие только в душе, ибо в ее целостности его бытие для себя есть че-
рез бытие для иного, отчего именно Зевс творец конечного и его
управитель.

У Плотина душа как целостность различена на противополож-
ные формы — высшую и низшую. Высшая наполнена умом, пре-
бывает в нем, и сама умна (Enn. 2.3.18.14; 5.1.3.11–12; 5.1.3.17–18). В ней
душа, будучи субъектом, субстанциальна. Даже когда Плотин го-
ворит о различии ума и высшей души как о различии формы
и материи (Enn. 3.9.5.3; 5.1.3.22–23), он полагает его формально,
признавая, что, кроме того, что они вообще различны, в их от-

12 См. Enn. 5.1.7; 5.8.12–13. См. также Pépin 1955: 21; Cilento 1960: 252–254; Лосев
2000: 515, 617–618; Hadot 1981; Lo Casto 2018.

90



О логическом и логосе у Плотина

ношении нет никакого «между»13, и что реально ум и душа в ее
всеобщности совпадают14.

Но превратно отрывать ум от души не только онтологиче-
ски, но и гносеологически — толкуя положения о созерцательной
и дискурсивной формах мышления как неподвижно фиксирован-
ных за умом и душой. Плотин учит о различенности мышления
на два аспекта — созерцания и дискурса. Один — момент вечно-
го покоя мышления и совокупный охват мыслимого15, другой —
момент подвижности, процессуальности, «переход» от одной ча-

13 Enn. 5.1.3.21–22. 1) То есть, кроме них самих, нет ничего, что бы, различая
их, было их единством: их различие и единство — в одном из них. Но различие
с собой на себя как субъект и субстанцию есть душа: она целое себя и своей про-
тивоположности. И не ум, а душа — «форма» (всеобщность) обоих как момен-
тов отношения, «материй». 2) Интересны комментарии историков философии
об отношении низшей ипостасности к высшей (ума к единому, души к уму),
взятого как формальное различие: в них они задействуют Плотинову метафо-
ру зеркала (и даже материи-зеркала) (Enn. 3.6) для передачи этого отношения
как отражения (рефлексии) (см. Шичалин 1978; Протопопова 2006). Правда, ис-
следователи не задаются вопросом о том, как эта мысль Плотина рефлектирует
внутренне, что постараемся сделать мы. Как рефлексия высшего, низшее — не
вне его, а есть его же различие с собой: лишь через рефлексию в низшее, выс-
шее выражается, реализуя свое понятие. Значит, из положений Плотина следу-
ет, что только в душе ум — то совершенство, которым она полна, или она и есть
совершенство ума (хотя рассудок Плотина полагает его χωρὶς ψυχῆς). То есть
субстанция субстанциальна лишь в «зеркале» субъекта. И раз логически вне
отражения нет отражаемого, вне субъекта нет субстанции. Рассудок твердит,
что «по ту сторону» зеркала есть подлинная, а не отзеркаленная реальность,
но такая «реальность» сама — лишь «зеркалящая» деятельность субъекта (его
рассудка). Поэтому отношение отражающего и отражаемого переворачивается:
субстанциальное, «высшее» превращается в «зеркало» субъекта, «низшего», че-
му находим подтверждение в мысли Платона о том, что божество (как субстан-
ция) есть лучшее зеркало души (как субъекта), в коем она постигает себя саму
(Alc. 1 133c13–16).

14 По Плотину, душа не вытекает из ума вовне, но есть в нем, как его иное
(Enn. 5.1.3.10–12). Значит, душа (как субъект) — внутреннее различие ума (как
субстанции).

15 Enn. 3.8.9.21–22; 4.4.1.20. См. также, например, Гарнцев 1987: 56; Bussanich
1988: 94–95; Tornau 1998: 489; Emilsson 2007: 177, 179–180; Lortie 2010: passim; Cornea
2016: passim; Chiaradonna 2022.

91



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

сти мышления к другой16. При этом последний аспект, оставаясь
мышлением вообще, есть стремление связать в единое положен-
ные в различии части мыслимой тотальности. Первый считается
«чистым» и бесконечным мышлением; второй — рассуждением,
мышлением конечным. Один называется разумом (νοῦς, νόησις),
другой — рассудком (διάνοια, λογισμός, и λόγος в одном из значе-
ний).

С одной стороны, Плотин говорит, что ноэтическое (разумное)
мышление — привилегия ума: оно отлично от присущего душе
дианоэтического (рассудочного) как симультанное — от сукцес-
сивного, как непосредственное (беспредпосылочное) — от опосре-
дованного (из предпосылок)17. С другой — что понятие души —
в умопостижении (в созерцательном мышлении): не в рассудке,
а в разуме18. Более того, само творчество души (реальность ее по-
нятия) — не в дискурсивности, а в созерцании19. Этот диссонанс
можно «объяснить» тем, что Плотин не привел различие созер-
цания и дискурса «в однозначное соответствие различению ума
и души»20, — тем, что он не разграничил уми душу гносеологиче-
ски так же, как он якобы разграничил их онтологически. Но про-
блема в том, что «однозначное» противопоставление ума и ду-
ши на разум и рассудок, где каждый — только отрицание дру-
гого, есть их полагание лишь в моменте рассудка. Разум же как
всеобщая форма не исчерпывается противопоставлением рассуд-
ку, но включает его в себя, будучи конкретностью себя (как мо-
мента) и своей противоположности. Вот почему до конца разви-
тая логика созерцания как целостного познания в том, чтобы оно
было также ее постижением в различенности (дискурсом), без

16 Enn. 4.4.1.15–16; 5.3.17.23–25; 6.2.21.27–28. См. также, например, Гарнцев 1987:
56; Santa Cruz 2006: 209; Emilsson 2007: 178–179; Lortie 2010: 51; Stróżyński 2014:
24–25.

17 См. Enn. 3.9.1.35–36; 5.1.3.12–13.
18 См. Enn. 1.1.13.5–8; 4.8.3.21–22; 5.1.3.16–19.
19 См. Enn. 3.8.3.12–14; 3.8.passim; 5.1.3.16–17. См. также Arnou 1921: 56–58; Loder

2016: 61.
20 Гарнцев 1987: 57.

92



О логическом и логосе у Плотина

чего созерцаемое — пустая абстракция. А так как в содержании
плотиновской доктрины ипостась, в которой у Плотина — пусть
не методически, но всё же стихийно — объединены созерцатель-
ность и дискурсивность, есть душа, то она и на гносеологическом
уровне есть «совпадение» с умом.

Но единство души и ума — не абстрактное, а конкретное тож-
дество: будучи «всей деятельностью» (Enn. 5.1.3.9) и действитель-
ностью ума, душа всё же отлична от него в своей субъектности.
Дело в том, что ум остается неположенным различием — разли-
чием в себе, а душа реальное, сущее для себя различие22. Поэтому
она не ограничена распадением на противоположные формы от-
ношения к себе и к иному (на высшую и низшую). Это различие
«усугублено»: каждая из этих форм также выявляет присущее ей
раздвоение.

Так, по Плотину, в высшей душе, кроме умопостижения, есть
и кое-что иное, из-за чего она не остается умом и деятельна сама
по себе (Enn. 4.8.3.21–25). Но откуда это иное вошло в душу? Для
рассудка иное не внутреннее души, ибо таковое — только умопо-
стижение. Поэтому, мысля рассудочно, Плотин мнит, что в душе
это иное («то, что хуже [умопостижения]») «откуда-то еще» (Enn.
5.1.3.19) — из области, внешней к ее ипостасности. Такая «интер-
венция» — неразрешимый парадокс. Ведь то иное, что есть в уме
принцип его в себе сущего различия (то, что Плотин называет ма-
терией ума), так же умно (Enn. 5.1.3.23), как и сам ум, и не значимо
как реальное различие.

Итак, раздвоение не вменяется в вину сотворившему душу
отцу-уму; его инкриминируют неиспостасному иному. Но ему
только предстоит возникнуть в деятельности души, каковая пред-
ставлена уже отвернувшейся от ума к нему. Превратность в том,
что если рассудочно фиксировать функцию отца за умом, а от-

22 Ту же мысль формулирует Э. Варессис, говоря, что, в отличие от застрева-
ющего в себе ума, душа не только пребывает в себе, но и обращается к чувствен-
ному (Varessis 1996: 241).

93



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

прыска — за душой, невозможно объяснить наличие в высшей
душе различия, ибо в произведении не может быть того, чего нет
в производителе (если только не полагать материю произведения
самостоятельной по отношению к форме, что не вяжется с мыс-
лью об умной материи). Но тогда выходит, что раздвоение ду-
ши— реальность и бытие для себя того, что в уме есть лишь в себе.
Значит, эта бинарная внутри себя душа — актуальность той суб-
станциальности, коей ум является только в потенции, и душа —
ум в его полноте.

Присущее душе иное есть ее положенность как самости. Лишь
в единстве с ним душа деятельна и действительна как душа.
Неверно поэтому понимать душу у Плотина так, будто высшая
занята умопостигаемым божественным, а низшая — конечным23.
Именно про высшую душу Плотин говорит, что она не ограниче-
на созерцанием ума. Смотря в себя, она также занята полаганием
и управлением того, что «после нее» (Enn. 4.8.3.22) — небожествен-
ным, чьей субстанцией она является24.

Логическое удвоение высшей душиПлотиниллюстрирует сво-
ей версией мифа о двух Афродитах — «небесной» и «земной».
Первая как дочь Урана (или Кроноса) — Афродита-Урания — сим-
волизирует душу как чисто божественную, умную, вне связи с ко-
нечным. Она не рождена матерью, что философски означает ее
бытие вне иного, материи (Enn. 3.5.2.17–27). Наряду с ней есть
мировая душа (Enn. 3.5.3.27–28) — космическая Афродита (Enn.
3.5.3.30), дочь отца Зевса и матери Дионы, оппозиция «чистой»
душе. В изложении оппозиций высшей души у Плотина виден
разлад: для него душа собственно — только «чистая», что вы-

23 См., например, Zamora Calvo 1996: 337; De Blassi 2015: 177.
24 Это различие высшей души очевидно там, где Плотин говорит о душе

как Зевсе — управляющем и упорядочивающем принципе вселенной. Он дво-
як: 1) Зевс — Демиург, символизирующий вечную жизнь души, погруженную
в умопостижение; 2) он же мировая душа, образующая и организующая конеч-
ное на основе созерцаемой ею умопостигаемой субстанции (см. Enn. 4.4.10.1–7).

94



О логическом и логосе у Плотина

ражено в тезисе, по которому космическая Афродита «не есть
только душа и не есть душа как таковая» (Enn. 3.5.3.31). Это след-
ствие неспособности рассудка справиться с диалектикой высшей
формы души, внутри себя различенной через отношение к ино-
му, благодаря чему она и есть для себя конкретная целостность.
Этот недостаток заметен и в преподнесении мифического сюже-
та, ведь родители космической Афродиты — Зевс и Диона — оба
принадлежат к области чисто божественного. То есть образы Пло-
тина обращены против его рассудочного представления и утвер-
ждают логику нашего понимания. Важно не то, что, в отличие от
одной Афродиты, у другой есть мать (хотя это необходимый мо-
мент различия). Главное — что это различие проведено внутри
самого божественного, так что его отношение к иному есть от-
ношение к себе. Из этого следует, что мировая душа у Плотина,
вопреки его подаче, есть момент, образующий вместе с «чистой»
душой, конкретность высшей души. Более того, так как космиче-
ская Афродита — различие божественного с собой, мировая душа
есть не только отношение божественного к небожественному, но
также иное самого этого отношения к иному и возвращение из
него в себя как божественную, «чистую» душу. Поэтому Плотин
и говорит, что космическая Афродита порождает в душах смерт-
ных любовь к умопостигаемому25, а значит, сама высшая душа
есть процесс логической целостности.

Но раз логически мировая душа у Плотина отнесена к высшей,
то низшая — это природа26. И раз природа не четвертая ипостась

25 См. Enn. 3.5.3.30–38.
26 То есть мнение, будто низшая душа у Плотина — мировая, превратно.

Неверно также истолковывать мировую душу как душу в целом, а природу —
как низшую часть мировой (См., например, Deck 1967: 31–33, 41, 46, 64, 68, 113,
115; Morel 2009: 387, 391; Бриссон 2009: 439). Повторим: мировая душа — вид
высшей, а низшей нужно считать природу (см., например, 吀栀eiler 1944: 220;
Armstrong 1967: 91; Santa Cruz, Crespo 2007: lx; De Blassi 2015: 193). Ф. Карфик даже
специально отмечает, что природа — низшая часть души «именно как души»
(Kar昀椀k 2014: 124).

95



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

наряду с тремя божественными27, а душа по своей субстанции, то
в чем же главное отличие низшей души от высшей?

Тогда как высшая душа у него — (мыслящее) сознание (Enn.
4.4.13.1–2), природа бессознательна: ее деятельности для нее нет28.
Для обрисовки ее бессознательности Плотин прибегает к сравне-
нию: если кто-то пожелает приписать природе сознание, то его
надо уподобить «сознанию» спящего в противоположность тако-
вому у бодрствующего29.

Здесь нужно вспомнить о внутренней противоположности
знания себе, ведь когда Плотин говорит о знании души в природе
как о незнании, он выражает присущую знанию диалектику. Мо-
мент бессознательности необходим в душе как сознании. Созна-
ние раздвоено на моменты знающего и знаемого: знания, сущего
для себя, и знания, сущего только в себе, не знающего себя знания.
Последнее — предметность сознания, или момент, имеющий зна-
чение лишь части, а не целого знания и сознания. Природа и есть
эта непосредственная предметность души для себя, так что хотя
природа, взятая абстрактно, и не душа как сознание, а ее иное,

27 А. Армстронг, например, указывая, что «низшая фаза души» — природа
(Armstrong 1967: 85), всё же, вопреки запрету Плотина полагать число ипостасей
больше трех и его мысли, что душа субстанциально одна во множестве форм
(Enn. 2.9.2.1–6), убежден, что он учит о четвертой ипостаси. Это-де следует из
того, что выведение природы представлено им как произведение душой новой
ипостаси (Enn. 5.2.26), отчего низшая душа относится к высшей, как высшая —
к уму (Armstrong 1967: 86). См. также критику этой трактовки у Риста (Rist 1967:
92–93), а у Санта Крус и Креспо — утверждение, что хотя функционально душа
раздвоена, она субстанциально едина, так что природа — не новый онтологиче-
ский уровень (четвертая ипостась) (Santa Cruz, Crespo: lx).

28 См. Enn. 4.4.13.8–9. Ср. также Enn. 2.3.17.2–5; 3.8.1.22; 3.8.4.1–4; 4.4.13.13–14.
29 Enn. 3.8.4.22–25. Это сравнение—предмет вниманиямногих историков (см.,

например, Drews 1907: 143; Inge 1918: 155; Schwyzer 1960: 372; Deck 1967: 71; De Blassi
2015: 194). Начиная, пожалуй, с Древса, оно сопоставляется с приписываемым
Ф. Шеллингу тезисом о природе как спящем духе (Drews 1907: 143; Inge 1918: 155;
Deck 1967: 71).

96



О логическом и логосе у Плотина

она душа субстанциально, в себе30, ведь она также есть — пусть
и бессознательное — знание31.

Кроме того, природа как бессознательное знание также удво-
ена. С одной стороны, как процесс логического она его полага-
ние вовне себя. Это стремление быть природой Плотин описыва-
ет диалектически. Во-первых, душа «пытлива»: желая сразу быть
и началом себе, и собой непосредственно, и потому, ища полноту
бытия, она приводит себя в движение (Enn. 3.7.11.15–17), цель кото-
рого — транслировать в иное то, что созерцается ею в уме (Enn.
3.7.11.20–22). Усиливая эту мысль, Плотин использует сравнение:
стремясь к знанию (Enn. 3.8.5.3–4), влекущему ее вовне ума (Enn.
4.7.13.4–5), душа словно беременна и переживает родовые муки
(Enn. 3.8.5.4; 4.7.13.7); в их результате она воплощает созерцаемую
в уме полноту (Enn. 3.8.5.4–5) в порядок и красоту природы. То
есть рвение души быть природой есть ее желание быть для себя
предметной вполне, ради чего она выносит сущее в ней вовне
и извне познает то, что́ она внутри (Enn. 3.8.6.26–29). Во-вторых,
Плотин заостряет проблему, допуская, что ее влечение может об-
ратиться вспять, прервав жизнь природы. Но если предположить,
что душа обернулась к уму как высшей, так и низшей частью, то
разве тогда было бы что-нибудь, кроме вечного? Нет, тогда бы
всё различие сущего утратило реальность. И главное: в отноше-
нии какого еще предмета как своего иного была бы деятельной
душа? При принятии такого предположения невозможно утвер-
ждать, что ее деятельность предметна, ведь то, в отношении чего
производится деятельность, должно полагаться вовне как пред-
мет (Enn. 3.7.12.4–15). Итак, необходимость полагания вовне сущей
в себе конкретности — в том, что она обретает целостность тогда,
когда ее моменты сами положены как сущие. Поэтому в себе су-

30 Ср. со словами Гегеля: «Природа — отчужденный от себя дух» (Hegel 1986–
1990: 9.25).

31 Ср. также с дефиницией природы у Плотина как «логической бессозна-
тельности» (Antúnez-Cid 2006: 55).

97



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

щая всеобщность развертывается в пространство и время, во мно-
жество единичностей, так что заговорившая в фантазии Плотина
природа сообщает, что они видятся «как бы выпавшими» (Enn.
3.8.4.10).

С другой стороны, внеположность не исчерпывает понятие
природы. Душа как ее суть не покидает ее во внешней предмет-
ности, но возвращает ее из внешности и дискретности внутрь
себя, превращая ее особенный процесс во всеобщий процесс се-
бя самой. Этот второй момент природы — интериоризация — за-
ключен в том, что она созерцание (θεωρία)32. Если бы созерца-
ние природы ограничивалось формой внеположности, оно бы-
ло бы лишь дискретностью созерцаемого, предмета созерцания
(θεώρημα, θέαμα) и созерцающего, субъекта созерцания (θεωρούν),
а не было бы их единством — созерцанием как таковым. Как
созерцание, природа не оставляет положенные вовне моменты
«выпавшими» из ее единства и в отрыве друг от друга. Так как
ее производящая деятельность есть созерцание33, то им связаны
как всеобщая форма созерцания (созерцающее и созерцаемое),
так и лишь по видимости дискретное, единичное содержание.
Ни один из моментов созерцания не коснеет во внеположности
к другим и имеет в другом не конец34 как только отрицание, а
полагание полноты определенности, благодаря чему каждый рас-
крывается как бесконечный, текучий в себе и вобранный внутрь
процесса природы и души. В созерцании природы душа прони-
кает собою всю ее внеположность, и нет ни одного ее момента,
который бы не был познающей деятельностью души35.

Значит, хотя созерцание природы бессознательно, она также
есть всеобщая деятельность созерцания, пронизывающего у Пло-
тина каждую ступень логического36. Но что же есть, по Плоти-

32 См. Enn. 3.8.1.23; 3.8.3.13.
33 См. Enn. 3.8.3.20–21; 3.8.5.1–2; 3.8.7.1–2.
34 См. Enn. 3.8.5.29–30.
35 Благодаря созерцанию душа пребывает «во всем» (Enn. 3.8.5.31).
36 Так как у Плотина природа и божественное образуется созерцанием и есть

созерцание (Enn. 3.8.7.1–2), его учение называют «панконтемпляционизмом»

98



О логическом и логосе у Плотина

ну, то, что увязывает творчество природы с созерцанием37 и его
посредством вбирает в свою целостность всё бытие и его опреде-
ленность? Этот субстанциальный «средний термин», располага-
ющий любой горизонт логического в противоположность созер-
цающего и созерцаемого и через это противоположение сопола-
гающий их в конкретное единство созерцания, есть то, что Пло-
тин называет логосом38.

Философ утверждает не только то, что логос деятелен в при-
роде (Enn. 5.8.3.1; 2.3.17.2–3) и что душа управляет всем сообразно
с ним (Enn. 2.3.13.3–4), но и то, что природа вообще есть логос (Enn.
3.8.2.28–29). При этом логос природы, расторгая себя, полагается
в ее видимой внеположности вплоть до разрозненного механи-
ческого существования. Такой «последний» и «мертвый» (Enn.
3.8.2.31–32) логос не может собраться из дискретности в цельность
органического единства и воспроизвестись в другом (Enn. 3.8.2.32).
Но и в этой разорванности он не лишен родовой связи, ибо этот
«мертвый» — «брат» логоса, имеющего жизнь (Enn. 3.8.2.32). И хо-
тя во внешности чувственной формы (Enn. 3.8.2.31) логос природы
создает иллюзию неживой махины, последняя подвижна лишь
потому, что, будучи логосом, не перестает бытьжизньюимышле-

(Kirchner 2017: 74). Θεωρία у Плотина — само понятие познания, и к нему как
к роду восходят даже низшие в сравнении с умосозерцанием виды (Enn. 3.8.7.3–
5). «Все стремится к созерцанию» (Enn. 3.8.1.2), ибо всё бытие — как сознательное,
так и бессознательное (Enn. 3.8.1.3) — есть познание как полагание и снятие раз-
личия бытия в себе и бытия для себя, субстанции и субъекта.

37 См. Enn. 3.8.3.1.
38 Этот логос — не то, что Плотин называет τὸ σκοπεῖσθαι, а мы — внешней

рефлексией. Последняя как рассудок не схватывает конкретность бессознатель-
ной логики природы. Плотин, правда, противоречив, говоря, 1) что природа как
созерцание есть логос, и — прямо противоположное — 2) что то, что она есть
в себе (созерцание), у нее не от логоса (см. Enn. 3.8.3.12–13). Но он снимает это
противоречие, объясняя, что под логосом в последнем случае он подразумевает
τὸ σκοπεῖσθαι (см. Enn. 3.8.3.13–16). То есть, хотя, по Плотину, природа не логос
как рассудок, она как созерцание есть логос как бессознательный разум. Или
иначе: так как природа исходно не нуждается в рассуждении (Enn. 4.4.11.4–5), ее
логос — это «raison sans raisonner» (Ravaisson 1846: 399).

99



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

нием39, ведь «всякая жизнь мышление» (Enn. 3.8.8.17). Стало быть,
по Плотину, то, что посредством созерцания обеспечивает приро-
де жизнь и включенность в процесс души, есть животворящая всё
внутренняя мощь логоса.

Логос как конкретность субстанции и субъекта

Логос — самая трудная категория античной философии40. Ее
трудность — в том, что в античной мысли множество доктрин ло-
госа, и в каждой он ансамбль смысловых ролей. Эту трудность не
преодолеть историческим объяснением многоролевой игры ло-
госа через видимые заимствования его содержания из предше-
ствующих концепций: такое «объяснение» описывает механиче-
скую передачу смыслового импульса от одного явления другому,
показывая лишь внешние действующие причины, но не прони-
кает в органику явления, его понятие41. Между тем, именно это
понятие как цель и приводит в движение особенные моменты
своего содержания, полагая их в качестве условий самопознания.
Так что полноту объяснения особенные роли логоса обретают
лишь тогда, когда целиком разыграна игра его понятия — когда
оно стало понятием себя самого. Субстанция-субъект, или поня-
тие как сознание, познающее себя как предметную сущность, —
вот принципиальное определение логоса.

39 По Плотину, конечное — «повсюду жизнь, выявляющая немеханическую
мудрость» (Enn. 2.9.8.14–15). Так он внушает мысль о внутренней органичности
определенного логосом конечного. Поэтому и нельзя ограничивать творчество
природы представлением о рычаге (Enn. 3.8.2.3–4), о механической причинно-
сти, во внешности каковой нет внутренней целесообразности, органики поня-
тия.

40 См., например, Rist 1967: 84; Vollenweider 2009: 379; Michalewski 2014: 210.
А.Ф. Лосев убежден, что современной науке «особенно не повезло» именно с
логосом (Лосев 2000: 492).

41 СамПлотин осуждает механическое объяснение как объяснение через «те-
лесные причины» (Enn. 4.4.32.1). Ср. также с тем, как Л.Шестов улавливает, что
историческое объяснение (через «идейное влияние», то есть механику «дей-
ствующих причин») центрального противоречия философа (как сразу «панло-
гиста» и «мизолога») «совершенно недопустимо», ибо его причины «более глу-
бокие и несравненно более важные» (Шестов 1993: 329–331).

100



О логическом и логосе у Плотина

Всё же начнем с толкования логоса как души и преимуще-
ственно в «демиургической» функции42. Плотин не раз называ-
ет душу «логосом ума» (в смысле образа ума, его выражения,
и т.п.)43, а также говорит о ней, с одной стороны, как о логосе, про-
истекающем из божественного интеллигибельного, а с другой —
как о логосе, творящем чувственное, организующем его и управ-
ляющем им, отчего душа-логос мыслится как связь между беско-
нечным и конечным44. В этой роли логос видится проводником
умного в чувственное, посредником или мостом между ними45.

Но воззрение Плотина на логос не ограничено душой. Так, со-
относя ее с умом, он называет ее логос «смутным» (Enn. 5.1.6.46).
Это значит, что ум тоже логос (только «ясный»), и «как душа —
логос и энергия ума, так ум — [логос и энергия] единого»46. Бо-
лее того, Плотин отмечает, что душа рождена оформленной и воз-
водится в высшую форму умом и логосом47, то есть логос здесь
функционален не как душа, а как ум48.

Историки не раз отмечали у Плотина тождество логоса в од-
ном из значений и ума49. Но далее нужно понять: логос — это
и существенность единого. Вспомним, что Плотин сам атрибути-
рует субстанциальное начало как «единый логос». Контекст его
мысли прозрачен: конкретность конечного творится конкретно-
стью бесконечного — ума, причем последняя в своем многообра-

42 Хотя «первый демиург» у Плотина ум, «последний творец» — душа (Enn.
2.3.18.13–15), ибо в уме нет реального разрыва сознания ипредмета. Он возникает
лишь в душе как бесконечном, творящем конечное (см. Enn. 3.8.3).

43 См., например, Enn. 5.1.3.6–8; 5.1.3.15–16; 5.1.6.45.
44 См., например, Enn. 2.3.13.3–4; 2.3.16; 3.2.2.15–18; 3.3.4.10–11; 5.1.7.42–48; 6.7.11

praesertim 25–26.
45 См. Armstrong 1967: 79, 101–104; Rist 1967: 85–86, 89–90; Turlot 1985: 518–519;

Zamora Calvo 1996: 335–336; Бриссон 2009: 437, 441–442.
46 Enn. 5.1.6.44–45. Ср. также с его мыслью, что ум производит душу логосной,

сообщая ей то, что она получила в наследие (Enn. 6.7.17.38–39). То есть душа как
логос наследует логосность от ума, а раз так, то ум необходимо есть логос.

47 См. Enn. 2.4.3.4–5.
48 См. также, например, Enn. 1.4.2.25.
49 См., например, Heinze 1872: 316, n. 1; Kar昀椀k 2011–2012: 69; Gerson 2012: 20.

101



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

зии пронизана логикой пребывающего «над ней» единого, на-
званного εἷς λόγος (Enn. 6.8.17.1–22). И хотя рассудок Плотина не
раз проваливается в алогизм50, разум его философии в целом спа-
сает мыслителя в его противоречиях. Так, вопреки мыслям, что
единое «не-логос» и «лучше логоса» (Enn. 5.4.1.9; 6.8.15, 31), Пло-
тин называет единое его отцом (Enn. 6.8.14.37–38) и корнем (Enn.
6.8.15.33), каковые атрибуты более значимы, чем они мнятся в их
подаче. В них для нас он полагает единое как то, что есть в се-
бе логос, низлагая мнение о едином как алогическом51. Впрочем,
Плотин не только подспудно, но и сознательно увязывает единое
с логосом, признавая, что оно не есть «жизнь без души и логоса»
(Enn. 6.8.15.28–29).

Значит, логос у Плотина исполняет роли всех форм логическо-
го (как бесконечного, так и конечного), причем ни одна из его
особенных ролей не есть логос в его всеобщности. Плотин отме-
чал, что сам логос не сводим ни к одной из ипостасей божествен-
ного, ни к природе52. Но превратно и толкование его как четвер-
той ипостаси53, противное как тому, что насчет числа ипостасей
говорит он сам54, так и логике его текстов. Логос у Плотина —
не еще одно, пусть даже «последнее», особенное понятие в се-
рии компонующих иерархию ипостасей55, но сама тотальность
их структуры, и, более того, божественного и мирского. Его спе-

50 Этот момент часто гипостазируют, видя в логическом лишь внешнюю
рефлексию. Например, Х. Антунес-Сид, признавая «парадоксальную» возмож-
ность прочитывать Плотина «панлогистически» (Antúnez-Cid 2006: 30), отверга-
ет ее, веря, что у Плотина бог (и, прежде всего, единое) «по ту сторону логики»
(ibid.: 38).

51 Как мы знаем, отец и сын единосущи, а корень — начало организма, то
есть только его момент.

52 «[Логос] ни только ум, или сам ум, ни род чистой [= одной лишь] ду-
ши» (Enn. 3.2.16.13–14); «ни одна лишь жизнь [= душа], ни один лишь ум» (Enn.
3.2.16.30); «[логос] ни в чем не полон и не отдает себя целиком и всего, чему он
себя отдает» (Enn. 3.2.16.30–31).

53 См., например, Armstrong 1967: 102; O’Meara 1975: 93.
54 См. Enn. 2.9.1.15–16; 5.1.7.48–49.
55 См. O’Meara 1975: 94.

102



О логическом и логосе у Плотина

цифика — в универсальности, пронизывающей всё особенное —
ипостасное и неипостасное — от единого до природы. И хотя ло-
гическое у Плотина вполне конкретно и субъектно в душе, и она
среди ипостасей логического логос по преимуществу, душа в сво-
ей непосредственности лишь инстанция логического, логос в од-
ной из его функций.

Эта всеобщая — текучая — природа логоса состоит в том, что
он полагает себя в различенных моментах и снимает их, собирая
себя в единство. Логос неслучайно назван «высвечиванием (из)
обоих— ума и души» (Enn. 3.2.16.15), ибо так он явлен как положен-
ность обоих структурных элементов логического — субстанции
и субъекта. Поэтому, хотя понятие души как субъекта логическо-
го — быть положенностью логического как субстанции, (единого
и) ума, этим понятием как понятием себя душа является только
как прошедшая полноту процессуальности — как «сначала» по-
ложившая различенность на себя как высшую и низшую, а «за-
тем» через созерцание вернувшаяся из неравенства субъектности
в единство умной субстанциальности. Так что к мысли о логосе
как положенности ума и души добавлена мысль о нем как «душе,
сущей сообразно с умом» (Enn. 3.2.16.15–16) — субъекте, постигшем
субстанцию.

Как различенное внутри единство, логос, сообщая своим
моментам самостоятельное существование, противополагает их
друг другу, и в таком противопоставлении он действительно
един, есть конкретное целое56. К тому же Плотин настаивает: раз-
личие должно быть развито вполне — быть противоположно-
стью57. Итак, единый логос един из противоположностей, и это
противоположение сообщает ему его конкретность и сущность
(Enn. 3.2.16.50–52). Но в какой же форме внутренняя противо-
положность логоса положена абсолютным образом? Логическое
у Плотина на всех уровнях сплошь проникнуто диалектикой.
Ее примеры — оппозиции категорий бытия и небытия, единого

56 См. Enn. 3.2.16.32–35.
57 См. Enn. 3.2.16.52–58.

103



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и многого, покоя и движения, и т.д., и т.п.58. Но такие оппозиции
партикулярны. Абсолютное же противоположение логического
в том, чтобы оно как бытие для себя полагалось как бытие для
иного, ибо только в этом ином и есть его бытие в себе59. Которая
же из оппозиций — абсолютное противоположение? Это — про-
тивоположность бесконечной субстанции и конечного субъекта,
или противоположность бога и человека (человеческой души).

Бог как субстанция логического есть субъект в себе, ибо она —
самосознание мышления, а человеческая душа как субъект в себе
субстанциальна60. Но так как каждый из моментов исходно кон-
кретен лишь в себе, то для каждого его иное не он сам. Богу как
субстанции не хватает реальности различия с собой — того, что-
бы он как мышление стал чувственностью, как всеобщее — еди-
ничным, как дух — природой. Человеку же нужно из мыслящего
единичным чувственным образом стать мыслящим всеобщее, са-
мо мышление, и тем самым преобразить свою конечную приро-
ду в природу духа. То есть, чтобы быть и для себя своим в-себе,
каждый должен быть положен в отношении к иному и как иное,
и только в этом бытии для иного каждый вполне есть для себя.
Абсолютное противоположение логоса в том, чтобы каждый из
его моментов был «абсолютным беспокойством в снятии себя са-
мого»61, что и характеризует логос в его целостности как абсолют-
ную процессуальность.

Поэтому у Плотина бог как субстанция не завистлив в своем
бытии для себя, ибо его самость в том, чтобы быть для иного —
порождать конечное и сообщать ему субстанциальность. Бог, го-
ворит Плотин, должен был не пребывать в себе, «словно очертив
себе границу завистью, но непременно продвигаться до тех пор,
пока универсум не дойдет до предела возможного из-за безмер-
ной мощи [бога], не оставляющей что-либо ей непричастным»

58 См., например, Enn. 1.8.6; 3.2.16.
59 См., например, Hegel 1982: 30–31; Hegel 1986–1990: 3.108.
60 Вспомним тезис Плотина о том, что «каждый из нас умопостигаемый

мир» (Enn. 3.4.3.22).
61 Hegel 1982: 33.

104



О логическом и логосе у Плотина

(Enn. 4.8.6.12–16). Что же есть этот «предел возможного»? Это — че-
ловеческий субъект, познающий божественную субстанцию как
определившую его к такому познанию. Интерес бесконечной суб-
станции к конечному субъекту обеспечивает бегство души62 из
преходящего мира чувственного порознения и разрывающих ее
страстей в непреходящий и единящий мир логической конкрет-
ности. Этот подъем души у Плотина — ее возвращение из чуж-
бины на родину (при том, что чужбина здесь — ее природное
для-себя-бытие63, а родина — логическая субстанция — ее непо-
средственное «потустороннее»)64. То, что вызволяет душу из ко-
нечного, есть логос, субстанция ее субъектности, ее гегемон, дви-
жущий ее изнутри, полагающий ее в ее свободе, всеобщей само-
сти65 и претворяющий ее в божество66. И раз этот теозис есть дея-
тельность логоса, то кульминацию единения души с богом — «ис-
ступление» — надо понимать не только как становление субъекта
постигаемой им субстанцией, но и как становление субстанции
субъектом и его постижением67. Ведь ни один из моментов абсо-
лютного противоположения не может остаться фиксированным
в абстракции от своего иного и не выступить из себя в него, от-
чего каждый в себе есть процесс «исступления» — становления
своей противоположностью.

62 См. Enn. 1.6.8.16.
63 Отчего Плотин и называет эту природную самость души ее худшим бы-

тием (Enn. 3.1.9.7–8).
64 При этом бегство души к лучшему (Enn. 4.8.7.26) у Плотина есть также бег-

ство божества к себе (Enn. 6.9.11.51).
65 См. Enn. 3.1.9.9–16. По Плотину, субъект, взошедший к единству с суб-

станцией, уже не он сам (Enn. 6.9.11.10–11). Такое отрицание самости не нужно
представлять рассудочно как уничтожающее самость в ее понятии. Отрицаемая
здесь самость конечная, противопоставленная богу, а не в полноте ее положен-
ности.

66 См. также Enn. 6.9.9.50–60.
67 Это следует из того, что душа постигает свое начало по причине его же

активности (ἀρχῇ ἀρχὴν ὁρᾷ) (Enn. 6.9.11.31–32) (истолковывать здесь ἀρχῇ можно
только как dativus causae, выражающий в данном случае сразу и действующую,
и целевую причинность).

105



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Таков плотиновский логос: единый в своем абсолютном про-
тивоположении. И несмотря на то, что в этом средоточии Плоти-
новой мысли рассудок силится истолковать единство бесконеч-
ной субстанции и конечного субъекта как алогическое68, разум
ее содержания говорит сам за себя: это единство у Плотина выра-
жено как конкретность двух центров логического — «смыкание
одного центра с другим» (Enn. 6.9.10.17). И то, что он признает, что
конкретность этого логического единства — τὸ δύσφραστον, и упо-
добляет ее мистериям, чье содержание нельзя излагать непосвя-
щенным (Enn. 6.9.10.19–21; 6.9.11.1–2), говорит нам не о том, что
она вообще невыразима и не есть мышление: самый факт того,
что философ выражает эту «невыразимость», означает ее мысли-
мость69, что она логос. Но эта «невыразимая» конкретность ло-
госа как единства абсолютной противоположности бесконечной
субстанции и конечного субъекта есть воистину «недостижимое»
и «непостижимое» (Enn. 6.9.11.30) для рассудка как мышления, не
проникшего в мистерию разума70. Для нас же эта мистерия ло-
госа откровенна, и, причастные ей, мы вслед за Плотином гово-
рим: ἀρχή οὖν λόγος καὶ πάντα λόγος (Enn. 3.2.15.13–14).

68 Повод — слова Плотина о том, что созерцание душой бога и ее единение
с ним— «уже не логос, но больше логоса, до логоса и над логосом» (Enn. 6.9.10.7–
8), а также положение о том, что единство познающего субъекта и познаваемой
субстанции не есть «ни логос, ни какое-либо (τις) мышление» (Enn. 6.9.11.11). Вы-
скажем по этому поводу два замечания. 1) Отрицая логосный характер этого
единства, мыслитель имеет в виду логос в моменте дискурсивного мышления,
ибо эти мысли он увязывает с представлением о логосе как рассуждении (Enn.
6.9.10.6–7). Х. Игаль, например, верно понимая λόγος в этом контексте, передает
его на испанский язык как razonamiento (логос-рассудок), а не как razón (логос-
разум) (Igal 1998: 553). 2) Поток Плотиновой мысли не раз обнажает нераство-
ренные положения рассудка (фиксацию единства без различия и различия без
единства), и как раз в этой формемышление не может постигнуть конкретность
субстанции и субъекта. В данном случае Плотин принимает эту конечную фор-
му мышления за его всеобщее понятие. Но этот партикулярный недостаток его
дискурса, разумеется, не есть его тотальная определенность.

69 Вопреки тезису своего рассудка, Плотин сам называет экстаз высшей фор-
мой мышления (περινόησις), приводящей к гармонии (Enn. 6.9.11.24–25) — к логи-
чески конкретному единству субстанции и субъекта.

70 См. Hegel 1986–1990: 18.100–101.

106



О логическом и логосе у Плотина

Литература

Бриссон, Л. (2009), “Logos и logoi у Плотина: их природа и функция” (пер.
Е.В. Афонасина), ΣΧΟΛΗ (Schole) 3.2: 433–444.

Гарнцев, М.А. (1987), Проблема самосознания в западноевропейской фило-
софии (от Аристотеля до Декарта). М.: МГУ.

Лосев, А.Ф. (2000), История античной эстетики. Поздний эллинизм.
Харьков: Фолио; М.: АСТ.

Протопопова, И.А. (2006), “Метафизика зазеркалья, илиОдвухматериях
у Плотина”, Arbor Mundi 12: 9–45.

Шестов, Л. (1993), Сочинения. Т. 2. М.: Наука.
Шичалин, Ю.А. (1978), “«Третий вид» у Платона и материя-зеркало

у Плотина”, Вестник древней истории 143.1: 148–161.
Antúnez-Cid, J. (2006), “La naturaleza según Plotino”, in A. Pérez de Laborda

(ed.), Naturaleza, 23–69. Madrid: Facultad de Teología «San Dámaso».
Armstrong, A.H. (1967), 吀栀e Architecture of the Intelligible Universe in the Phi-

losophy of Plotinus. Amsterdam: A.M. Hakkert.
Arnou, R. (1921), ΠΡΑΧΙΣ et ΘΕΩΡΙΑ. Étude de détail sur le vocabulaire et la

pensée des Ennéades de Plotin. Paris: Université de Paris.
Beierwaltes, W. (1970), “Hegel und Plotin”, Revue internationale de philosophie

24.92.2: 348–357.
Bussanich, J. (1988),吀栀eOne and Its Relation to Intellect in Plotinus: A Commen-

tary on Selected Texts. Leiden; New York; København: Brill.
Chiaradonna, R. (2022), “Ἀθρόα ἐπιβολή: Galen as a Source for Plotinus,

3.7(45).1”, Méthexis 34.1: 119–118.
Cilento, V. (1960), “Mito e poesia nelle Enneadi di Plotino”, in E.R. Dodds et al.

(eds.), Les sources de Plotin, 243–323. Genève: Fondation Hard.
Cornea, A. (2016), “Athroa epibolē : On an Epicurean Formula in Plotinus’

Work”, in A. Longo, D.P. Taormina (eds.), Plotinus and Epicurus: Ma琀琀er,
Perception, Pleasure, 177–188. Cambridge University Press.

De Blassi, F.G.M. (2015), “Plotino y la potencia desasosegada del Alma: ¿dis-
persión o contemplación?”, Tópicos 48: 169–199.

Deck, J.N. (1967), Nature, Contemplation, and the One. A Study in the Philoso-
phy of Plotinus. Toronto University Press.

Drews, A. (1907), Plotin und der Untergang der antiken Weltanschauung. Jena:
E. Diederichs.

Emilsson, E.K. (2007), Plotinus on Intellect. Oxford: Clarendon Press.

107



Андрей Тащиан / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Gerson, L.P. (1993), “Plotinus’s Metaphysics: Emanation or Creation?”, 吀栀e
Review of Metaphysics 46.3: 559–574.

Gerson, L.P. (1994), Plotinus. London; New York: Routledge.
Gerson, L.P. (2012), “Plotinus on logos”, in J. Wilberding, Ch. Horn (eds.) Neo-

platonism and the Philosophy of Nature, 17–29. Oxford University Press.
Hadot, P. (1981), “Ouranos, Kronos and Zeus in Plotinus’ Treatise Against the

Gnostics”, in H.J. Blumenthal, R.A. Markus (eds.), Neoplatonism and Early
Christian 吀栀ought: Essays in Honour of A.H. Armstrong, 124–137. London:
Variorum Publications, Ltd.

Hegel, G.W.F. (1982), Jenaer Systementwürfe 3.2. Hamburg: Felix Meiner.
Hegel, G.W.F. (1986–1990), Werke. 20 Bde. Redaktion E. Moldenhauer und

K.M. Michel. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Heinze, M. (1872), Die Lehre vom Logos in der griechischen Philosophie. Olden-

burg: Ferdinand Schmidt.
Igal, J., ed. (1998), Plotino. Enéadas V–VI. Madrid: Gredos.
Inge, W.R. (1918),吀栀e Philosophy of Plotinus. 吀栀e Gi昀昀ord Lectures at St. Andrews,

1917–1918. Vol. 2. London: Longmans, Green and Co.
Kar昀椀k, F. (2011–2012), “L’âme logos de l’intellect et le logismos de l’âme. À pro-

pos des Ennéades V, 1 [10] et IV, 3 [27]”, Χώρα. Revue d’études anciennes et
médiévales 9–10: 67–80.

Kar昀椀k, F. (2014), “Parts of the Soul in Plotinus”, in K. Corcilius, D. Perler
(eds.), Partitioning the Soul: Debates from Plato to Leibniz, 107–148. Berlin;
Boston: Walter de Gruyter.

Kirchner, A. (2017), “„Alles strebt nach 吀栀eorie“: Bemerkungen zu Plotins
Konzept der 吀栀eoria”, in 吀栀. Jürgasch et al. (eds.), Otium. Studien zur 吀栀e-
orie und Kulturgeschichte der Muße 6.8, 65–97. Tübingen: Mohr Siebeck.

Lo Casto, C. (2018), “Plotino e la triade divina Urano-Crono-Zeus”, Freiburger
Zeitschri昀琀 für Philosophie und 吀栀eologie 65.2: 465–480.

Loder, M. (2016), Die Existenz des Spekulativen. Untersuchungen zur neupla-
tonischen Seelenlehre und zu Hegels Philosophie des subjektiven Geistes.
Berlin; Boston: Walter de Gruyter.

Lortie, F. (2010), “Intuition et pensée discursive: sur la fonction de l’ἐπιβολή
dans les Ennéades de Plotin”, Laval théologique et philosophique 66.10: 45–
59.

Michalewski, A. (2014), La puissance de l’intelligible: La théorie plotinienne des
Formes au miroir de l’héritage médioplatonicien. Leuven University Press.

Montecinos Fabio, S.; Serey Aguilera, J. (2021), “El sentido sistemático de la
lectura hegeliana de Plotino”, Tópicos 61: 69–107.

108



О логическом и логосе у Плотина

Morel, P.-M. (2009), “Comment parler de la nature? Sur le Traité 30 de Plotin”,
Les Études philosophiques 3: 387–406.

Natorp, P. (1921), Platos Ideenlehre: Eine Einführung in den Idealismus. Leipzig:
Felix Meiner.

O’Meara, D. (1975), Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin: étude his-
torique et interprétative. Leiden: E.J. Brill.

Pépin, J. (1955), “Plotin et les Mythes”, Revue Philosophique de Louvain,
Troisième série, 53.37: 5–27.

Protopopova, I. (2006), “Metaphysics of Mirrorverse, or On Two Ma琀琀ers in
Plotinus”, Arbor Mundi 12: 9–45. (In Russian.)

Ravaisson, F. (1846), Essai sur la Métaphysique d’Aristote. T. 2. Paris: Librairie
de Joubert.

Rist, J.M. (1967), Plotinus: 吀栀e Road to Reality. Cambridge University Press.
Santa Cruz, M.I. (2006), “Modos de conocimiento en Plotino”, Estudios de

Filosofía 34: 201–216.
Santa Cruz, M.I.; Crespo, M.I. (2007), “Plotino: De la 昀椀losofía a la mística”,

in M.I. Santa Cruz, M.I. Crespo (eds.), Plotino. Enéadas: Textos esenciales,
vii–cxviii. Buenos Aires: Colihue.

Schwyzer, H.-R. (1960), “„Bewusst“ und „unbewusst“ bei Plotin”, in E.R. Dodds
et al. (eds.), Les sources de Plotin, 341–390. Genève: Fondation Hard.

Stamatellos, G. (2007), Plotinus and the Presocratics: A Philosophical Study of
Presocratic In昀氀uences in Plotinus’ Enneads. Albany, NY: State University of
New York Press.

Stróżyński, M. (2014), “吀栀e Aporetic Method in Plotinus’ Enneads”, Symbolae
Philologorum Posnaniensium Graecae et Latinae 24.1: 17–31.

吀栀eiler, W. (1944), “Plotin und die antike Philosophie”,Museum Helveticum 1.4:
209–225.

Tornau, Ch. (1998), Plotin, Enneaden VI 4–5 [22–23]: ein Kommentar. Stu琀琀gart;
Leipzig: B.G. Teubner.

Turlot, F. (1985), “Le «Logos» chez Plotin”, Les Études philosophiques 4: 517–
528.

Varessis, E. (1996), Die Andersheit bei Plotin. Stu琀琀gart; Leipzig: B.G. Teubner.
Vollenweider, S. (2009), “Der Logos als Brücke vom Evangelium zur Philoso-

phie. Der Johannesprolog in der Relektüre des Neuplatonikers Amelios”,
in U. Poplutz, A. De琀琀wiler (eds.), Studien zu Ma琀琀häus und Johannes.
Festschri昀琀 für Jean Zumstein zu seinem 65. Geburtstag, 377–397. Zürich:
吀栀eologischer Verlag Zürich.

Zamora Calvo, J.M. (1996), “La concepción plotiniana del alma como logos de
la inteligencia”, Estudio agustiniano 31.2: 333–342.


