
Ирина Гравина

(Пост)метафизическое: замечания о критике и апологии
платонизма в европейской и русской философии ХХ века*

IRina GRavina
(Post)metaphysical: RemaRKs on CRiticism and Apology

of Platonism in ХХ-CentuRy Russian and EuRopean Philosophy

AbstRact. 吀栀e article deals with the problem of the relation between the criticism of
Platonism and metaphysics in European and Russian philosophy of the 20th century
and identi昀椀es its main traits. In European postmodern philosophy (Deleuze, Nancy,
Badiou), the theme of overcoming metaphysics is closely linked to critique of Platon-
ism, because thinkers trace the origins and development of metaphysical universalism
(Habermas) back to Platonism. In the 20th century, Platonic universalism was inter-
preted as an implicit basis for the development of various kinds of totalitarian ideas. In
Russian philosophy, metaphysics is assigned a rather modest role — it is perceived as
a consequence of the development of Aristotle’s formal logic in the West and is associ-
ated only with modern rationalism. Platonism and Neoplatonism in Russian religious
philosophy (Losev) are not rejected, but are perceived as a pre- or extra-metaphysical
system that encompasses the full methodological toolkit for describing religious (East-
ern Christian) practice. 吀栀us, in the European postmodern tradition, religion is always
based on metaphysics, which has the status of a meta-theory, while in Russian philoso-
phy, metaphysics is regarded as one of the directions in European intellectual history.
At the same time, within the framework of European post-metaphysical thought at the
turn of the 20th and 21st centuries (Marion, Schürmann, Milbank), a peculiar Neopla-
tonic turn emerges, partly converging with the ideas of Russian religious philosophy,
while in Russian philosophy, by contrast, a comprehensive system for overcoming
Platonism and metaphysics (Khoruzhiy) takes shape.
KeywoRds: Platonism, Russian religious philosophy, postmodernism, criticism of Pla-
tonism and metaphysics, postmetaphysical thinking, postmodern Neoplatonism.

© И.Г. Гравина (Москва). ei-rene@ya.ru. Национальный исследовательский уни-
верситет «Высшая школа экономики».
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.12

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 24-78-10104, h琀琀ps://rscf.ru/project/24-78-10104/.

310



(Пост)метафизическое…

Введение

Преодоление платонизма — одна из важных тем постницше-
анской (а затем и постхайдеггеровской) философии, философии
европейского деконструктивизма и постмодернизма. Философы
ХХ века обвиняли Платона и в политических (обвинение в им-
плицитном тоталитаризме), и вметафизических (что именно пла-
тонизм положил начало европейской метафизике) грехах. Таким
образом, платонизм оказался «козлом отпущения» для европей-
ских интеллектуалов, пытающихся выйти за рамки сложившихся
веками философских концептов и найти новые идейные траекто-
рии для развития общественного мышления. И у Фуко, и у Деле-
за звучали буквально программные императивы, что платонизм
должен быть преодолен. В свою очередь, феномен преодоления
платонизма теснейшим образом переплетается с темой конца ме-
тафизики, поскольку именно Платон в постницшеанской тради-
ции считается основателем метафизического мышления. Послед-
нее, в свою очередь, провоцирует возникновение философии по-
сле ее конца — постметафизики, где критика платонизма суще-
ственно смягчается или вообще исчезает в положительной декон-
струкции. Что касается русской религиозной философии, в кото-
рой была и критика новоевропейскойметафизики, и критика язы-
ческого аспекта платонизма, и апология платонической филосо-
фии как метода, в ней «козлом отпущения» является Аристотель,
и она в своей критике метафизики направлена на преодоление
аристотелизма. Поэтому данное небольшое исследование будет
строиться вокруг динамики развития проблематики связи плато-
низма и метафизического мышления в европейской и русской
философии ХХ века. Осложняется тема тем, что после условно
аристотелевского определения метафизики как первой философии
прошло много времени и оно стало крайне размытым поняти-
ем, которым вшироком смысле определяется крайний идеализм,
апология Абсолюта и мистицизм, а метафизику в узком смыс-
ле каждый из рассматриваемых ниже мыслителей стал понимать
по-своему.

311



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

К вопросу сопоставления русской и европейской (пост)метафизики

Сам по себе феномен критики метафизики, распространен-
ный в европейской мысли ХХ века, не нов для истории филосо-
фии1. Нельзя сказать, что возникает он только в ХХ веке, одна-
ко тема преодоления метафизики остро артикулируется именно
в это время и имеет далеко идущие последствия.

Для русской религиозной философии метафизическая пробле-
матика вшироком смысле крайне болезненна и связана, в первую
очередь, с противодействием позитивизму — с его отрицанием
идеального бытия как такового, а главное — религиозного. В це-
лом она выстраивается вокруг философии восточнохристианской
и мыслит категориями эсхатологическими и сотериологически-
ми. В этом процессе ей нужно обозначить не просто важность на-
личия Абсолюта и четко описать его как категорию православной
мысли, как Бога, но и как живую действительность, а не предмет
философских спекуляций. И здесь кроется главное расхождение
ее с европейскими штудиями на тему. Для отечественной мыс-
ли новоевропейская метафизика, методологически восходящая
к аристотелевской, обреламаксимально абстрактный характер, на
котором не то что стало невозможно выражать религиозные ис-
тины — сами эти истины встали под вопрос. В этой связи русская
религиозная философия стремилась найти иной по отношению
к европейскойметафизике язык выражения, обнаружив его в хри-
стианском неоплатонизме и его методологии. Лосев полагал, что
платоновская диалектика имманентна самому мышлению, само-
му простому и естественному, способному описать и перихоре-
сис, и простые жизненные процессы2.

Европейская критика метафизики, «скудного времени миро-
вой ночи», как писал о ней Хайдеггер, выглядит иначе — здесь
она или отождествляется с идеализмом как таковым (позити-

1 Например, термин «постметафизический» мог использоваться после Геге-
ля в немецкой философии, в связи с его идеей о конце философии.

2 У Лосева в работах много подобных примеров — от «диалектики шкафа»
до диалектики «пентады» (Троицы).

312



(Пост)метафизическое…

визм), или с крайне идеалистической трактовкой платонизма. Но
если критика позитивистов по большому счету довольно проста
и, можно даже сказать, вульгарна, то критика метафизики у Кьер-
кегора илиНицше нанесет ей куда более существенный урон с да-
леко идущимипоследствиями, в ХХ веке знаменующимикак «ко-
нец метафизики», так и наступление «постметафизической» эпо-
хи. К слову, идеями Ницше в свое время проникалась и русская
философия, что в немалой степени, но весьма оригинально по-
влияло на критику европейской метафизики в пользу некоей но-
вой системы, основанной на реабилитации платонизма3.

Как уже можно заметить, в поле сравнения русской и европей-
ской критикиметафизики возникает серьезная путаница, потому
что под метафизикой может пониматься как конкретно аристоте-
левское понятие и далее — декартовски-кантовское, так и геноло-
гия Платона или вообще что угодно, касающееся религии, транс-
цендентного или трансцендентального. Еще Лосев в «Диалекти-
ке мифа» называл неспособность современной ему мысли от-
личать трансцендентное от трансцендентального «философским
одичанием»4. Да и в целом в связи с размытостью, многозначно-
стью и, как следствие, неопределенностью понятия метафизики
в современной философии сам феномен ее критики неоднороден.
Между радикальной и прямолинейной критикой Огюстом Кон-
том метафизики как устаревшей формы репрезентации действи-
тельности, постмодерными штудиями Делеза или социологией
Хабермаса было немало попыток переосмысления, деконструк-
ции и даже попыток «возврата» метафизики5, так что исследо-
ватели всё чаще стали приходить к следующему выводу:

3 Этот вопрос был подробно исследован в монографии В.Т. Фаритова «Пути
русской философии в свете кризиса европейской метафизики». Автор рассмат-
ривает черты существенного влияния философии Ницше на русскую религиоз-
ную философию в вопросах критики абстрактной метафизики (Фаритов 2025).

4 Лосев 2022: 79.
5 Часто встречается мнение, что все попытки критики неправомерны. На-

пример, исследовательница Клаудия Рибейро пишет о том, что все современ-
ные аргументы против метафизики не новы и исходят из непонимания того,
что́ такое метафизика (Ribeiro 2015).

313



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

До сих пор каждая критика метафизики, какая бы радикальная
она ни была, сама подвергалась критике за метафизичность —
и в этой до сих пор не кончающейся критике метафизики, мо-
жет быть, и состоит тайна метафизики. Учитывая эту неокончен-
ную критику метафизики, надо рассматривать и лозунг о ее кон-
це. Может быть, этот лозунг не что иное, как определенное выра-
жение того, что нужно жить с пониманием того обстоятельства,
что метафизика не кончается6.

К слову о возврате: чтобы обозначить важность проблемы для
ХХ века в целом и для общего контекста, стоит отметить, что те-
ма критики метафизики выходила за пределы кабинетных шту-
дий и нашла своих противников даже во внеакадемической сре-
де. Например, в течении традиционализма метафизика букваль-
но сакрализуется как таковая (Рене Генон, Фритьоф Шуон, Юлиус
Эвола) вне зависимости от конфессиональной принадлежности
автора. Для религиозно мыслящего традиционалиста метафизи-
ка есть нечто подлинное и в современности отвергнутое, в то время
как проблема отказа отметафизикиили ее переосмысления связа-
на не просто с тем, что общество изменило идеалам, но в первую
очередь — с трансформациями во всех сферах жизни, заставив-
ших его охладеть к традиционным идеалам, истине и подлин-
ным практикам, на них основанным. Отсюда проблема «возвра-
та» к метафизике в традиционализме — это тотальное переосмыс-
ление современных дискурсов радикально изменившегося обще-
ства в свете архаичных.

Критика метафизики: европейская версия.
«Постмодерный неоплатонизм»

Критика метафизики у постмодернистов наследует в первую
очередь постницшеанской критике платонизма — такого, каким
его понимают на Западе. Критика же платонизма в европейской
континентальной философии, в свою очередь, является одним из

6 Франк 1996: 135.

314



(Пост)метафизическое…

ключевых элементов развития последней — эта тема возникает
и в политико-социальной (Поппер, Арендт), и в собственно фи-
лософской (Делез, Фуко, Хайдеггер, Нанси) мысли7. В конечном
итоге наиболее лаконично, пожалуй, тему подытожил и сформу-
лировал Юрген Хабермас: все пути критики платонизма ведут
к отказу от универсалистской метафизики8 с ее метанарратива-
ми в пользу событийности, отсюда — прочь от жестких политиче-
ских режимов, социальных теорий и, естественно, идеологий. Лю-
бая мета-система здесь вызывает подозрение, а метафизика, стре-
мящаяся к единому первоначалу, Абсолюту, венчает и имплицит-
но подпитывает подобное образование9. А Единоеже как раз и по-
лучило свое развитие и всецелое обоснование в философии Пла-
тона и неоплатоников. Однако европейский постмодернизм сла-
бо отличает платоновское Единое и понятие Абсолюта у услов-
ного рационалиста-метафизика Нового времени, невнимателен
он и к метафизике и логике Аристотеля. Хабермас, работая над
темой чуть позднее, тоже оставляет без внимания «аристотелев-
скую линию», сосредотачиваясь на метафизическом преломле-
нии платонизма в истории европейскойфилософии. И представи-
тели постмодернистской философии, не являясь антиковедами,
тем не менее обращаются к платонизму (как в свое время и Ниц-
ше) 10 как к рецепции, как к культурному феномену, в какой-то
степени даже как к общекультурному стереотипу о платонизме.

Несколько иначе тема развита в рамках более поздних работ
ряда представителей постметафизической мысли, где критика
платонизма существенно смягчается, если не сказать больше. Уже
Жак Деррида обращается к неоплатонизму, в том числе христи-

7 См., например, Глухов 2014.
8 См. Habermas 1992.
9 Любопытно, что и в антиковедческой мысли в ХХ веке возникает больший

интерес к неоплатонизму, к комментариям Плотина или Прокла на диалоги
Платона, к проблеме апофатического Единого (Пьер Адо, Эгиль Виллер, Эмиль
Брейе, Вернер Бейервальтес и др.).

10 В.Т. Фаритов со ссылкой на Ясперса отмечает, что Ницше плохо знал Пла-
тона и исходил из «штампов» (Фаритов 2022: 30).

315



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

анскому в лице Дионисия Ареопагита11 и негативной теологии,
и если верить, например, Стивену Гершу, реабилитирует неопла-
тонизм в XX–XXI веке12, а его методология видится автору пер-
спективной для анализа античного материала. Деррида критико-
вали за то, что он не понял неоплатонизм13, но в его попытках
интерпретации видится уже куда меньше критики, что опреде-
ленным образом знаменует собой и наступление постметафизи-
ческого этапа философствования. Кажется, именно выход мысли-
телей на Дионисия Ареопагита дал повод усомниться в право-
мерности линейной критики платонизма и способствовал более
тщательному его анализу. Постметафизическая апология плато-
низма, безусловно, совершенно не похожа на традиционалисткие
попытки возврата к классической метафизике и практикам, ее по-
рождающим, и не ведет к ним, однако апофатизм дионисиевых
гимнов Единому нашел свой отклик в идеях об отказе от мета-
нарративов: сложно не согласиться, что негативная теология — не
о позитивном утверждении Бога как понятия. Всё это и породи-
ло тенденцию в рядах философов постметафизиков, названную
Вейном Ханки «постмодерным неоплатонизмом» (Марион) или
«христианским постмодерным неоплатонизмом» (Милбанк)14.

Философ и теолог Райнер Шюрманн в статье «Неоплатониче-
ская генология как преодоление метафизики» отмечал, что ан-
тичная теория апофатического Единого — это потенциал для раз-
вития постметафизического мышления15. В европейской фило-
софии16, как указывает Ханки, в этой связи чаще всего рассмат-

11 В первую очередь, в эссе «Как избежать разговора» — Comment ne pas parler:
Dénégations (1987).

12 См. Gersh 2006 и 2014.
13 И Стивен Герш, и другие авторы — например, Джон Мануссакис — крити-

ковали Деррида за непонимание неоплатонизма, в частности Единого и теории
эманации.

14 Hankey 1998; см. также сборник Corrigan, Turner 2007, который в числе про-
чего посвящен постмодерным интерпретациям платонизма и неоплатонизма.

15 См. Schürmann 1983.
16 Примечательно, что в русской философии этой темой стали заниматься

раньше.

316



(Пост)метафизическое…

риваются работы Жака Деррида, теолога Джона Милбанка, ко-
торый буквально отказывает платонизму в метафизичности, по-
лагая, что метафизику создала современность, а не античность,
или Ж.-Л. Мариона в их попытках проанализировать премодерн,
найти какие-то упущенные элементы и тем самым обнаружить
перспективы развития философии в ситуации пост-постмодерна
с целью нахождения «того, что может быть извлечено из прошло-
го»17. В своей книге «Платоны постмодерна: Ницше, Хайдеггер,
Гадамер, Штраус, Деррида» Кэтрин Закерт расширяет круг пост-
модернистских изводов Платона, рассматривая, наравне с Гер-
шем, траектории развития и рецепций платонизма в современ-
ной философской традиции18.

Современный теолог Джон Милбанк определяет европейскую
метафизику как «дискурс, который „теоретически“ обеспечива-
ет самотождественную, трансцендентную реальность, обосновы-
вающую „пропозиции“ относительно объективной „истины“»19.
Стоит, конечно, обратить внимание на его кавычки, касающиеся
теоретической истины — именно эта сугубо рациональная экс-
пансия классической европейской рациональности в сферу ис-
тинного и вызывает у теоретиков-постметафизиков главный во-
прос. Милбанк связывает проблему конца метафизики с концом
философии вообще (антифилософии), полагая, что на смену ей
должна снова прийти теология. Как и Лосев (о котором речь пой-
дет ниже), он разделяет миф и логос (европейское рациональное),
полагая, что платонизм — это территория именно мифа. Проци-
тирую далее:

что именно отличает миф от логоса, то есть отличает антифи-
лософию от философии? (…для Платона истина зафиксирована
в формах, но получение знания о формах опосредовано мифом…
Платон оказывается антифилософом в такой же степени, в какой
и философом)20.
17 Hankey 1998: 12.
18 См. Zuckert 1996.
19 Милбанк 2022: 476.
20 Милбанк 2011: 226.

317



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Критикуя модерную метафизику за абстрактность, Милбанк
отстаивает идею о том, что христианство представляет собой здо-
ровыйи естественныйматериализм, ашаг к развитию телесности
в христианстве сделал символист Дионисий Ареопагит:

именно этот шаг был сделан Дионисием Ареопагитом, христиа-
низировавшим Прокла, который уже настаивал на том, что про-
стота материи в некотором смысле гораздо точнее отражает про-
стоту первого принципа, чем это делает рефлексивность интел-
лекта21.

Здесь речь, конечно, идет о телесном боговоплощении (и по-
следующей мифологии воскрешения, причастия телу и т.д.). Для
критики метафизики это тоже много значит, поскольку метафи-
зический дискурс дуалистически заостряет тему взаимодействия
идеального и материального, для него характерно представление
о спиритуалистическом характере «духовного» мира и реальном
характере мира «материального», что идет вразрез с христоцен-
тричной логикой. Постмодернизм же Милбанк называет пагуб-
ным нигилистическим мифом, постхристианским (антихристи-
анским) язычеством и лучшим описанием теории секулярного
(и ее краха)22.

Критика метафизики: русская версия. Христианский неоплатонизм

Казалось бы, при чем здесь русская религиозная философия?
Ведь она вполне метафизична с точки зрения постмодернистов,
выстраивается вокруг метанарративов и вообще существует вне
постмодернистского европейского контекста, решая свои соб-
ственные задачи. Тем не менее в работах отечественных фило-
софов часто встречается критика и платонизма, и метафизики,
но иная. Исследователь темы В.Т. Фаритов полагает, что в ХХ
веке преодоление платонизма произошло не только в европей-
ской, но и в русской философии, и что при этом наибольших

21 Милбанк 2011: 211.
22 Милбанк 2022: 453.

318



(Пост)метафизическое…

успехов в данном вопросе добился А.Ф. Лосев23. Можно поспо-
рить с этим утверждением, поскольку Лосев отвергает не плато-
низм, а определенные его интерпретации (языческие иметафизи-
ческие в смысле новоевропейского дуализма). Максимально пол-
но Лосев высказывался об этом в главах, посвященных состоянию
современного ему платоноведения, которое, по его мнению, дли-
тельное время создавало неверный образ Платона, в главе «Очер-
ков античного символизма и мифологии» о социальной природе
платонизма, буквально анафематствуя его. В то же время практи-
чески аксиоматично уже то, что платонизм для русской филосо-
фии чрезвычайно важен, как был важен ранним Отцам Церкви,
а говорить об отрицании платонизма в русской философии дей-
ствительно возможно (см. далее о С.С. Хоружем). Лосев же, крити-
куя новоевропейскую метафизику, неоднократно утверждал, что
единственная философия для христианства и, по сути, основа его
методологии— это платонизм (и его диалектика). Ключ к понима-
нию этой темы кроется в том, что для Лосева критикуемая им ме-
тафизика — это исключительно декартовско-кантовский взгляд
на мир, в то время как платонизм — это совершенно иной по от-
ношениюк классической европейской рациональности типмыш-
ления. С точки зрения постмодернистов Лосев — абсолютнейший
метафизик-универсалист, но с точки зрения самого отечествен-
ного мыслителя есть огромная разница между универсализмом
новоевропейским и платоническим.

Так, критике у Лосева подвергается не просто упрощенный ни-
гилизм позитивистов, но и более детальное непонимание разни-
цы между этими понятиями, поскольку для него метафизика аб-
страктна и безжизненна в отличие от живой религии, а диалек-
тика платонизма — именно тот язык, которым описывается боже-
ственное бытие, а не порождается метафизика:

Диалектика требует абсолютного эмпиризма (и, стало быть, от-
кровения), а ваша метафизика убивает абсолютный эмпиризм,
сводя неисчерпаемое смысловое богатство природынафилькину

23 Фаритов 2022.

319



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

грамоту минутных шарлатанских теорий. Диалектика абсолют-
но нетеоретична; диалектика не есть никакая теория. Диалектика
есть просто глаза, которыми философ может видеть жизнь24.
Теперь обратимся к тексту лосевской «Диалектики мифа», что-

бы обозначить, что́ он понимает под метафизикой:

Под метафизикой будем понимать обычное: это — натуралисти-
ческое учение о сверхчувственном мире и об его отношении
к чувственному; мыслятся два мира, противостоящих друг другу
как две большие вещи, и — спрашивается, каково их взаимоот-
ношение… Представление мира в виде абсолютизированных аб-
страктных понятий и есть новоевропейская рационалистическая
метафизика25.
Иными словами, для Лосева метафизика — это дуализм и, да-

лее, порождаемый им же спиритуализм, материализм, крайний
идеализм, словом, какая угодно философия, которая исходит из
посылки, что материальное и идеальное формально-логически
стоят друг к другу в некоторой оппозиции26. Отсюда одной из
задач лосевской истории античной эстетики было очистить пла-
тонизм от дуалистических интерпретаций и представить его как
всецело оригинальный феномен мысли — уникальную симво-
лическую диалектику. Начинал Лосев с критики истолкования
Платона Аристотелем, который, согласно отечественному мысли-
телю, отказавшись от диалектического метода учителя потерял
и смысл платоновской эйдетики, заложив основы метафизиче-
ского мышления. В работе «Николай Кузанский и диалектиче-
ский Перво-принцип в антично-средневековой философии» Ло-
сев прослеживал, как истощалось и искажалось понятие неопла-
тонического Единого в истории европейской философии и как по
мере своего истощения превращалось в абстрактный метафизи-
ческий конструкт27.

24 Лосев 2016: 49.
25 Лосев 2022: 79, 182.
26 Для примера: «Материя, взятая сама по себе, есть абстрактное понятие,

и материализм есть абсолютизация абстрактного понятия, т.е. типичная аб-
страктная метафизика», — пишет он в «Диалектике мифа» (Лосев 2022: 168).

27 См. Лосев 2016.

320



(Пост)метафизическое…

Определившись с тем, что́ такое метафизика, Лосев предлага-
ет ей замену в виде теории мифа, опираясь на идею о том, что
миф — основа платонизма, а платонизм — основа описания рели-
гиозной действительности (здесь для Лосева образец уже не сам
Платон и даже неПрокл, а текстыАреопагитского корпуса28). Сно-
ва обратимся к «Диалектике мифа», где есть пара глав, посвящен-
ных доказательству того, что предлагаемая Лосевым мифология
не есть метафизика. Приведу большую цитату:

мы с полной решительностью должны сказать, что как мифоло-
гия не есть фантастика, не есть идеализм, не есть наука (религия
тоже не есть ни фантастика, ни идеализм, ни наука, ни метафи-
зика, ни трансцендентализм, ни спиритуализм, ни спиритизм),
так мифология не есть ни с какой стороны также и метафизика29.

Лосев пишет о том, что классическая метафизика гипостази-
рует понятия и возводит их в абсолют, создавая таким образом
некую дуальную систему — идеального и реального, духовного
и материального. Абсолютный миф принципиально противосто-
ит дуальностям в пользу тождества, следовательно, противостоит
и данной версии метафизики. У Лосева масса текстов на эту тему,
поэтому придется ограничиться лишь парой цитат, например:

сопоставление мифологии с метафизикой должно привести нас
не просто к отрицательному суждению, что мифология не есть
метафизика, но и к указанию тех сторон в метафизике, которые
действительно сходны с мифологией и искаженное представле-
ние которых и приводит многих к прямому отождествлению ми-
фологии с метафизикой вообще. Я имею в виду самое централь-
ное ядро всякой метафизики — учение об отношении сверхчув-
ственного к чувственному30.

Для символиста Лосева не существует проблемы дуалистиче-
ского противопоставления материального и идеального: символ

28 По Лосеву, это вершина христианской мысли — в первую очередь, соглас-
но его работе «Историческое значение Ареопагитик» (Лосев 2009).

29 Лосев 2022: 79.
30 Лосев 2022: 83.

321



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

одновременно и духовен, и телесен, Единое одновременно и вы-
ражено, и свернуто в своем апофатическом сверх-бытии и т.д.
При этом, вопреки метафизической трактовке платонизма, Еди-
ное ввиду своего апофатизма и универсально, и нет. По Лосе-
ву, что крайне сходно с идеями упоминаемого ранее Райнера
Шюрманна, проблема любого рода идеологий, универсальных аб-
страктных принципов и прочих атрибутов универсалисткого дис-
курса, с одной стороны, называется относительным мифом (от-
носительным мифа абсолютного, по Лосеву, — Единого-Троицы);
с другой стороны, принимает какие угодно формы, абсолютизи-
рует что угодно, но следует одной и той же логике, одному прин-
ципу. В отличие от онтолога Лосева, полагающего этот принцип
трансцендентным, трансценденталист Шюрманн утверждает по-
хожее — что «природный метафизик» в нас постоянно создает
абсолютизированные (гегемонические) фантазмы31, теряя апофа-
тичность Единого, всё время делая из него принцип.

Наконец, вернемся к еще одному моменту — материалистиче-
скому христианству Милбанка — и отметим сходные идеи у Ло-
сева, связанные с тем, почему метафизика непригодна для описа-
ния религиозного опыта:

Спиритуализм и всякая метафизика — враждебны религии. Мало
того, это суть учения, а не сама жизнь. Это есть учения, принижа-
ющие тело и даже часто сводящие его на иллюзию, в то время
как в религии, да и то не во всякой, осуждается определенное со-
стояние тела, а не самый принцип тела. В наиболее «духовитой»
религии Абсолют воплощен в виде обыкновенного человеческо-
го тела, а в конце времен воскреснут и все обыкновенные челове-
ческие тела32.

Критика спиритуализма у Лосева заключается не просто в от-
казе от абстрактных понятий, но еще и в утверждении тела. Нель-
зя назвать Лосева материалистом, нельзя назвать и идеалистом;
критикуя новоевропейскую метафизику, он пытался предложить

31 См. Schürmann 2003.
32 Лосев 2022: 144.

322



(Пост)метафизическое…

нечто новое, основанное на символических прочтениях антично-
го и христианского неоплатонизма, ведь именно на Прокловых
интерпретациях Парменида строится и его генология, и далее —
его символизм.

А вот у С.С. Хоружего действительно присутствует полноцен-
ная идея отказа от платонизма (не без влияния антиплатониз-
ма Фуко, стоит полагать, на идеях «практик себя» которого он
базируется). Критика платонизма у Хоружего во многом опосре-
дована русской религиозной философией — именно из нее, в от-
личие от своих западных коллег, он извлекает поводы для кри-
тики платонизма. Будучи радикально настроенным на антро-
поцентризм, идею которого он черпает в работах Григория Па-
ламы и практики исихастов, Хоружий подвергает критике сво-
их предшественников-софиологов за увлеченность платонизмом,
полагая, что таким образом они привносят языческие элементы
в чистое православие33, которое сугубо антропологично, в то вре-
мя как язычество космоцентрично и онтологично. Он пишет:

Если неоплатонизм (даже и поздний теургический неоплато-
низм Ямвлиха-Прокла) принадлежит руслу спекулятивной ми-
стики, в которой путь созерцания-соединения проходит ум, то
исихазм принадлежит руслу духовной практики, в котором до-
стижение созерцания-соединения — духовно-антропологичес-
кий, холистический процесс, проходимый цельным человече-
ским существом. Это размежевание, в свою очередь, отражает бо-
лее крупномасштабные различия в антропологии и онтологии,
разделяющие уже не столько исихазм и неоплатонизм, сколько
в целом античную и христианскую мысль34.

Таким образом, Хоружий предлагает сосредоточиться на во-
просах христианской аскезы и практической стороне исихазма:
можно даже сказать, что здесь кроется пафос не просто отказа
от платонизма, но вообще от философии35 в пользу практическо-

33 См. его статью «Московская школа неоплатонизма» (Хоружий 2005).
34 Хоружий 2012: 169.
35 Милбанк, как мы помним, тоже это предлагает, но от платонизма не отка-

зывается, снова делая из него слугу теологии.

323



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

го богословия36. У него возникает своя версия анти-платонизма,
которая, в свою очередь, тоже может вызывать вопросы: напри-
мер, как обойти тот факт, что паламизм и теория исихазма стро-
илась на неоплатонизме, и изыскания его предшественников
вполне легитимны. Невзирая на имеющиеся в научной литера-
туре подобные упреки37, Хоружий отстаивает свою философию,
названную им синергийной антропологией, как систему, в кото-
рой принципиально нет места платонизму. На место привычной
онтологии встает проблема связи человека с Богом и феномено-
логия аскетической жизни.

Нельзя сказать, что мысль Хоружего совершенно самостоя-
тельна — он опирается на современное ему богословие (Калиста
Уэра, Киприана Керна, Иоанна Мейендорфа, Софрония Сахарова
и проч.), в котором максимально развивается персонализм, про-
блема общения личности с Богом, а христианство репрезентиру-
ется как принципиально иное к любым метафизическим систе-
мам своим уникальным, можно даже сказать — радикальным,
христоцентризмом, который находится за пределами античной
генологии, эманации и прочих мистических понятий, которые
лишь внешне сходны с мистикой христианской. Впрочем, если
покинуть рамки чистого богословия, идея деплатонизации хри-
стианства встречается и у философов: например, у Ч. Тейлора или
Дж. Капуто. Следуя сходной логике, В.А. Фриауф отмечает разни-
цу между античной и христианской философией, утверждая, что
христианство антропоцентрично, и предлагая термин «метаан-
тропология»:

опыт христианской мысли и христианской «мистики» — не мо-
жет осуществляться как метафизическое мышление или даже во-

36 Об этом максимально подробно он пишет в своих работах «Подвиг как ор-
ганон. Организация и герменевтика опыта в исихастской традиции» (Хоружий
1998) или «Фонарь Диогена. Проект синергийной антропологии в современном
гуманитарном контексте» (Хоружий 2010).

37 Хоружий посвятил статью-ответ на ряд исследованийМ.Ю. Реутина, вклю-
чающих в себя критику его теории (Хоружий 2012), поскольку Реутин отстаивал
противоположный взгляд — прямую связь неоплатонизма и паламизма.

324



(Пост)метафизическое…

обще как «мистика» — в античном его модусе! Ведь «мист» —
тот же созерцатель эйдосов, «явленного лика сущности», в то вре-
мя как христианин «видит» в Абсолютном не безличное Единое,
а живую Личность37.

Как мы видим, критика метафизики в русской философии воз-
никает в среде отнюдь не позитивистов, но религиозно мысля-
щих философов, провозглашающих четкую разницу между мета-
физикой и религиозной философией. Если в европейской мысли
в основе религии полагается метафизика, имеющая статус мета-
теории, здесь метафизике отводится скромное место одного из
направлений интеллектуальной истории Европы.

Выводы

В вопросе критики платонизма и метафизического мышления
европейская и отечественная мысль разошлась по разные сторо-
ны, но не баррикад, а возможных путей развития проблемы. И ес-
ли с постмодернизмом русскихфилософовмало что связывает, то
с теологической ветвью постметафизической философии, вернув-
шейся к платонизму, — напротив.

Пока русская философия боролась с позитивизмом (в том чис-
ле поддерживаемым советской идеологией), отрицавшим без раз-
бора и метафизику, и религию, в ХХ веке в целом произошли тек-
тонические сдвиги в вопросах отношения к первой. Тогда как по-
зитивизм шел по пути, как выразился бы Лосев, просто нигили-
стического отрицания, европейский постмодернизм предложил
проект преодоления метафизики через деконструкцию всей исто-
рии мысли, через нахождение в ней ложных дискурсов, которым
и стала метафизика платонизма. В свете данного процесса рус-
ская философия, которая, если опираться на постмодерный кон-
цептуальный аппарат, вполне метафизична, косвенно оказывает-
ся то ли под прямой критикой, то ли представляет собой некий
новый вариант ответа на вопрос, что́ есть метафизика и как она
возможна.

37 Фриауф 1997: 31.

325



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Для европейской традиции постмодернизма метафизической
является любая система, в которой есть какое-либо иерархиче-
ского сверхначало, словом, метанарратив, куда входит не просто
классическая новоевропейская рациональность, но (даже в боль-
шей степени) и платоническая или гегелевская диалектика. Одна-
ко, эта идея преодолевается в постдерридианской мысли, где сно-
ва возникает внимание к неоплатонизму, но уже переосмыслен-
ное, возникают идеи о перспективности перепрочтения (нео)пла-
тонизма в постметафизическом русле. В русской же философии,
у Лосева в частности, отношение к платонизму сразу формирова-
лось из аксиомыо его внеметафизичности, из радикальной разно-
сти платонизма и аристотелизма, диалектики и логики, Единого
Платона и Перводвигателя Аристотеля, отчего его мысль кажет-
ся довольно актуальной в пространстве обозначенных дискуссий.
Здесь платонизм не преодолевается, а реконструируется. У Лосе-
ва, как и у постметафизика Джона Милбанка, метафизика пред-
ставляется исключительно как порождение философии модерна,
как рационалистическая абстрактная система. Реабилитируется
ли она у них? И да, и нет, смотря что под метафизикой понимать.
У Хоружего действительно имеется последовательная попытка
отказа от платонизма, которая в отличие от западных постмо-
дернистов аргументируется не в контексте критики метафизики,
а в контексте отказа от любого «языческого» мышления в пользу
мышления радикально нового, основанного сугубо на антропо-
логических практиках. Новизна христианской антропологии, по
Хоружему, еще должна быть открыта, поскольку ей многие века
приходилось пребывать под гнетом античных концептов.

Наконец, в качестве постскриптума, мы можем констатиро-
вать, что философия по-прежнему остается заметками на полях
Платона, и в платонизме находятся всё новые и новые грани для
того, чтобы оставаться актуальным.

326



(Пост)метафизическое…

Литература

Глухов, А.А. (2014), Перехлест волны. Политическая логика Платона
и постницшеанское преодоление платонизма. М.: Издательский Дом
Высшей школы экономики.

Лосев, А.Ф. (2022), Диалектика мифа. Дополнение к «Диалектике мифа».
М.: Издательский Дом ЯСК; Гнозис.

Лосев, А.Ф. (2009), “Историческое значение Ареопагитик”, in Id., Имясла-
вие. Ареопагитский корпус. Избранные труды по имяславию и корпу-
су сочинений Дионисия Ареопагита, 12–141. СПб.: Издательство Олега
Абышко; Университетская книга – СПб.

Лосев, А.Ф. (2016), “Николай Кузанский и диалектический Перво-прин-
цип в антично-средневековой философии”, Николай Кузанский в пе-
реводах и комментариях, 1.317–360. М.: Издательский Дом ЯСК.

Лосев, А.Ф. (2016), Философия имени. СПб.: Издательство Олега Абышко.
Марион, Ж.-Л. (2009), Идол и дистанция. Пер. Г. Вдовиной. Париж; М.:

Институт философии, теологии и истории св. Фомы.
Милбанк, Дж. (2011), “Материализм и трансцендентность” (пер. Д.А. Уз-

ланера), Логос 3.82: 206–245.
Милбанк, Дж. (2022), Теология и социальная теория — по ту сторону се-

кулярного разума. Пер. А.И. Кырлежева и Д.А. Узланера. М.: Теоэсте-
тика.

Фаритов, В.Т. (2022), “Пути преодоления платонизма: европейская и рус-
ская модели”, Вестник Русской христианской гуманитарной акаде-
мии 23.3.1: 28–38.

Фаритов, В.Т. (2025),Пути русской философии в свете кризиса европейской
метафизики. СПб.: Алетейя.

Франк, Х. (1996), “Лозунг: «конец метафизики» — или открытие логи-
ческого пространства”, in В. Штегмайер, Х. Франк, Б.В. Марков (ред.),
Стратегии ориентации в постсовременности, 123–133. СПб.: Борей
Принт.

Фриауф, В.А. (1997), “Философия? Да! Метафизика? Нет!”, in М.С. Уваров
(ред.), Перспективы метафизики. Классическая и неклассическая ме-
тафизика на рубеже веков, 28–37. СПб.: Санкт-Петербургское отделе-
ние Института человека РАН.

Хоружий, С.С. (1998), “Подвиг как органон. Организация и герменевтика
опыта в исихастской традиции”, Вопросы философии 1998.3: 35–118.

327



Ирина Гравина / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Хоружий, С.С. (2005), “Имяславие и культура Серебряного Века: фено-
мен Московской школы христианского неоплатонизма”, in Id., Опы-
ты из русской духовной традиции, 287−308. М.: Парад.

Хоружий, С.С., ред. (2010), Фонарь Диогена. Проект синергийной ан-
тропологии в современном гуманитарном контексте. М.: Прогресс-
Традиция.

Хоружий, С.С. (2012), “О школах мистики и культуре полемики”, Вопро-
сы философии 2012.8: 166–176.

Corrigan, K.; Turner, J., eds. (2007), Platonisms: Ancient, Modern, and Post-
modern. Leiden; Boston: Brill.

Faritov, V. (2022), “Ways to overcome Platonism: European and Russian Mod-
els”, Review of the Russian Christian Academy for Humanities 23.3.1: 28–38.
(In Russian.)

Faritov, V. (2025), Ways of Russian Philosophy in the Light of the Crisis of Euro-
pean Metaphysics. Saint Petersburg: Aletheia Publishing. (In Russian.)

Gersh, S. (2014), Being Di昀昀erent. More Neoplatonism a昀琀er Derrida. Leiden;
Boston: Brill.

Gersh, S. (2006), Neoplatonism a昀琀er Derrida: Parallelograms. Leiden; Boston:
Brill.

Glukhov, A. (2014),OverlappingWaves. Political Logic and the Post-Nietzschean
Overcoming of Platonism. Moscow: HSE Publishing House. (In Russian.)

Habermas, J. (1992), Postmetaphysical 吀栀inking: Philosophical Essays. Trans-
lated by W.M. Hohengarten. Cambridge, MA: 吀栀e MIT Press; London:
Polity Press.

Hankey, W.J. (1998), “吀栀e Postmodern Retrieval of Neoplatonism in Jean-Luc
Marion and John Milbank and the Origins of Western Subjectivity in Au-
gustine and Eriugena”, Hermathena 165: 9–70.

Ribeiro, C. (2015), “Unjusti昀椀ed Criticism of Metaphysics”, Lato Sensu: Revue
de la Société de philosophie des sciences 2: 1–13.

Schürmann, R. (1983), “Neoplatonic Henology as an Overcoming of Meta-
physics”, Research in Phenomenology 13.1: 25–41.

Schürmann, R. (2003), Broken Hegemonies. Indiana University Press.
Zuckert, C. (1996), Postmodern Platos — Nietzsche, Heidegger, Gadamer, Strauss,

Derrida. 吀栀e University of Chicago Press.


