
Ирина Протопопова

Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко*

IRina PRotopopova
Plato’s Subject in Michel Foucault’s InteRpRetation

AbstRact. 吀栀e article examines Michel Foucault’s approach to “subjectivation”
through his analysis of Plato’s dialogue Alcibiades I. 吀栀e problem of the “disappear-
ance of the subject” is one of the most important themes of 20th-century continental
philosophy, and Foucault is one of the most in昀氀uential authors who has proclaimed the
“death of man” and the “deconstruction of the subject”. In his books of the 1960s and
1970s, he shows how the “subject” is constructed “from above”, through “knowledge”
and “power”. In the 1980s, his optics change, he endeavours to show how subjectiva-
tion is possible “from below”, and here Antiquity becomes his main material. Foucault
speaks of the so-called “care of the self”, which, in his opinion, is a kind of “admis-
sion to truth”, and this “concern” turns out to be one of the possible ways in which the
“subject” arises. According to Foucault, Plato in the Alcibiades I demonstrates this way
of subjectivation, while at the same time distinguishing within Plato’s notion of the
“soul” two aspects: the soul as “subject” and the soul as “substance”. 吀栀e article consid-
ers Foucault’s logic in his analysis of the Alcibiades I in the context of the “Cartesian
subject” and a琀琀empts to show that for Plato, “subjectivation” is possible only through
“transcendence”, and the “admission to truth” is some speci昀椀c philosophical experience,
same as for Descartes.
KeywoRds: Foucault, Plato, the Alcibiades I, subject, subjectivation, care of the self,
admission to truth.

© И.А. Протопопова (Москва). plotinus70@gmail.com. Платоновский исследова-
тельский научный центр, Российский государственный гуманитарный ун-т.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.11

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 24-18-00980, СПбГУ, h琀琀ps://rscf.ru/project/24-18-00980/.

277



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Проблема «субъекта» в философии 20 века

Проблема субъекта и субъективности стала одной из ключе-
вых в философии 20 века, и главный «вызов» заключался в том,
что «субъект» как искусственная конструкция философии Ново-
го времени к 20 веку якобы исчезает. В 1988 г. выходит номер
международного журнала Topoi, темой которого по предложению
приглашенного редактора Жана-Люка Нанси стал вопрос «Кто
приходит после субъекта?»; здесь же опубликована беседа Жа-
ка Деррида с Нанси, на более полной версии которой мы теперь
остановимся1. Нанси утверждает, что «для Хайдеггера эпоха, за-
вершающаяся как эпоха метафизики, возможно, завершающая
„эпохальность“ как таковую — эпоха метафизики субъективности,
а конец философии — выход из метафизики субъективности»2.
Как считают оба собеседника, традиция философии субъектив-
ности идет от Декарта к Канту и Гуссерлю, а «эпоха метафизи-
ки субъективности» также является эпохой техно-научной раци-
ональности метафизики модерна. М. Хайдеггер и Э. Гуссерль, как
соглашаются собеседники, завершают классическое понимание
субъекта. Деррида утверждает, что не видит необходимости во
что бы то ни стало сохранять слово «субъект». Нанси согласен:

я плохо понимаю, как можно сохранять это понятие без рис-
ка оказаться совершенно непонятым. Вместо «субъекта» может
быть нечто подобное «месту», т.е. специфическая точка прохож-
дения. Подобно тому, как Бланшо понимает писателя: точкой пе-
рехода, источником голоса, который улавливает «шепот» и отде-
ляет себя от него, но не является «автором» в классическом пони-
мании. Как назвать это место? Вопрос «кто?», кажется, сохраняет
что-то от субъекта ⟨…⟩ А не подходит ли лучше «что?», например,
«процесс», «функционирование», «текст»?3

В эпоху «деконструкции субъекта», как заявляет Деррида,
«трансцендентальный опыт, центрированный преимущественно

1 Derrida 1988 и Derrida 1989; русский перевод см. Нанси, Деррида 2020.
2 Нанси, Деррида 2020: 14.
3 Ibid.: 16.

278



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

вокруг „Я“ и субъективности, стал рассматриваться в большей ме-
ре как конституированный, нежели конституирующий, учрежда-
емый чем-то и зависимый»4. По его мнению, отсылки к области
«предсубъективного» можно найти не только в «субъективном
трансцендентальном опыте» Гуссерля, но и у Декарта, Канта и Ге-
геля: в этой «философии субъективности» обнаруживаются «па-
радоксы, апории, фикции и чистейшие выдумки», лишающие
ложной простоты вопрос «Субъекта», «который никогда ни для
кого не был Субъектом. ⟨…⟩ Субъект есть фикция». И еще: «то,
что мы называем „субъект“, не является абсолютной данностью,
чистой волей, самоидентичностью или самопредставлением в со-
знании, но, скорее, несовпадением с собой»5.

Подчеркнем, что тема деконструкции субъекта стала ключе-
вой для развития в 21 веке концепций «антигуманизма», «транс-
гуманизма» и «постгуманизма»6. Здесь важнейшими оказались
идеи «смерти человека» Мишеля Фуко7, «смерти автора» Рола-
на Барта и Деррида8, «номадической сингулярности» Жиля Де-
лёза9. Понятие делёзианской номадологии имеет в виду уход от
любых бинарностей в пользу множественности: «Не будьте ни
единым, ни многим — будьте множественностями! Создавайте
линию и никогда — точку!»10. В контексте темы «субъектности»
это означает отсутствие «главного», «центрального Я» как опоры
(само)восприятия: «Мы говорим „Я“ лишь благодаря той тысяче
свидетелей, которые в нас созерцают: „Я“ всегда говорит третье
лицо»11. Тем самым подвергается дискредитации понятие «Еди-
ного», которое якобы традиционно в классической философии
понималось как нечто более совершенное, чем Многое.

4 Balibar 2011: 37.
5 Нанси, Деррида 2020: 19.
6 См. по этой тематике Криман 2021; Hassan 1977; Braido琀琀i 2013; Ranisch,

Sorgner 2014; Ferrando 2019.
7 Фуко 1977.
8 Барт 1989, Деррида 2000.
9 Делёз, Гваттари 2010: 587–716.
10 Ibid.: 43.
11 Делез 1998a: 101.

279



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Однако Деррида в беседе с Нанси, указывая на Хайдеггера как
на одного из «завершателей» эпохи классической субъективно-
сти, отмечает, что в его концепцииDasein сохраняются некоторые
отсылки к традиционно понятому субъекту:

Dasein и всё, что отвечает на вопрос «кто?», занимает— отодвигая,
разумеется, множество других вещей — место «субъекта», cogito
и классического «я мыслю» [Ich denke]. Он сохраняет некоторые
из их основных черт (свободу, решительность действия [décision-
résolue], чтобы вспомнить старую традицию, обращение или свое
присутствие, «зов» [Ruf] к моральному сознанию, ответствен-
ности, вменение в вину, врожденную виновность [Schuldigsein]
и другое. И каковы бы ни были движения мысли у Хайдеггера по-
сле «Бытия и времени» и «после» экзистенциальной аналитики,
они ничего не «оставляют позади», ничего не «ликвидируют»12.

И в этой же беседе Деррида замечает, что Фуко, один из глав-
ных «деконструкторов субъекта», тоже не смог его «ликвидиро-
вать»:

Что касается дискурса Фуко, то тут можно сказать разное в за-
висимости от того, какой этап его развития оказывается предме-
том обсуждения. Если имеется в виду его история субъективно-
сти, то, вопреки многочисленным заявлениям об исчезновении
в ней фигуры человека, без сомнения, о «ликвидации» Субъекта
в ней речи не идет. И даже на своем позднем завершающем этапе
Фуко отталкивался от морали и от определенным образом поня-
того этического субъекта. В рамках этих трех дискурсов (Лакан,
Альтюссер и Фуко) и для некоторых идей, на которые они дела-
ют особый упор (Фрейд, Маркс и Ницше), субъект скорее переин-
терпретирован, переопределен, перерегистрирован, но точно не
«ликвидирован»13.

Исходя из этого своеобразного парадокса Фуко — он, с одной
стороны, провозглашает «смерть человека», а с другой, рассмат-
ривает так назывемого «этического субъекта», — обратимся к спе-
цифике концепций Фуко относительно субъективности.

12 Нанси, Деррида 2020: 14.
13 Ibid.: 14.

280



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

«Переинтерпретация» субъекта у Фуко

Жиль Делёз, во многом продолживший идеи Фуко, заявлял,
что «Фуко — самый актуальный из современных философов, наи-
более радикально порвавший с XIX веком»14. Его радикализм свя-
зан в первую очередь с концепцией деконструкции субъекта. Сам
Фуко отчетливо декларирует: «общую тему моих исследований
образует не власть, но субъект»15. Здесь же он поясняет: «Суще-
ствует два смысла слова „субъект“: субъект, подчиненный дру-
гому через контроль и зависимость, и субъект, связанный с соб-
ственной идентичностью благодаря самосознанию и самопозна-
нию»16.

Подчеркнем, что в первом случае имеется в виду субъект как
нечто «подлежащее» — латинское subiectum, греческое ὑποκείμε-
νον17, то есть то, что подвержено воздействию извне; во втором —
нечто, что само себя «создает» и «пересоздает».

Эти два значения соответствуют двум основным периодам
творчества Фуко: «если в ранних работах Фуко рассматривал пас-
сивное складывание субъекта в психиатрической, медицинской
вообще или тюремной системах, то Фуко позднего интересует
прежде всего активное конституирование субъекта через практи-
ки „самости“»18.

В первый период Фуко выдвигает концепт «смерти человека»;
он критикует Канта и последующую философскую антрополо-
гию, подчеркивая, что понятие «человек» как таковое появляется
только в XVIII веке, и этот человек эпохи Просвещения — всего
лишь историческая конструкция: «человек — это недавнее созда-

14 Делёз 2004: 127.
15 Фуко 2006: 162.
16 Делёз 2004: 168.
17 См. Макарова 2012. Ср. «первую сущность» Аристотеля и логико-грамма-

тическую трактовку субъекта — то, о чем сказывается, субъект и предикаты. Так
понятое подлежащее субстантивируется, превращается в субстанцию или суб-
страт.

18 Дьяков 2008: 46. См. также Мочалова 2015. О творчестве и биографии Фуко
см. Дьяков 2010; Вен 2013; Эрибон 2008.

281



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ние, которое творец всякого знания изготовил своими собствен-
ными руками не более двухсот лет назад»19.

В книге «Слова и вещи» (1968) Фуко подчеркивает, что «порог
современной эпохи не там, где в исследовании человека начи-
нают применять объективные методы, но, скорее, там, где воз-
никла эмпирико-трансцендентальная двойственность, называе-
мая человеком»20. Фуко регулярно называет человека «эмпирико-
трансцендентальным существом», обозначает его как «причуд-
ливую двойственность эмпирического и трансцендентального»,
характеризует способ существования человека как «эмпирико-
трансцендентальное удвоение»21. Такое удвоение создает пред-
посылки к появлению в XIX веке того «человека», который ока-
зывается вовсе не субъектом чистого познания, не тем ego, кото-
рое прежде вроде бы удостоверялось картезианским актом мыш-
ления:

если и впрямь человек в мире является местом эмпирико-транс-
цендентального удвоения, если ему приходится быть парадок-
сальнойфигурой, в которой эмпирические содержания познания
высвобождают из самих себя те условия, которые сделали их воз-
можными, то человек и не может даваться в непосредственной
державной прозрачности cogito22.

Фуко утверждает, что картезианское прозрачное cogito стало
невозможным, поскольку человек теперь «задается» такими ве-
щами, как «язык», «труд», «жизнь»:

Это свойственное современному cogito двунаправленное движе-
ние объясняет, почему «я мыслю» не приводит с очевидностью
к «я существую» ⟨…⟩ могу ли я сказать, что я есмь тот язык ⟨…⟩,
что я есмь тот самый труд ⟨…⟩, что я есмь жизнь. ⟨…⟩ Я мог бы
сказать одновременно, что я есмь и что я не есмь всё это; cogito
не приводит к утверждению бытия, зато оно открывает возмож-
ность целого ряда вопросов о бытии. ⟨…⟩ Так устанавливается
19 Фуко 1977: 398.
20 Ibid.: 410.
21 Ibid.: 446, 414, 410, 474.
22 Ibid.: 414.

282



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

некая форма рефлексии, весьма далекая и от картезианства, и от
кантовского анализа, и в которой впервые встает вопрос о бытии
человека в том измерении, где мысль обращается к немыслимо-
му и сорасчленяется с ним23.

Эмпирически-трансцендентальная двойственность существо-
вания исключает возможность достижения непротиворечивого
познания человеком самого себя:

Человек есть такой способ бытия, в котором находит свое обос-
нование постоянно открытое, заведомо не ограниченное, но, на-
против, вновь и вновь преодолеваемое пространство между всем
тем, что человек пока еще не осмысливает в свете cogito, и тем
мыслительным актом, которым, наконец, оно всё же постигает-
ся; и обратно — между этим чистым постижением и нагроможде-
нием эмпирии, беспорядочным накоплением содержаний, гру-
зом опыта, не дающегося самому себе, безмолвным горизонтом
всего того, что предстает в зыбкой протяженности не-мысли. Бу-
дучи двуединством эмпирического и трансцендентального, че-
ловек является, таким образом, местом непонимания — того са-
мого непонимания, которое постоянно грозит затопить мысль ее
собственным небытием, но в то же время позволяет мысли со-
браться в целостность на основе того, что от нее ускользает24.

Таким образом, возникший в XIX веке «человек» — это «место
непонимания», относительно которого невозможно утверждать
ничего «эссенциального». Именно поскольку «человек» — это ис-
торическая конструкция, Фуко отвергает саму возможность рас-
сматривать человека как некую «сущность»:

Всем тем, кто еще хочет говорить о человеке, о его царстве и его
освобождении, всем тем, кто еще ставит вопросы о том, что та-
кое человек в своей сути, всем тем, кто хочет исходить из чело-
века в своем поиске истины, и, наоборот, всем тем, кто сводит
всякое познание к истинам самого человека, ⟨…⟩ можно проти-
вопоставить лишь философический смех, то есть, иначе говоря,
безмолвный смех25.
23 Фуко 1977: 416–417.
24 Ibid.: 415.
25 Ibid.: 438.

283



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

И поскольку в «человеке» нет ничего незыблемого и сущност-
ного, поскольку он есть лишь исторически обусловленный кон-
цепт, Фуко предрекает «человеку» исчезновение:

Человек, как без труда показывает археология нашей мысли, —
это изобретение недавнее. И конец его, быть может, недалек. Ес-
ли эти диспозиции исчезнут так же, как они некогда появились,
если какое-нибудь событие, возможность которого мы можем
лишь предчувствовать, не зная пока ни его облика, ни того, что
оно в себе таит, разрушит их, как разрушена была на исходе XVIII
века почва классического мышления, тогда — можно поручить-
ся — человек исчезнет, как исчезает лицо, начертанное на при-
брежном песке26.

Своими работами Фуко и создает предпосылки такого растя-
нутого во времени «события», которое могло бы предвосхитить
«исчезновение человека». Ранний период его творчества «пред-
ставляет собой поиски ответа на вопрос, как можно сказать прав-
ду о субъекте, тем самым учреждая, конструируя его; вторая —
как сам субъект может говорить правду о себе, учреждая себя
сам. Таким образом, сам Фуко выделяет в своем творчестве два
этапа: первый (1960–1970-е гг.) — это изучение генеалогии систем
власти-знания, когда в поисках ответа на вопросы, кто мы такие
и как нас сегодняшних учреждает власть, он обращается к ана-
лизу классической эпохи, сосредотачивая внимание на XVIII–XIX
веках; второй этап (1980-е гг.) — изучение генеалогии субъекта»27.

Осенью 1980 года Мишель Фуко посетил несколько городов
и университетов США (Дартмутский колледж, Калифорнийский
университет в Беркли, Принстонский университет, Нью-Йорк-
ский университет), а также провел одномесячный семинар и про-
читал ряд публичных лекций, которые стали переходом от изу-
чения «практик подчинения посредством дискурсивных техник
(знание) и техник господства (власть), объективировавших субъ-
ект»28 («Безумие и цивилизация», «Рождение клиники», «Поря-

26 Фуко 1977: 487.
27 Мочалова 2015: 11; Фуко 2014: 12.
28 Мочалова 2015: 11.

284



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

док вещей», «Археология знания», «Надзирать и наказывать»,
первый том «Истории сексуальности»), к изучению производ-
ства этической субъективности, то есть того, кaк сам человек,
а не властные отношения, конституируется в качестве субъекта
(второй–четвертый тома «Истории сексуальности»).

«Когда я изучал психиатрические лечебницы, тюрьмы и пр.,
я, как мне кажется, делал слишком сильный упор на техниках гос-
подства. То, что мыможем назвать дисциплиной, играет действи-
тельно важную роль в подобного рода институтах, но это лишь
один из аспектов искусства управления людьми в нашем обще-
стве»29. «Возможно, я делал слишком сильный акцент на техноло-
гиях подчинения и власти. Меня всё больше и больше интересует
взаимодействие между „Я“ и другими и технологии индивиду-
ального подчинения, история того, каким образом индивид воз-
действует на себя, технология себя»30; «необходимо учитывать
взаимодействие между этими двумя типами техник — техника-
ми подчинения и техниками себя»31.

И вот этот второй период, во время которого Фуко исследу-
ет способы субъективации «снизу», или «технологии себя», мно-
гие восприняли как возвращение Фуко от концепта «исчезнове-
ния человека», обусловленного его методологией «деконструк-
ции субъекта», — снова к субъекту32.

Так, например, считает отечественный исследователь и пере-
водчик Фуко А.В. Дьяков. Он подчеркивает анти-эссенциалист-
ский подход Фуко к субъекту: «отказавшись от априорной теории
субъекта, Фуко получил возможность проанализировать отноше-
ния между формированием субъекта, практиками власти и „игра-
ми истины“. Субъект у Фуко — не субстанция, но форма, которая
никогда не является самотождественной»33. Субъект, каким его
рисует Фуко, «не фундирован ни в физическом бытии, ни в со-
циальной сфере», он «непрестанно кочует с одной позиции на

29 Фуко 2008a: 72–73.
30 Фуко 2008b: 100.
31 Фуко 2008a: 72.
32 См. Козырева 2016: 289–292.
33 Дьяков 2008: 45.

285



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

другую», «если он в чем-то и укоренен, так именно в этом пер-
манентном перемещении, если предположить, что можно укоре-
ниться в неукорененности»34.

Тем не менее, по мнениюДьякова, такое описание у Фуко гово-
рит именно об измененииформы субъектности, но вовсе не о пол-
ном отказе от субъекта — Фуко, считает Дьяков, отвергает лишь
так называемого картезианского субъекта: «когда Фуко говорит
о „смерти субъекта“, речь идет о субъекте картезианском, понима-
емом как суверенная „мыслящая вещь“, как хозяин собственных
мыслей и поступков»35. Картезианский субъект для Фуко уже ни-
какая не «реальность», но виртуальный конструкт, говорит Дья-
ков, и происходит это — подчеркнем мы со своей стороны —
вследствие логики отождествления «акта мышления» и «Я»:

Там, где рационалисты старались найти мыслящее «Я», субъект
отсутствует. Там, где «Я» мыслю, «Я» не существую. Ведь мыш-
ление есть атрибут «Я», а не само «Я». Следовательно, там, где
есть мышление, никакого «Я» нет. А там, где гипотетически пре-
бывает «Я», нет никакого мышления. Значит, мы не можем опре-
делить «Я» как res cogitans36.

Фуко, с точки зрения Дьякова, отказывается «от веры в суще-
ствование „Я“ как центра человеческой личности», субъект у него
децентрирован и «постоянно „становится“ в разнообразных на-
правлениях». Это всегда «становление», но никогда не «став-
шее». «Ставшее» означает для субъекта смерть, что и «произо-
шло с неподвижным картезианским субъектом»37.

Дьяков ссылается на распространенную точку зрения, что в по-
следних работах Фуко пытается «воскресить» субъекта, однако
исследователь уточняет: «Фуко не возвращался к классическому
„субъекту“. Такого „субъекта“ он и не думал „воскрешать“. Пра-
вильнее говорить о переориентации его анализа: изменилась точ-
ка перспективы, из которой Фуко смотрит на участие субъекта

34 Дьяков 2008: 48.
35 Ibid.: 46.
36 Ibid.: 48.
37 Ibid.: 50.

286



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

в конструировании истин, этот процесс теперь связан не с дисци-
плинарными практиками, но с практиками самоконституирова-
ния субъекта»38. Основной вывод Дьякова заключается в том, что
Фуко «не убивал» субъекта, но желал «смерти» лишь картезиан-
скому субъекту:

Вопреки расхожему убеждению, широко представленному в ис-
следовательской литературе, субъект как таковой у Фуко не уми-
рал, так что и воскрешать его не приходится. Мы уже много го-
ворили о том, что Фуко ниспровергает не категорию субъекта
вообще — он выступает против картезианской, рационалисти-
ческой модели субъективности. ⟨…⟩ Фуко настаивает на необхо-
димости деконструирования рационалистической метафизики,
что в конкретном приложении можно рассматривать как поже-
лание «смерти» картезианскому субъекту. Этот последний кон-
структ, некогда соответствовавший требованиям научного дис-
курса классической эпохи, в настоящее время стал явным ана-
хронизмом и в своей борьбе за выживание превратился в орудие
репрессий метафизического дискурса. Поэтому уничтожение та-
кой модели субъективности представляется Фуко революцион-
ным преобразованием в философии, открывающим путь для но-
вейшего типа философской мысли, который, кстати, еще только
предстоит выработать39.

Однако кажется, что здесь Дьяков незаметно вступает в про-
тиворечие с собой: с одной стороны, он говорит, что у фукиан-
ского субъекта нет никакой «сущности», с другой — настаива-
ет на том, что Фуко не отказывается от «субъекта как такового»,
от «категории субъекта вообще». При этом Дьяков представляет
некую «умеренную» точку зрения, считая, что Фуко провозгла-
шает лишь смерть картезианского субъекта, поэтому и «воскре-
шать» ему некого — этим Дьяков противостоит тому, что Фуко
во второй период творчества возвращается к концепции субъек-
та. Последнее воззрение по сравнению с позицией Дьякова мож-
но считать радикальным, но есть радикальная точка зрения «по
другую сторону баррикад» — ее высказывает Жиль Делёз.

38 Дьяков 2008: 51.
39 Ibid.: 52.

287



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Он уверенно заявляет: «Вера в то, что Фуко вновь открыл, об-
наружил субъективность, вначале им отвергнутую, является та-
ким же недоразумением, как и „смерть человека“»40. Для Делёза
тут важно, что «Фуко не использует слово „субъект“ ни как лич-
ность, ни как форму идентичности, но говорит о „субъективации“
как процессе и о „Я“ как отношении (отношении к своему Я)»41.
При этом, по мнениюДелёза, «субъективация имела мало общего
с представлением о субъекте. Речь идет, скорее, об электрическом
или магнитном поле, об индивидуации, действующей благодаря
напряжению (как высокому, так и низкому), о полях индивидов,
но не личностей, не идентичных субъектов»42. Он повторяет, что
в последних книгах Фуко имеет в виду прежде всего «процесс
субъективации»: «было бы глупо усматривать в этом возвраще-
ние к субъекту, речь идет об учреждениимодусов существования,
или, как говорил Ницше, об открытии новых возможностей жиз-
ни»43. Эти новые возможности — «существование не в качестве
субъекта, но как произведение искусства»44.

По Делёзу, «субъективация не имеет ничего общего даже
с „личностью“: это индивидуация частная и коллективная, кото-
рая характеризует какое-либо событие (полдень, реку, ветер, чью-
то жизнь и т.д.). Это модус интенсивного существования, а не
субъект, не личность. Это особое измерение, без которого нельзя
было бы ни превзойти знание, ни сопротивляться власти»45.

Делёз утверждает, что Фуко, пройдя «всесторонний кризис»,
приходит к идее субъективации через отношение «Я» к самому
себе, и такое отношение оказывается своего рода «двойником»
силового отношения извне: оно «позволяет нам сопротивляться
власти, укрываться от нее, обращать против нее нашу жизнь или
смерть. Это изобретение, согласно Фуко, принадлежит грекам»46.

40 Делёз 2004: 125.
41 Ibid.: 124.
42 Ibid.: 125.
43 Ibid.: 127–128.
44 Ibid.: 124.
45 Ibid.: 131.
46 Ibid.: 131.

288



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

Это уже была ни область кодифицированных правил знания (от-
ношение между формами), ни область принудительных правил
власти (отношение силы к другим силам), это были правила
в каком-то смысле факультативные (отношение к своему «Я»):
лучшим из всех будет тот случай, когда власть обращается на на-
ше «Я». Греки изобрели эстетический способ существования47.
Описывая работу Фуко с греческим материалом, Делёз сно-

ва и снова высказывает свое понимание изобретенной греками
«субъективации»:

Согласно греческой диаграмме, только свободные люди могут
господствовать над другими. Но как бы они могли господство-
вать над другими, если бы не управляли собой? Необходимо, что-
бы обязательные правила власти дублировались факультативны-
ми правилами пользующегося ими свободного человека ⟨…⟩ Они
соотнесли силу с ней самой. Отнюдь не игнорируя интериор-
ность, индивидуальность, субъективность, они изобрели субъект,
но как нечто производное, как продукт «субъективации». Они
обнаружили «эстетическое существование», то есть подкладку,
отношение с самим собой, факультативные правила свободного
человека48.
Попробуем взглянуть на то, как Фуко усматривает в антично-

сти, и прежде всего у Платона, «субъективацию», и как это можно
соотнести с тем, что говорит о субъективации у греков Делёз.

«Забота о себе» и «познание себя» в «Алкивиаде I» Платона

В научной среде по умолчанию утвердилось расхожее мнение
о том, что говорить о понятии субъекта в античности проблема-
тично, что классическая формулировка его принадлежит филосо-
фии Нового времени и прежде всего Декарту, якобы открывшему
«Я» как самосознающего субъекта. Однако Фуко, вопреки озна-
ченному расхожему мнению, говорит о «субъекте» и «субъекти-
вации» в античности, при этом демонстрируя, что впервые в ев-
ропейской философии эта тема проблематизируется и рефлекси-
руется именно у Платона.

47 Делёз 2004: 149.
48 Делёз 2008b: 132–133.

289



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

С 1980 года Фуко обращается сначала к Софоклу («Эдип-царь»),
потом к римским стоикам, сравнивая их с христианскими автора-
ми. В 1984 году Фуко, говоря об идее новой книги, посвященной
«технологиям себя», описывает ее как «состоящую из различных
работ, касающихся „Я“ (включая, например, комментарий к пла-
тоновскому „Алкивиаду“, где впервые разрабатывается понятие
ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ, „забота о себе“)»49. Завершая свои лекции о на-
чалах «герменевтики себя», где он говорит сначала об античных
способах «субъективации», связанных с объединением субъекта
знания и субъекта воли, а затем о христианских практиках пока-
яния и высказывания истины о себе, Фуко замечает: «Возможно,
наша сегодняшняя проблема заключается в открытии того, что
Я — не более, чем исторический коррелят технологии, возник-
шей в определенный момент нашей истории. Возможно, пробле-
ма в том, чтобы изменить эту технологию»50. Но чтобы понять,
как можно изменять «технологии себя», Фуко предпринимает ис-
следование таких технологий начиная с античности.

Обращение к античным источникам и конкретно к Платону
встречалось и до Фуко у многих континентальных философов:
«оно встраивается в плеяду „возвращений“, предпринятых Хан-
ной Арендт, Лео Штраусом, Хансом-Георгом Гадамером, Марти-
ном Хайдеггером, Жаком Деррида и иными влиятельными ав-
торами. Следуя духу других „возвращений“, оно направлено не
просто на постижение древних, но на ревитализацию и проясне-
ние предельных задач современной философии»51. Как и назван-
ные авторы, Фуко рассматривает Платона и другие античные тек-
сты в контексте вопросов и «запросов» современности, но основа-
нием такого рассмотрения у него является представление о том,
что в античности с необходимостью переплетались задачи поис-
ка истины, самопознания и трансформации«себя»: «целью грече-
ских философских школ было преобразование индивида. Грече-
ская философия стремилась сформировать у индивида качества,

49 Фуко 2008b: 96.
50 Фуко 2008a: 95.
51 Акаев, Калашник 2021: 25.

290



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

которые бы позволили ему жить иначе — лучше, счастливее, —
нежели все остальные»52.

В Греции эти практики конституировались в рамках принципа
ἐπιμελεῖσθα σαυτοῦ, «заботиться о себе», «интересоваться собой»,
«заниматься собой». Для греков предписание «заботиться о се-
бе» было одним из основных принципов городской жизни, од-
ним из основных правил общественного и личного поведения
и искусства жизни. Нам данное понятие кажется довольно туман-
ными устаревшим. Когда спрашивают: «Каков наиболее важный
моральный принцип античной философии?» в ответ тут же зву-
чит не «Позаботься о самом себе», а дельфийский принцип γνῶθι
σεαυτόν («Познай самого себя»)53.

Фуко же считает, что «в греческих и римских текстах предпи-
сание познавать себя всегда связывалось с другим принципом:
с принципом заботы о себе, и именно забота о себе была необ-
ходима, чтобы дельфийская максима возымела действие. Это им-
плицитно подразумевалось в греческой и римской культуре и ста-
ло эксплицитнымпосле „Алкивиада I“ Платона»54. Именно поэто-
му Фуко начинает рассматривать философскую разработку идеи
«заботы о себе» с этого платоновского диалога.

Фуко исходит из того, что «субъективность» неотъемлема от
«истины»: ему интересен не так называемый чистый «субъект
познания», но тот, который определенным образом меняется от
взаимодействия с истиной и познанием.

Но для того. чтобы истина «воздействовала на субъект», необ-
ходим режим «допуска к истине» — то есть нужно, чтобы субъ-
ект каким-то образом трансформировался сам для себя в процессе
поиска истины. Фуко считает, что невозможно говорить о субъек-
тивности без изучения отношения к истине, учитывая, что субъ-
ективность — это нечто, что конституирует и трансформирует се-
бя в отношениях с собственной истиной.

Заметим, что говоря о формировании и трансформации «субъ-
ективности», мы неминуемо уже имеем в виду «кого-то». Пусть

52 Фуко 2008a: 73–74.
53 Фуко 2008b: 100–101.
54 Ibid.: 101.

291



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

для нас пока это будет просто «человек» — за неимением лучше-
го обозначения того, что предлежит «субъекту», — некое ὑποκείμε-
νον, подлежащее, о котором идет речь — и без которого речь идти
вовсе не может: то, что задает вопрос о себе самом.

И вот человек начинает поиск, который в какой-то момент на-
зывается философией: Фуко описывает это как «форму мышле-
ния, которая задается вопросом о том, что дает субъекту доступ
к истине, форму мышления, которая пытается очертить условия
и пределы доступности истины субъекту»55. Повторим: «субъ-
ект» здесь уже «как бы» есть, без него невозможно говорить о том,
кто выступает как нечто уже ищущее, но истина никогда не дает-
ся «просто так», она всегда скрывается, до нее нужно добраться.

Постулат духовности гласит, что истина никогда не дается субъ-
екту просто так. Считается, что субъект как таковой не может
прийти к истине и даже не вправе претендовать на это. Счита-
ется, что истина не дается субъекту простым актом познания, ко-
торый обоснован и легитимен уже потому, что совершается так-
то и так-то устроенным субъектом. Считается, что нужно, чтобы
субъект менялся, преобразовывался, менял положение, в извест-
ном смысле и в известной мере становился отличным от само-
го себя, дабы получить право на доступ к истине. Истина дает-
ся субъекту только ценой введения в игру самого существования
субъекта. Ибо такой, какой он есть, он не способен к истине ⟨…⟩ ес-
ли придерживаться этой точки зрения, то не может быть истины
без обращения или преобразования субъекта56.

Именно поскольку истина не дается просто так, возникают раз-
личные «духовные практики», позволяющие (но не дающие га-
рантии!) получить доступ к истине: «я думаю, можно было бы
назвать „духовностью“ те поиски, практику и опыт, посредством
которых субъект производит в себе самом изменения, необходи-
мые для того, чтобы получить доступ к истине»57. По Фуко, такая
трансформация субъектаможет осуществляться в разныхформах:

55 Фуко 2007: 27.
56 Ibid.: 28.
57 Ibid.: 27–28.

292



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

практики очищения, аскеза, отречение, обращение, изменение
образажизнии т.п. В общем виде смысл этих практик, считает Фу-
ко, можно выразить так: «обращение может происходить в форме
движения, которое меняет положение субъекта, изымает его из
наличных обстоятельств (или возвышается сам субъект или, на-
против, истина нисходит к нему и озаряет)»58. Фуко говорит, что
восходящее или нисходящее движение можно назвать эротиче-
ским (ἔρως — любовь), а вторая крупная форма, с помощью кото-
рой преобразуется субъект, — «труд» как аскеза:

Человек сам трудится над собой, вырабатывает себя из себя, по-
степенно преобразует себя в себя в долгой работе над собой, ка-
ковая есть аскеза (ἄσκησις). Ἔρως и ἄσκησις — таковы, я думаю,
две великие формы, в которые западная духовность поместила
разнообразные способы преобразования субъекта с целью сооб-
разования его с истиной59.

Фуко говорит, что философский вопрос об истине и доступе
к ней, выраженный уже в дельфийском изречении γνῶθι σεαυτόν,
и практика духовности («необходимые преобразования самого
бытия субъекта, которые дадут ему доступ к истине») всегда бы-
ли сопряжены. Эти вопросы, настаивает Фуко, не разделяли пифа-
горейцы и тем более Сократ и Платон: «ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ (забота
о себе) как раз и обозначает совокупность требований духовно-
сти, все те преобразования самого себя, которые нужны для полу-
чения доступа к истине»60.

Таким образом, Фуко вписывает техники «очищения», «кон-
центрации», «отрешения», известные со времен архаики, в «за-
боту о себе», которую, по его мнению, отрефлексировал впервые
Платон, причем наиболее отчетливо это выражено прежде всего
в диалоге «Алкивиад I». Однако, по мнениюФуко, задолго до Пла-
тона и Сократа существовала целая «технология себя», имевшая
отношение к знанию. Фуко называет такие техники, как «очи-
щение», «концентрация души», «отрешение» (ἀναχώρησις) как

58 Фуко 2007: 28.
59 Ibid.
60 Ibid.: 29.

293



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

«техника наличного отсутствования», практика выносливости61.
Он приводит примеры этих техник у Платона:

Например, вам встретятся очевидные свидетельства техники со-
средоточения души, души концентрирующейся, собирающей се-
бя. К примеру, в «Федоне» сказано, что нужно приучать душу
к тому, чтобы из всех частей тела она собиралась в себя, сосре-
доточивалась сама по себе и жила, насколько возможно, наедине
с собой. В том же «Федоне» говорится, что философия «берет ду-
шу под свое покровительство». У Платона вы также встретитесь,
и всё в том же «Федоне», с практикой отрешения, ἀναχώρησις,
ухода в себя, внешним проявлением которого будет, прежде все-
го, неподвижность (immobilité). Душевный и телесный покой:
стойкость тела, которое закалено, покой души, которая не вол-
нуется, которая некоторым образом закрепилась на себе самой,
на своей оси, и ничто не заставит ее сойти с нее. И это, конеч-
но, знаменитый образ Сократа, упомянутый в «Пире». Сократа,
который, как вы знаете, на войне мог забыть обо всем, стоял непо-
движно, как столб, босой на снегу, не чувствительный ко всему,
что творится вокруг. У Платона вы также найдете примеры всех
этих практик выносливости, сопротивления искушению. Таково,
там же в «Пире», изображение Сократа, возлежащего возле Ал-
кивиада и не позволяющего себе никаких вольностей62.

Фуко говорит, что все эти старые «техники себя» претерпели
у Платона в «Алкивиаде I» глубокую реорганизацию. Хотя в фи-
лософских практиках отчасти воспроизводятся прежние техники,
в философском мышлении вопрос ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ ставится на
ином уровне и с иными целями. Старые техники рефлексируют-
ся и кристаллизуются именно в философских практиках, и Фуко
на примере «Алкивиада I» показывает, как там ставится пробле-
ма «заботы о себе».

Как мы помним, Алкивиад хочет заниматься политикой, Со-
крат впервые открыто заговаривает с ним об этом и проводит
последовательно несколько кругов обсуждения: что такое полис
и искусство управления, что такое другие люди и их души, что та-

61 Фуко 2007: 63.
62 Ibid.: 65. Ср. Pl. Phd. 67cd, 83a; Smp. 217–220.

294



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

кое ты сам. Оказывается, Алкивиад совершенно некритично вос-
принимал разные мнения, не задумываясь, откуда он их берет:
он не знает ни что такое полис, ни что такое управление, ни что
такое другие, ни что такое он сам. Сократ убеждает его в том, что
нельзя управлять другими, не заботясь прежде всего о себе, не
зная себя.

Фуко говорит, что важнейший вопрос во всем развитии тек-
ста — это именно вопрос о «себе самом»:

что такое ἑαυτόν, что такое сам (soi-même). [Спрашивается], ста-
ло быть, не «что ты за животное, какова твоя природа, из каких
элементов она состоит?», но «к чему относится возвратное ме-
стоимение ἑαυτόν, что это за элемент, в котором субъект и объ-
ект — одно и то же? Это ты сам должен заняться собой; заботишь-
ся о себе именно ты; и потом, ты заботишься о чем-то таком, что
представляет собой то же самое, что и ты сам, [то же,] что и субъ-
ект, который «заботится о», это ты сам в качестве объекта. Текст,
впрочем, говорит об этом ясно: нужно знать, что такое αὐτὸ τὸ
αὐτό. Что это за тождество, которое наличествует, так сказать, по
обе стороны заботы — как ее субъект и как ее объект? Что это та-
кое?63

Фуко сразу переходит к ответу, который кажется ему очевид-
ным: «Так что же такое это ἑαυτόν, или, скорее, на что оно ука-
зывает? Я сразу перехожу, если угодно, к ответу. Вы его знаете,
он сотни раз давался в диалогах Платона: ψυχῆς ἐπιμελητέον (нуж-
но заботиться о своей душе)»64. Фуко ставит в один ряд с «Алки-
виадом I» другие платоновские диалоги: «Апологию», «Кратил»,
«Федон», подчеркивая именно тему заботы о душе65, и на приме-
ре «Алкивиада I» делает некий общий вывод: «Итак, когда в „Ал-
кивиаде I“ в итоге говорится: „Что такое сам, о котором надо забо-
титься? — Это душа“»66.

63 Фуко 2007: 68–69.
64 Ibid.: 69.
65 Например, приводит цитату из «Федона»: «если душа бессмертна, ей тре-

буется забота»: εἴπερ ἡ ψυχὴ ἀθάνατος, ἐπιμελείας δὴ δεῖται, Phd. 107c.
66 Фуко 2007: 69.

295



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Разбирая диалог, Фуко показывает, какСократ постепеннопод-
водит Алкивиада к тому, что за умением управлять, за идеей
справедливого полиса и согласия граждан, за способностью при-
нимать правильные для города решения стоит главное — душа.
Оказывается, именно она «пользуется» (χρῆσθαι) телом, речью,
орудиями и всем прочим: «Значит, субъектом всех телесных, ин-
струментальных, речевых действий является душа — поскольку
она пользуется речью, орудиями и телом»67.

Это центральный тезис Фуко в разборе «Алкивиада I» — он
противопоставляет душу как «субъект» душе как «субстанции»:

Итак, мы подошли к понятию души. Но, вы видите, что душа,
к которой мы подобрались с помощью хитрого рассуждения по
поводу «пользования чем-то», не имеет, к примеру, ничего обще-
го с душой, пленницей тела, ждущей освобождения, какова она
в «Федоне»; у нее нет ничего общего с крылатой, запряженной
в колесницу душой, которую надо направить к благу (из «Фед-
ра»); и это тем более не душа, образующая некоторую иерархию
приводимых к согласию начал, какой она описана в «Государ-
стве». Она — душа лишь постольку, поскольку является субъек-
том действия, поскольку пользуется телом, органами тела, ору-
диями и т.д. И употребляемое мной здесь французское слово
«пользоваться» (se servir de) — это на самом деле перевод одного
греческого глагола, очень важного и многозначного. Это глагол
χρῆσθαι и существительное χρῆσις68.

И подытоживает: «Можно сказать, что когда Платон пользуется
понятием χρῆσις для отыскания этого «себя», о котором надо за-
ботиться, то открывает он при этом вовсе не душу-субстанцию,
но душу-субъект»69.

Фуко подчеркивает особенное значение понятия χρῆσις у сто-
иков, особенно у Эпиктета, для которого:

озаботиться собой будет означать заниматься собой как «субъек-
том чего-то», определенных действий — субъектом инструмен-
67 Фуко 2007: 71.
68 Ibid.: 71–72.
69 Ibid.: 73.

296



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

тального действия, взаимоотношений с другими, субъектом по-
ведения и действования вообще, а также субъектом по отноше-
нию к себе самому. И только о таком себе самом, об этом поль-
зующемся (qui se sert), ведущем себя, вступающем в такой тип
отношений субъекте надлежит всемерно печься. Заботиться о се-
бе как о субъекте χρῆσις (со всей его полисемией: субъект разных
действий, форм поведения, отношений, занимаемых позиций) —
об этом идет речь. Душа как субъект, а вовсе не душа как суб-
станция — вот к чему приводит, на мой взгляд, раскручивание
заданного в «Алкивиаде I» вопроса: кто такой этот «сам», каким
смыслом следует наделять «о себе», когда говорят, что нужно за-
ботиться о себе самом?70

Итак, «забота о себе» предстает в «Алкивиаде I» заботой
о «душе-субъекте»: «Сократ заботится о самом Алкивиаде, о его
душе, о его душе как субъекте действования. Точнее сказать, Со-
крата заботит то, как Алкивиад будет заботиться о себе самом»71.
Однако тут всё переворачивается, поскольку нужно ответить на
вопрос, что же такое сама душа, нужно «познать ее»:

И теперь, на этот раз, γνῶθι σεαυτόν предстает перед нами, если
угодно, во всем блеске, во всей полноте его смысла: забота о себе
должна заключаться в познании себя. Γνῶθι σεαυτόν в исполнен-
ности своего смысла — это, конечно, ключевой момент в тексте,
один из решающих, на мой взгляд, моментов в становлении пла-
тонизма и один из важнейших эпизодов истории технологий се-
бя72.

Фуко показывает, как на протяжении всего диалога переплета-
ются две вещи: тема «заботы о себе» и «познания себя», посколь-
ку выяснилось, что «ты сам» — это душа. И главное тут — что
такое «самое само́» (αὐτὸ τὸ αὐτό), о котором следует заботиться:

Мы имеем динамичное взаимодействие, перекличку γνῶθι σεαυ-
τόν и ἐπιμέλεια ἑαυτοῦ (самопознания и заботы о себе). Такое спле-
тение, такая перекличка, я думаю, характерны для Платона. Вы

70 Фуко 2007: 73.
71 Ibid.: 74.
72 Ibid.: 83.

297



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

обнаружите их на всем протяжении истории греческой, эллини-
стической и римской мысли, конечно с разным удельным ве-
сом, по-разному соотнесенными и акцентированными, с различ-
ным распределением элементов самопознания и заботы о себе
в разных течениях. Но именно это переплетение является, на мой
взгляд, очень важным, и в нем значение ни одной из сторон не
должно быть завышено в ущерб другой73.

Как видим, здесь подспудно предполагается забота о себе
как о «душе-субъекте» и познание себя как «души-субстанции»;
дальше Фуко раскрывает это достаточно подробно. Он останав-
ливается на фрагменте Alc. 1 132d–133c, где Платон использует для
описания самопознания метафору взгляда: когда ты смотришь
в глаза, а конкретно — в зрачок другого, то видишь там свое отра-
жение — но не только. Вот как Фуко интерпретирует эту важней-
шую для Платона метафору.

Прежде всего, когда кто-то смотрит кому-то в глаза, когда его
взгляд встречается со взглядом, точно таким же, как его собствен-
ный, — что он видит в глазах другого? Он видит себя самого. Ста-
ло быть: некое сущностное тождество есть условие того, чтобы
кто-то мог узнать, что он такое есть. Сущностное тождество— это,
если угодно, отражающая поверхность, в которой можно увидеть
себя, узнать, что ты есть. И второе: когда глаз видит себя в глазах
другого, видит ли он себя в глазу вообще или, скорее, в том осо-
бенном элементе глаза, каковым является зрачок, то, в чем и по-
средством чего возможно само видение? На самом деле глаз не
видит себя в глазу. Взгляд видит себя в самом видении. То есть
акт видения, позволяющий взгляду уловить себя самого, возмо-
жен только в другом акте видения, а именно во взгляде другого.
Итак, это сравнение, хорошо известное сравнение, — о чем оно го-
ворит применительно к душе? Оно говорит о том, что душа уви-
дит себя не иначе, как направив взгляд на то, что принадлежит
той же сущности, что и она, и точнее — погружаясь в свою соб-
ственную стихию, поворачиваясь, прилаживая свой взгляд к са-
мому началу, составляющему природу души, т.е. к разумению
и познанию (τὸ φρονεῖν, τὸ εἰδέναι). Лишь обращаясь к этому на-
чалу, из которого возникают разумение и познание, душа может
73 Фуко 2007: 85.

298



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

себя увидеть. Но что это за начало? Это начало божественное. Ста-
ло быть, только обратившись к божественному, душа сможет уло-
вить самое себя74.

Итак, резюмирует Фуко, «самопознание требует усмотрения
божественного: чтобы познать самого себя, надо познать боже-
ственное»75. Из этого, говорит он, легко понять, каким будет окон-
чание текста:

Когда душа соприкоснется с божественным, когда она будет по-
глощена им, сможет мыслить и познавать самое начало разуме-
ния и познания, каковым и является божественное, она обретет
мудрость (σωφροσύνη)76. А обладая σωφροσύνη, в сей самый миг,
душа сможет повернуться к здешнему миру. Она сумеет отли-
чить хорошее от дурного, истинное от ложного. Тут-то душа и на-
учится вести себя как должно, а умея вести себя должным обра-
зом, она сумеет управлять городом77.

Фуко делает вывод, что «познать себя, познать божественное,
распознать божественное в себе самом — это главное в платони-
ческой и неоплатонической форме заботы о себе»78. На основа-
нии такой специфики распределения двух главных тем — «забо-
ты о себе» и «познания себя», Фуко пытается понять некоторые
аспекты великого «платонического парадокса» в истории всей ев-
ропейской мысли, по крайней мере до XVII столетия:

Парадокс этот заключается в следующем: с одной стороны, плато-
низм стал главным ферментом различных духовных движений,
в которых познание и доступ к истине на основе самопознания
были узнаванием божественного в самом себе. Начиная с этого
момента вы это видите ясно: для платонизма познание, доступ
74 Фуко 2007: 86.
75 Ibid.: 87.
76 Греческое σωφροσύνη (одна из четырех классических греческих «доброде-

телей») имеет два главных семантических поля: 1) здравомыслие, благоразумие,
рассудительность; 2) умеренность, воздержание, скромность. В русских перево-
дах Платона используется чаще всего — в зависимости от контекста — «рассу-
дительность» и «воздержность». «Мудрость» как еще одна из четырех главных
добродетелей — σοφία.

77 Фуко 2007: 87.
78 Ibid.: 93–94.

299



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

к истине возможны только при условии некоего движения ду-
ши, обращенной на себя и к божественному; к божественному —
поскольку она обращена на себя, и на себя — поскольку она обра-
щена к божественному79.

Таким образом, самопознание оказывается познанием боже-
ственной основы души как субстанции. С другой стороны, пла-
тонизм оказался «непременной опорой для требований духов-
ности, без которой доступ к истине невозможен», — здесь Фуко
имеет в виду те практики «заботы о себе», которые относятся
прежде всего к «душе-субъекту». Отсюда, по мнению Фуко, роль
платонизма на всем пространстве античной и европейской куль-
тур двойственна: платонизм будет означать и «заботу о себе» как
«души-субъекта» и одновременно станет основой «единого дви-
жения познания, познания себя, познания божественного, позна-
ния сущностей»80 — то есть «души-субстанции».

Платон: «субъективация» через «трансцендирование»

Итак, Фуко, по сути, противопоставляет и одновременно объ-
единяет два представления о душе: «душа-субъект» и «душа-
субстанция», и это объединение, как получается из его интерпре-
тации, принадлежит Платону. При этом оказывается, что пред-
ставления Нового времени о познании связаны прежде всего со
вторым, то есть познание уходит от «заботы о себе» и становится
неким «чистым познанием»: «Я думаю, что современная эпоха
в истории истины начинается с того мига, когда было допуще-
но, что само познание и только оно позволяет подступиться к ис-
тине»81.

Тут Фуко упоминает Декарта, но оговаривается, что «картези-
анский момент» — это общее название той фазы, «когда решили,
что познание и только познание открывает доступ к истине, явля-
ется условием ее доступности субъекту»82. Он говорит, что «Кар-

79 Фуко 2007: 94.
80 Ibid.: 95.
81 Ibid.: 30.
82 Ibid.: 18–19.

300



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

тезиев ход, тот, что вполне ясно вычитывается из его „Размышле-
ний“, помещает в начало, в отправную точку философствования,
очевидность — очевидность, как она возникает, т.е. как она дается,
как она на самом деле дается сознанию, исключая какое-либо со-
мнение», и этот ход «прибавил философского веса γνῶθι σεαυτόν»
и «очень способствовал тому, чтобы умалить роль принципа за-
боты о себе»83. Фуко говорит, что теперь «доступ к истине» — это
«правила, которым должно следовать, дабы прийти к истине: это
условия формальные, объективные, формальные правила метода,
структура познаваемого объекта». Есть и внешние условия, кото-
рые «не затрагивают субъекта в его бытии»84.

И вот у Фуко получается, что в разные стороны разводятся
«возможность доступа к истине познающего субъекта» и «нуж-
да в духовной работе над собой, в ходе которой субъект меняется
и может ждать от истины просвещения и преображения»85.

Правда, он уточняет, что так происходит не всегда: «Спино-
за, Гегель, Шеллинг, Шопенгауэр, Ницше, Гуссерль периода „Кри-
зиса“, Хайдеггер. Во всех этих философиях некоторая структу-
ра духовности увязывает познание, познавательный акт, его об-
стоятельства и последствия с преобразованиями в самом суще-
стве субъекта»86. То есть некоторые философы посткартезиан-
ской эпохи всё же были, на его взгляд, теми, чья «субъектив-
ность» каким-то образом приподнялась над «формальными пра-
вилами метода».

Однако сразу скажем здесь, что так называемый картезиан-
ский субъект, против которого выступает Фуко, — вовсе не какой-
то «застывший» центр, твердая неразложимая «субстанциаль-
ная» точка и прочее подобное, что по привычке уже несколько ве-

83 Фуко 2007: 26–27.
84 Ibid.: 30–31; «надо учиться, получать подготовку, встраиваться в известный

научный консенсус. Это также требования морали: познание истины требует
усилий, нельзя пытаться обманывать окружающих, нужно приемлемым обра-
зом согласовывать финансовые интересы, соображения карьеры или престижа
с идеалом бескорыстного поиска истины и т.п.» (ibid.: 31).

85 Ibid.: 41.
86 Ibid.: 43.

301



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ков приписывают Декарту. «Я» как «мыслящая вещь» — отнюдь
не «вещь» по аналогии с протяженной материальной вещью87 —
это сам факт и процесс осознавания собственного восприятия
и вещейпротяженных, и «себя» как ума, отделенного от чувствен-
ной протяженности, но при этом как единственной несомненной
данности такого восприятия. Это не какой-то прозрачный «чи-
стый ум», наоборот, Декарт говорит: «Итак, что же я есмь? Мыс-
лящая вещь. А что это такое — вещь мыслящая? Это нечто со-
мневающееся, понимающее, утверждающее, отрицающее, жела-
ющее, не желающее, а также обладающее воображением и чув-
ствами»88. То есть «Я» как res cogitans — это и желание, и чувство,
и воображение в той степени, в которой я их осознаю в качестве
«свидетеля».

Таким образом, cogito — это факт несомненной данности уму
того, что он воспринимает как «внешнее» и как «внутреннее».
«Но сколь долго я существую? Столько, сколько я мыслю. Весь-
ма возможно, если у меня прекратится всякая мысль, я сию же
минуту полностью уйду в небытие»89. Это не означает какую-
то «смерть», это тавтологически означает, что факт прекраще-
ния восприятия данности сознания себе самому устраняет возмож-
ность что-либо осознавать.

А теперь вспомним, что Фуко говорит про двуединство эм-
пирически-трансцендентального субъекта, каким он становится
в 19 веке: трансцендентальные условия опыта «берутся» из «эм-
пирического» же опыта: «язык», «труд», «жизнь», не прозрач-
ные для данности моего самосознания, оказываются условиями
его же восприятия. Отсюда, по Фуко, прозрачный «познающий
субъект» превращается в «человека». Человек в такой его трак-
товке, согласно Фуко, тоже обречен на исчезновение. В итоге, как
мы помним, концепцию Фуко относительно субъекта трактуют
как войну либо исключительно с картезианским субъектом, ли-

87 См. Карро 2012.
88 Декарт 1994: 24.
89 Ibid.: 23.

302



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

бо с идеей субъекта в принципе. А теперь посмотрим, как это всё
соотносится с разбором «Алкивиада I».

Фуко говорит об очевидности, которая ставится Декартом во
главу угла и вычитывается из его «Размышлений», и отсюда, счи-
тает он, возникает умаление «заботы о себе», поскольку только
самоочевидность познания открывает доступ к истине.

Но сам Декарт говорит ровно о другом: в предисловии к «Раз-
мышлениям» он даже специально подчеркивает, что ему «по-
казалось вредным издавать это сочинение на французском язы-
ке, в общедоступной форме, — я опасался, как бы более слабые
умы не вообразили, будто они могут вступить на подобный же
путь»90. Он прекрасно понимает, что такая «очевидность»— удел
не очень многих: «При этом я не уповаю ни на малейшее одобре-
ние толпы, ни на многочисленных читателей; напротив, я пишу
лишь для тех, кто желает и может предаться вместе со мной се-
рьезному размышлению и освободить свой ум не только от со-
участия чувств, но и от всякого рода предрассудков, — а таких
читателей, как я хорошо понимаю, найдется совсем немного»91.

Таким образом, путь усмотрения очевидности для Декарта —
это особенная практика, к которой способны лишь немногие,
и главная сложность ее состоит в том, что нужно отрешиться и от
чувств, и от предрассудков. Именно это нам говоритПлатон в «Фе-
доне»— ровно то место, которое цитирует Фуко, рассуждая о древ-
них «практиках», трансформируемых философией (Phd. 67cd).

Но Фуко здесь каким-то образом разъединяет «заботу о себе»
и «самопознание». В разборе «Алкивиада I» у него получается,
что первое есть некое условие «допуска к истине»: «Считается,
что нужно, чтобы субъект менялся, преобразовывался, менял по-
ложение, в известном смысле и в известной мере становился от-
личным от самого себя, дабы получить право на доступ к ис-
тине»92.

90 Декарт 1994: 9.
91 Ibid.: 11.
92 Фуко 2007: 28.

303



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Однако и у Декарта, и у Платона так называемая трансфор-
мация и есть процесс самопознания: это не какое-то предвари-
тельное условие — это и есть попытка продвижения к истине. По-
этому у Платона его беседа с Алкивиадом — это восхождение по
тем ступеням сущего, которые по-разному описаны и в «Пире»,
и в «Федре», и в «Государстве»: переход от τὸ ὁρατόν к τὸ νοητόν,
от «телесного» к «этическому», потом к «научному», затем мо-
жет возникнуть «философское» — созерцание эйдосов и «движе-
ние ими через них же» вне всяких образов; и наконец, предел, по-
сле которого уже является не «трансцендентальное» как эйдосы,
а «трансцендентное» — выход за пределы любого отождествле-
ния. Хотя «являться» оно как раз и не может, поскольку выходит
за пределы всех явлений.

При этом оказывается, что такой «выход» становится един-
ственным условием «субъективации»: до этого человек (Алкиви-
ад) не знает, откуда берутся его представления о полисе, о благе,
о себе. А в беседе с Сократом получается, что «забота о себе» —
это прохождение разных уровней восприятия «себя», которое мо-
жет завершиться полной «трансгрессией». У Платона «субъекти-
вация» — это трансформация через трансгрессию, трансцендиро-
вание, выход за пределы любых образов — только это дает воз-
можность прикоснуться к подлинному93. Но подлинный «ты» —
и это вроде бы признает Фуко в разборе «Алкивиада I» — это бо-
жественное, уже не-человеческое, но то, что является основанием
субъектности. Как говорит Диотима в «Пире»:

Так что же было бы, — спросила она, — если бы кому-нибудь
довелось увидеть прекрасное само по себе прозрачным, чистым,
беспримесным, не обремененным человеческой плотью, краска-
ми и всяким другим бренным вздором, если бы это божествен-
ное прекрасное можно было увидеть во всём его единообразии?
Неужели ты думаешь, — сказала она, — что человек, устремив-
ший кнему взор, подобающимобразом его созерцающийи с ним

93 См. Протопопова 2023 о «миметическом» и «подлинном» субъекте у Пла-
тона.

304



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

неразлучный, может жить жалкой жизнью? Неужели ты не пони-
маешь, что, лишь созерцая прекрасное тем, чем его и надлежит
созерцать, он сумеет родить не призраки добродетели, а доброде-
тель истинную, потому что постигает он истину, а не призрак?
(Smp. 211e–212a)94

Получается, что у Платона «субъект» действия, чувства и по-
знания— это «нечто», которое толькоможет восходить к подлин-
ной «субъектности», источником чего оказывается «божествен-
ное», выходящее за рамки любого образа «себя». Это «трансцен-
дентное» — главный источник субъектности: в «Пире» и «Федре»
слияние с «самим по себе» (αὐτὸ καθ’ αὑτὸ) — это и есть источник
добродетели, а не какая-нибудь полисная этика. Трансцендирова-
ние как выход в чистое αὐτὸ καθ’ αὑτὸ и слияние с ним оказывает-
ся одновременно началом подлинной субъектности. Диотима го-
ворит, что только прикосновение к αὐτὸ καθ’ αὑτὸ и созерцание
его позволяет породить подлинную, а не призрачную доброде-
тель, поскольку прикасаешься ты к истине, а не призраку. То есть
ты можешь действовать как подлинно добродетельный субъект,
только получив опыт не подверженной разрушению подлинно-
сти, где бытие и истина равны. Это не призрак добродетели как
воспроизведение некоторых социальных конвенций полиса, это
и не традиционная мораль, и не прагматика софистов, и не раци-
оналистическая этика Аристотеля. То есть субъект, осознающий
себя, возникает, по Платону, только преодолев все социальные
и прочие идентификации. Здесь субъект этики, эстетики и дей-
ствия порождается удержанием в себе трансцендентального и, по
мере возможности, как это ни парадоксально, трансцендентного
уровня.

Как и говорит Фуко, Платон обнаруживает в процессе самопо-
знания и душу как «субстанцию», и душу как «субъект». Но та-
кой «субъект», исходящий из трансцендентного, совсем не прост.
Опыт трансцендирования важен, но не гарантирует постоянной
«правильности» во всех последующих действиях. В «Протагоре»

94 Пер. С.К. Апта.

305



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Сократ, интерпретируя Симонида, говорит, что нельзя быть все-
гда благим, номожноим становиться на время; и дольше всех бла-
гим остается тот, кого любят боги: «быть человеку хорошим, то
есть постоянно хорошим, невозможно, стать же хорошим мож-
но; но тот же самый человек способен стать и дурным, а всего
дольше и всех более хороши те, которых любят боги» Prt. 345c)95.
Это похоже на описание Эрота в «Пире»: субъект действия посто-
янно движим нехваткой, именно нехватка — источник его стрем-
ления, и достигая предела, а затем осуществляя трансцендирова-
ние, он из «субъекта стремления» превращается в божественное
«ничто» — но затем возвращается обратно, то есть Эрот то поги-
бает, то возрождается.

То же происходит и с философом в «Государстве» — он подни-
мается из пещеры до созерцания самого Блага, но потом возвра-
щается обратно, поскольку смысл субъектности — именно в дви-
жении в двух направлениях: συναγωγή, восхождение к единому,
и διαίρεσις, разделение на многое. То есть «субъективация» обу-
словлена нехваткой божественного, подлинного; она обнаружи-
вает свою укоренненость в «ничто» и затем в качестве «субъекта»,
обладающего ὑποκείμενον как «сущностью ничто», снова возвра-
щается и действует в мире τὸ ὁρατόν — видимого, доксического,
этического, политического.

Таким образом, у Платона «забота о себе» оказывается процес-
сом самопознания, который может привести к «источнику субъ-
ектности». Это и есть процесс субъективации, и в нем всегда при-
сутствуют два основных модуса существования души, восприни-
мающей сущее: первый, когда душа «сама по себе воспринимает
то, что само по себе» (αὐτὴ καθ’ αὑτὴν αὐτὸ καθ’ αὑτὸ), и второе, ко-
гда она воспринимает «через иное в ином» (δι’ ἄλλων ἐν ἄλλοις)
(Phd. 83b). Первое, «само по себе», — неистребимая «субстанция»;
второе, «в ином», — «субъектность», которая движима «нехват-
кой себя», или, говоря словами Фуко, процесс субъективации. То,
что «в ином», всегда насущное, данное как факт жизни. То, что

95 Пер. Вл. С. Соловьева.

306



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

«само по себе», точно так же всегда присутствует как самая что ни
на есть непосредственная данность, которая превращается в «оче-
видность» только при определенных усилиях — и эти усилия, по
Платону, называются «философией».

Что касается Делёза, то он, споря с платонизмом и считая его
виновникоммышления через бинарные оппозиции иидею«тож-
дества», на деле выбирает лишь одну часть оппозиции («мно-
гое») и пропускает необходимое взаимодействие у Платона «еди-
ного» и «многого», «тождественного» и «иного»— а ведь именно
такое взаимодействие и позволяет Платону увидеть в человеке
живое сплетение того, что есть «самое само́», и того, что непре-
рывно меняется как игра образов, как «иное в ином».

Литература

Акаев, С.А.; Калашник, П.В. (2021), “Политические импликации фило-
софской парресии в поздних лекцияхМишеляФуко: генеалогия кри-
тики и реальность философии”, Полития 103.4: 24–42.

Барт, Р. (1989), “Смерть автора”, in Id., Избранные работы: Семиотика. По-
этика, 384–391. Пер. С.Н. Зенкина. М.: Прогресс.

Вен, П. (2013),Фуко. Его мысль и личность. Пер. А.В. Шестакова. СПб.: Вла-
димир Даль.

Гро, Ф. (2007), “О курсе 1982 года”, inФуко М. Герменевтика субъекта. Курс
лекций, прочитанных в Коллеж де Франс в 1981–1982 учебном году. Пер.
А.Г. Погоняйло, 549–596. СПб.: Наука.

Декарт, Р. (1994), “Размышления о первой философии” (пер. С.Я. Шейн-
ман-Топштейн), in in В.В. Соколов (ред.), Рене Декарт. Сочинения в 2
томах, 2.3–72. М.: Мысль.

Делёз, Ж. (1998a), Различие и повторение. Пер. Э.П. Юровской, Н.Б. Мань-
ковской. СПб.: ТОО ТК «Петрополис».

Делёз, Ж. (1998b), Фуко. Пер. Е.В. Семиной. М.: Издательство гуманитар-
ной литературы.

Делёз, Ж. (2004), Переговоры (1972–1990). Пер. В.Ю. Быстрова. СПб.: Наука.
Делёз, Ж. (2011), Логика смысла. Пер. Я.И. Свирского. М.: Академический

проект.

307



Ирина Протопопова / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Делёз, Ж.; Гваттари, Ф. (2010), Тысяча плато: Капитализм и шизофрения.
Пер. Я.И. Свирского. Екатеринбург: У-Фактория; М.: Астрель.

Деррида, Ж. (2000), О грамматологии. Пер. Н.С. Автономовой. М.: Ad
Marginem.

Дьяков, А.В. (2008), “Мишель Фуко: о «смерти человека», о свободе
и о «конце философии»”, Вестник истории и философии КГУ. Серия
«Философия» 2: 45–53.

Дьяков, А.В. (2010), Мишель Фуко и его время. СПб.: Алетейя,
Козырева, О.А. (2016), “Проблема субъекта в философии М. Фуко и ее ин-

терпретация Ж. Делёзом”, in О.Н. Томюк (ed.), Философия в XXI веке:
вызовы, ценности, перспективы, 289–292. Екатеринбург: Макс-Инфо.

Карро, В. (2012), “Вопрос Кто? Ego и Dasein” (пер. Е.К. Карпенко), in
А.В. Михайловский (ed.),Субъективность и идентичность, 80–99. М.:
НИУ «Высшая школа экономики».

Криман, А.И. (2021), “Философия постмодернизма как условие возник-
новения постгуманизма”, Сибирский философский журнал 19.3: 161–
174.

Макарова, И.В. (2012), “Истоки понятия «субъект» в греческой филосо-
фии (Платон, Аристотель)”, in А.В. Михайловский (ed.)., Субъектив-
ность и идентичность, 15–34. М.: НИУ «Высшая школа экономики».

Мочалова, И.Н. (2015), “Античные штудии Мишеля Фуко: генеалогия
субъекта”, Вестник ЛГУ 2.2: 9–20.

Нанси, Ж.-Л.; Деррида, Ж. (2020), “Кто приходит после субъекта?” (пер.
И. Дейкуна), Художественный журнал, 115: 13–33.

Протопопова, И.А. (2023), “Сократ и подражатели: «миметический»
и «подлинный» субъект у Платона”, Платоновские исследования 19.2:
81–96.

Фуко, М. (1977), Слова и вещи. Археология гуманитарных наук. Пер.
В.П. Визгина и Н.С. Автономовой. М.: Прогресс.

Фуко, М. (1996), “Ницше, генеалогия и история” (пер. В. Фурс), in Филосо-
фия эпохи постмодерна: Сборник переводов и рефератов, 74–97. Минск:
ООО «Красико-принт».

Фуко, М. (2006), Интеллектуалы и власть: Избранные политические ста-
тьи, выступления и интервью. Пер. Б.М. Скуратова под общей ред.
В.П. Большакова. М.: Праксис.

Фуко,М. (2007), Герменевтика субъекта. Курс лекций, прочитанных в Кол-
леж де Франс в 1981–1982 учебном году. Пер. А.Г. Погоняйло. СПб.: На-
ука.

308



Платоновский «субъект» у Мишеля Фуко

Фуко, М. (2008a), “О начале герменевтики себя” (пер. А. Корбут), Логос
65.2: 65–95.

Фуко, М. (2008b), “Технологии себя” (пер. А. Корбут), Логос 65.2: 96–122.
Фуко, М. (2014). Мужество истины. Управление собой и другими II. Курс

лекций, прочитанных в Коллеж де Франс в 1983–1984 учебном году. Пер.
А.В. Дьякова. СПб.: Наука.

Эрибон, Д. (2008),Мишель Фуко. Пер. Е.Э. Бабаевой. М.: Молодая гвардия.
Balibar, E. (2011), “Réponse à la question de Jean-Luc Nancy: «qui vient

après le sujet?»”, in Id., Citoyen sujet et autres essais d’anthropologie
philosophique, 35–66. Presses Universitaires de France.

Braido琀琀i, R. (2013), 吀栀e Posthuman. Cambridge: Polity.
Derrida, J. (1988), “Interview with Jean-Luc Nancy”, Topoi 7.2: 113–121.
Derrida, J. (1989), “«Il faut bien manger» ou le calcul du sujet, entretien avec

J.-L. Nancy”, Cahiers confrontation 20: 91–114.
Ferrando, F. (2019), Philosophical Posthumanism. Bloomsbury Publishing.
Hassan, I. (1977), “Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Cul-

ture?”, 吀栀e Georgia Review 31.4: 830–850.
Protopopova, I. (2023), “Socrates and Imitators: Plato’s “Mimetic” and “Au-

thentic” Subjects”, Platonic Investigations 19.2: 81–96. (In Russian.)
Ranisch, R.; Sorgner, S.L. (2014), “Introducing Post- and Transhumanism”, in

Iid. (eds.), Post- and Transhumanism: An Introduction, 7–28. Frankfurt am
Main et al.: Peter Lang.


