
Рустам Галанин

Стоический платонизм Посидония:
учение о бессмертии души*

Rustam Galanin
Posidonius’ Stoic Platonism: The DoctRine on the ImmoRtality of Soul

AbstRact. Posidonius, taking into account Plato’s views, believed that both the uni-
versal soul and, possibly, individual souls are immortal. 吀栀e soul does not appear at the
moment of birth but exists even before entering the body. A昀琀er the death of the body,
the soul continues to live in the sublunar sphere, contemplating the universe through
pure thought — that is, thought that is not clouded by sensory perception. Despite the
fact that modern scholarship criticism tries to exclude Posidonius from the list of “Pla-
tonists”, the author a琀琀empts to show that 20th century scholars were entirely right
to call Posidonius a “Stoic Platonist”. It was Posidonius and no one else who, among
other things, synthesized Aristotelian and Platonic psychologies and passed the la琀琀er
on to the Middle Platonists and Neoplatonists. In addition to the commentary on the
Timaeus, Posidonius probably wrote a commentary on the Phaedrus, which E. Zeller,
in particular, believed to be genuine, and from which he drew the tripartite descrip-
tive model of soul, and it is the remnants of this commentary that we can see in the
commentary on the Phaedrus by the 5th AD Neoplatonist Hermias. Other fragments
will also be considered, which allow us to assert that in some aspects of physics and
related psychology, Posidonius 昀椀rmly held distinctly Platonic positions regarding the
structure and immortality of the soul.
KeywoRds: Posidonius, Stoicism, subjectivity in Antiquity, soul, immortality.

Поэт сказал, что «смерти нет — это всем известно, / повторять
это стало пресно», и даже самый черствый человек, что ныне, что
во время оно, в разные периоды своей жизни, вероятно, чувство-
вал и чувствует, что «весь он не умрет», и не только потому, что
«смерть — это то, что бывает с другими», но также и потому, что,
несмотря на очень убедительный опыт конца существования, ко-

© Р.Б. Галанин (Санкт-Петербург). mousse2006@mail.ru. Русская христианская
гуманитарная академия; Российский государственный гуманитарный ун-т.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.07

* Исследование выполнено в РГГУ за счет гранта Российского научного фон-
да № 23-18-00971, h琀琀ps://rscf.ru/project/23-18-00971/.

133



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

торый представлен нам совершенно очевидным и неумолимым
лицезрением разложения физических тел, есть в нас что-то такое,
что также неумолимо и, в общем, вполне здравомысленно, если
даже не резонно, противится этому опыту безысходного и при-
нудительного разложения, — и это душа. Душа как форма есть
гарант нашей субъективной идентичности как в мире сем, так,
хочется верить, и в мире лучшем.

Однако в этом случае, применительно к эллинистической
эпохе, перед нами возникает два взаимоисключающих способа
понимания природы души, которые можно, вслед за Энтони
Лонгом, обобщая назвать платоническим и эпикурейским1. Со-
гласно платоническому, дуалистическому, взгляду душа пони-
мается как неуничтожимая бестелесная сущность, добровольно-
принудительным образом связанная с определенным телом (cf.
Pl. Phd. 65d, 67a, 69сd, 73a et passim; R. 617e sqq.). Тогда как эпику-
рейский взгляд утверждает, что атомарная душа не существует
отдельно от атомарного тела и поэтому, когда распадается тело,
уничтожается и душа (Epicur. Ep. 1.64–65; Lucr. 3.400 sqq.), посколь-
ку человек есть конгломерат атомов.

Между этими двумя полярными и взаимоисключающими по-
зициями располагается аристотелевский и стоический подходы
к душе. Согласно первому, душа— это бестелесная форма матери-
ального тела, распадающаяся вместе с последним, высшая часть
которой— активный ум—имеетшанс на бестелесное посмертное
существование (Arist. An. 430a20–25)2. Стоики, со своей стороны,

1 Long 1982: 34–35. См. также Nawar 2020. Cf. Cic. Tusc. 1.18, 77–78. Теперь мы
больше говорим не о душе, но о сознании, однако ситуация с базовыми методо-
логическими презумпциями ушла недалеко: либо сознание материально и де-
дуцируется из вещественности мозга и его химических процессов, либо оно как
бы метафизично, и наоборот, химические процессы в мозгу суть следствия воз-
действия бестелесного сознания, либо, как полагает, например, КолинМакгинн,
сознание — это тайна, мистерия, и пусть оно таковым и останется — поистине
здравый подход. См. Васильев 2009 и 2024.

2 Это очень странное место у Аристотеля. Собственно, только тогда, когда
этот ум отделен от тела, он становится тем, чем он поистине и является, —
бессмертным и вечным творческим умом (νοῦς ποιητικός). Но там также ска-

134



Стоический платонизм Посидония…

считали, что душа хоть иможет существовать без тела—и тут они
близки платоникам, — но, во первых, не бесконечно, а лишь до
ближайшей экпирозы3, а во-вторых, душа— это тоже тело, просто
более тонкое4. Душа — это теплая огневидная пневма, питающая-
ся испарениями крови и воздухом5. Душа, как писал Хрисипп, —
это «тонкое тело, движущееся само собой сообразно сперматиче-
ским логосам» (SVF 2.780), «огонь или тонкая пневма, разлитая
по всему одушевленному телу» (SVF 2.785)6, а смерть, продолжа-
ет Хрисипп, «есть отделение души от тела; но ничто бестелесное
не отделяется от тела, поскольку ничто бестелесное и не соприка-
сается с телом; а душа и соприкасается с телом, и отделяется от
него; значит, душа — это тело» (SVF 2.790). Такова в общих чертах
философская позиция, разделяемая mutatis mutandis всеми стои-
ками. Теперь нам следует рассмотреть, что нового в эту соматиче-
скую психологию привнес Посидоний и как это все сказалось на
его учение о бессмертии.

зано, что есть еще и другой ум — преходящий (φθαρτός), претерпевающий
(παθητικός), и без этого первого, вечного ума — совершенно беспомощный (An.
430a25). Ревизия проблемы того, сколько умов имеет в виду здесь Аристотель
и как они соотнесенымежду собой, см. Ando 1971: 43–56; Papachristou 2012; Cohoe
2022: 240–242.

3 Одни стоики, например Клеанф, согласно ряду свидетельств (D.L. 7.157 =
SVF 2.811), считали, что до ближайшей экпирозы все души сохраняются после
смерти, по Хрисиппу— лишь душимудрецов (см. также Столяров 1995: 137; Aiste
2020). Общая концепция древних стоиков заключалась в том, что мудрость вли-
яет на время, которое будет отведено душе для бестелесного существования
до ближайшей экпирозы (Eus. PE 15.20.6 = SVF 2.809; Ps.-Plu. Plac. philos. 4.7.3 =
SVF 2.810), поскольку мудрость означает более высокую степень напряженности
пневмы, т.е. большую добродетель, и, следовательно, долговечность (Aiste 2020:
480–482). Тем не менее, если Клеанф полагал, что человеческая индивидуаль-
ность и субъективность заключены в душе, то Хрисипп считал, что индивиду-
альность — это в первую очередь воплощенная разумная душа (Aiste 2020: 484).

4 Для стоиков всё, кроме времени, пространства, пустоты, окружающей кос-
мос, и лектона, — телесно.

5 Столяров 1995: 136.
6 Тем не менее средоточие душевной жизни, скажем так, орган души — это

сердце, как предполагал, кстати, и Аристотель (Ando 1971: 43), в отличие от Пла-
тона (а до него — Алкмеона Кротонского), помещавшего, как это и положено,
мышление в головной мозг (Ti. 97d sqq.).

135



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Уже Панетий поставил под вопрос догматическую стоическую
доктрину о душе, предположив, вероятно, что душа состоит из
двух элементов (duo genera), которые он назвал воспламененным
воздухом (in昀氀ammata anima), т.е. из огня и воздуха (aer et ignis),
в противовес огненной пневме (πνεῦμα ἔνθερμον) Хрисиппа и дру-
гих стоиков7. То есть уже Панетий сделал первый ход по лише-
нию души ее физически монолитной природы, выделив в душе
собственно душу (ψυχή) и фюсис (φύσις)8.

Устройство души по Посидонию

Посидоний также, как известно, отверг многие положения пси-
хологической теории Хрисиппа, не только адаптировав некото-
рые элементы перипатетической и платонической психологии
к стоицизму, но и сыграв роль передатчика этих доктрин в уче-
ния средних платоников9. C одной стороны, отойдя от Панетия,
Посидоний вернулся к материальной монистической простоте
души, как об этом говорили первые стоики10; с другой стороны,
в учении об аффекте он вернулся к трехчастной платонической
модели души (fr. 150a E.-K.)11. При этом душу как таковую он

7 Rohde 1925: 517, n. 57. Это не отменяет того, что, скажем, Хрисипп выделяет
в душе 8 способностей: душа как материальная, телесная сущность, едина, т.е.
одна душа — это однотело (SVF 826). Так, Аэций говорит: «Стоики говорят, что
[душа] состоит из восьми частей: из них пять — чувства (зрение, слух, обоня-
ние, вкус и осязание), шестая — речевая (φωνητικὸν), седьмая — породительная
(σπερματικόν), а восьмая — сама ведущая часть, откуда и отходят все эти части,
наподобие щупальцев полипа» (SVF 827 sqq.).

8 Панетий, обожествляя Платона, отверг его учение о бессмертии души (Cic.
Tusc. 1.79). Немесий (Nat. hom. 212) говорит, что, по Панетию, в душе есть психи-
ческие способности, как, скажем, речевая (τό φωνητικὸν), и физические, как спо-
собность размножения (τό σπερματικόν). Однако каким образом Панетий далее
дифференцировал фюсис души и собственно душу — не очень понятно (Rohde
1925: 518, n. 58).

9 Vander Waerdt 1985a. См. также Dihle 1973. О том, был ли Посидоний в об-
ласти физики «платоником», см. Столяров 2013. Схожий со Столяровым «анти-
платонический» взгляд на Посидония наблюдается и у Э. Лонга (Long 2017).

10 Rohde 1925: 502.
11 Фрагменты Посидония приводятся по изданию Edelstein, Kidd 1989 (E.-K.).

См. также Поленц 2015: 475, n. 1.

136



Стоический платонизм Посидония…

(и его ученики), по словам Плутарха, считал «математическим
числом/фигурой (昀椀gure)»12, или идеей, распространенной во все
стороны и установленной сообразно числу, охватывающему гар-
монию (Plu. De an. procr. 1023b–d = fr. 141a E.-K.)13. Такой вывод мог
содержаться в его комментарии на платоновский «Тимей», если
только он действительно существовал14. Тогда реконструкция ме-
тафизики души, поПосидонию, могла бы выглядеть так, как пред-
лагал Эдельштайн15. Делимая субстанция всего того, что имеет
границы (the divisible substance of the limited), мыслится в отноше-
нии к телам, затем эта субстанция объединяется с умопостигае-
мым (the intelligible), а душа объявляется идеей, т.е. формой про-
странства (the form of the space), упорядоченной сообразно чис-
лу.Математические объекты (mathematical 昀椀gures) находятсямеж-
ду первыми умопостигаемыми субстанциями (the 昀椀rst intelligible
substances) и всем тем, что может быть воспринято чувствами,
следовательно, эти математические фигуры/числа/объекты нахо-
дятся по ту сторону обоих этих уровней16. Таким образом, душа,
с одной стороны, обладает вечными свойствами умопостигаемо-
го (the eternal qualities of the intelligible), с другойже—пассивными
свойствами чувственно воспринимаемого, и подходящее место
для субстанции души находится между субстанцией делимого
и субстанцией умопостигаемого. Другими словами, душа отли-
чается как от Бога, так и от материи, однако при этом она состоит

12 Edelstein 1936: 303.
13 τὴν ψυχὴν ἰδέαν εἶναι τοῦ πάντῃ διαστατοῦ, καθ’ ἀριθμὸν συνεστῶσαν ἁρμο-

νίαν περιέχοντα. Л. Эдельштайн, комментируя этот фрагмент, поясняет, что ду-
ша, по Посидонию, двухмерна, тело — трехмерно, а всё, что связано с божествен-
ным, одномерно (Edelstein 1936: 303). Разбор этого свидетельства и интерпрета-
ции см. в Ju 2013.

14 О нем упоминает Секст Эмпирик (S.E. M. 1.92). См. об этом Reydams-Schils
1997. Библиографию по этому вопросу см. в Ju 2013: 99, n. 19, 20.

15 Edelstein 1936: 303 昀昀.; Rist 1969: 202 昀昀.
16 Вероятно, так думал и Платон, когда помещал мир математических объек-

тов (числа и т.д.) между умопостигаемыми идеями и чувственно воспринимае-
мыми телами (Arist. Metaph. 987b15).

137



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

из них— т.е. из Бога и из материи17. Получается три уровня18. Выс-
ший, умопостигаемый, — это Зевс; средний уровень, т.е. уровень
души, — это природа; и низший, уровень материи, — это Судьба
(Aet. Plac. 1.28.5 = fr. 103 E.-K.; Cic. Div. 1.125 = fr. 107 E.-K.)19. Неко-
торые ученые, например В. Йегер, полагали, что из этой троицы
впоследствии вырастут знаменитые неоплатонические триады20.
Рист считал, что высший активный принцип, пневма, или Зевс,
у Посидония был связан со сферической формой космоса — т.е.
как принцип, заставляющий космос вращаться по кругу и окру-
жающий и удерживающий его в сферических пределах словно
кольцо, другими словами— это небо21. Именно так, по Ристу, нуж-
но понимать вышеупомянутое свидетельство Плутарха, что ду-
ша — это распространенная во все стороны идея. Душа как идея,

17 Дж.М. Рист считает, что такое радикальное, как в трактовке Эдельштайна,
отделение умозрительного активного принципа от всего остального является
неправомерным (Rist 1969: 203).

18 На самом деле всё, как кажется, немного сложней. Арий Дидим сообщает
(fr. 92 E.-K.), что субстанция (οὐσία), т.е. первоматерия, и материя (ὕλη), по Поси-
донию, разделяются только в мышлении, но не в реальности. То есть умозри-
тельная первоматерия и материя как подлежащее конкретных вещей и качеств,
т.е. четыре элемента, могут быть отделимы только в мысли, в реальности же,
как у перипатетиков, вся материя всегда оформлена (Reydams-Schils 1997: 459 昀昀.).
Вообще, тот факт, что нечто существует только в понятии, т.е. мышлении, уже
говорит о густом налете платонизма, особенно если принять свидетельство Дио-
гена, который говорит, что, по Посидонию, геометрические поверхности суще-
ствуют не только в реальности как основание вещи (καθ’ ὑπόστασιν), но и вмыш-
лении (D.L. 7.135). Это является отклонением от догматического стоического уче-
ния о бесконечной делимости материи (Rist 1969: 205).

19 Большинство всех «еретических» теорий дошло от Ария Дидима, т.е. пер-
вого поколения после Посидония, из чего можно сделать вывод, что Арий Ди-
дим опирается на аутентичное, не ассимилированное, как у Диогена Лаэрция,
учение Посидония (Edelstein 1936: 305, n. 73). Рист считает, что природа — это
тело мира, Зевс — его душа, а судьба — это платоновская незаконная причи-
на (πλανωμένη αἰτία), или необходимость (Rist 1969: 211). Подробнее о внутрен-
ней «иерархии» Бога, природы и материи и о различных интерпретациях см.
Dragona-Monachou 1974.

20 Dragona-Monachou 1974: 287, n. 2; Reydam-Schills 1997: 472.
21 Rist 1969: 205.

138



Стоический платонизм Посидония…

или форма, мира, совмещает в себе геометрические, физические
и материальные свойства и сущности, и именно мировая душа,
полагает Рист, является для Посидония Богом22. Душа для Поси-
дония имеет числовую природу и содержит в себе математиче-
ские объекты (τὰ μαθηματικά). Находится же она между тем, что
Плутарх называет (De an. procr. 1023b) первыми умопостигаемы-
ми сущностями(τῶν πρώτων νοητῶν), т.е. идеями Платона, и чув-
ственным миром (τῶν αἰσθητῶν). Платоновские сущности позна-
ются умом, чувственные сущности— чувством, а математические
сущности — и умом, и чувством, и поскольку речь тут идет не об
индивидуальной, а о мировой душе, то, как полагает Рист, это
первое стоическое свидетельство того, что платоновские идеи —
это не только и не столько человеческие концепты или понятия,
но принадлежат они Богу23.

В контекстеже параллелизмамикро имакрокосма, подобно то-
му как индивидуальная душа удерживает в своих пределах тело,
будучи его формой и всюду пронизывая, наподобие клея, так что
тело можно помыслить как находящееся как бы в мешке, — т.е. не
душа в теле, но, скорее, тело в душе (см. ниже), — так и мировая
душа пронизывает собою и окружает со всех сторон, как кольцо,
тело космоса, оживотворяя его.

Теперь предлагаем рассмотреть подробнее ряд важных фраг-
ментов24, где излагается учение Посидония о душе и страстях,
в частности трактат Галена «О доктринах Гиппократа и Платона»
(fr. 150a E.-K.). Гален пишет:

Платон прекрасно написал об этом [т.е. о сдерживании страстей],
на что указывает и Посидоний. Он восхищается этим челове-
ком, называет его божественным, — ибо высоко ценит его учение
о страстях и способностях души, а также всё, что он написал по
поводу того, что возникновения страстей души лучше вообще не

22 Rist 1969: 206.
23 Rist 1969: 207.
24 Перевод на русский ряда важных фрагментов Посидония, относящихся

к природе души и учению о страстях, можно найти в статье Столяров 2014.

139



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

допускать, а если уж они возникли, нужно как можно скорее их
устранять. Он говорит, что учение о добродетелях и учение о це-
ли связаны с вышеупомянутым предметом и вообще все осно-
воположения этической философии привязаны, словно единым
поводком, к знанию о способностях души25.

Контекст, предшествующий этому пассажу, заключается в том,
что Гален, критикуя учение Хрисиппа об аффектах, изложенное
в сочинении De a昀昀ectibus (Περί παθών)26, переходит к возраже-
ниям Посидония, «настоящего героя из числа всех его персона-
жей»27, занимая сторону его и Платона (fr. 165 E.-K.)28 При этом
учение Зенона и Хрисиппа о том, что страсти — это неразумные
влечения и ошибочные суждения (SVF 1.205–215; 2.377–421), отвер-
гается29. Страсти, по Посидонию, как и по Платону, — это не иллю-
зорные ментальные девиации, но онтологически укорененные
субстанции, или силы, связанные с реально существующей низ-

25 Здесь и далее перевод фрагментов Посидония А.А. Столярова. Этот и дру-
гие фрагменты цитируются по Столяров 2014.

26 Реконструкцию этого сочинения см. в Tieleman 2003. Что до самого Гале-
на, то он преследовал следующие цели: а) изобразить Посидония сторонником
платонизма; б) использовать его аргументацию для собственных целей; в) опро-
вергнуть ложность Хрисиппова монизма и утвердить истинность платоновско-
го дуализма; при этом, как отмечает Столяров, Гален передает учение Посидо-
ния вполне корректно (Столяров 2014: 817). См. также прим. 31.

27 Tieleman 2003: 198.
28 Таким образом, по реконструкции И. Кидда (Kidd 1999: 59 昀昀.), Посидоний

здесь восхваляет Платона за его учение о (а) эмоциях, (б) душевных способно-
стях, (в) эмоциях, которые не возникают вообще или, однажды возникнув, быст-
ро прекращаются. Также говорится, что учение о добродетелях (ἀρεταί) и телосе,
т.е. вся этическая философия, связано со способностями (δυνάμεις) души. Поси-
доний (а) показывает, что эмоции возникают из гнева и желания (платоновские
τὸ θυμοειδές καί ἐπιθυμητικόν), и (б) указывает причину, по которой они со време-
нем утихают, даже если представления о существовании зла, которые должны
их подпитывать, сохраняются. См. также Sorabji 2002: 93–108 昀昀.; Harriman 2024.

29 Диллон 2002: 117. См. также SVF 1.207, 208; 2.86, 187. О влиянии Карнеада
на учение Посидония о страстях, изложенное им в сочинении «О страстях», см.
Stevens 1993.

140



Стоический платонизм Посидония…

шей природой (δύναμις) души30. В другом месте Гален, цитируя
Посидония, говорит следующее (fr. 157 E.-K.):

Посидоний полностью отверг и первое, и второе мнение31. Он не
считает страсти ни суждениями, ни последствиями суждений; по
его мнению, они вызываются пылкой и вожделеющей способно-
стями. В этом отношении он полностью следует старинной тео-
рии32. А в своем сочинении «О страстях» он не раз спрашива-
ет Хрисиппа и его последователей: в чем же причина чрезмерно
сильного порыва? Ведь разум никак не смог бы выйти за преде-
лы своих задач и мер. Поэтому ясно, что какая-то другая, а имен-
но неразумная, способность является причиной того, что порыв
превышает пределы, установленные разумом. Подобным же об-
разом причиной того, что бег происходит быстрее, чем было за-
думано, тоже является нечто неразумное, а именно вес тела.

30 Э. Лонг считает, что «контраст с Хрисиппом можно показать, не предпола-
гая, что Посидоний верил в то, что душа обладает иррациональными частями
или способностями, и не предполагая, что в теории Посидония страсти незави-
симы от суждений» (Long 2017: 31). Лонг показывает это через анализ теории
страстей Посидония, его хоть и не совпадение, но концептуальную близость
Хрисиппу, и, скорее, не через уход от стоической доктрины в платонизм, но
через «„подчинение“ Платона прежним стоическим сочинениям» (ibid.: 43).

31 То есть взгляды Зенона и Хрисиппа. О том, что Гален, который сообщает
об этом, ничего толком не понял в учении платоников и стоиков об аффектах
и, будучи крайне тенденциозным, упустил черты, общие Посидонию, Платону
и Хрисиппу, см. Gill 1998. Об общей дискуссии по этому вопросу см. Long 2017:
30, n. 15.

32 То есть традиции, идущей еще от Пифагора к Платону иАристотелю (fr. 165
и T 91, 95 E.-K.). Во фрагменте 165 говорится, что базовая концепция (δόγμα) борь-
бы разумного и неразумного начал, или разума и чувства, в душе была введена
еще Пифагором (ср. Rohde 1925: 400, n. 400), а в дальнейшем усовершенствована
Платоном. Это значит, что сочинениеПосидония «Об аффектах» содержало док-
сографическую сводку (включавшую, вероятно, Пифагора, Аристотеля, Зенона
и Клеанфа), как это было принято у перипатетиков (Vander Waerdt 1985а: 387;
Kidd 1988а: 158). Откуда Посидоний черпал такую информацию, сказать сложно,
Вандер Вердт полагает, что он пользовался псеводоэпиграфической пифагорей-
ской литературой 3–2 вв. до н.э., которая фундаментальные доктрины Платона
и Аристотеля возводила к Пифагору (ibid.: 392, n. 63). О Посидонии как историке
философии см. Ju 2013.

141



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Указав на эти фрагменты, зададимся вопросом, вся ли челове-
ческая душа или только некоторая ее часть бессмертна, или же
вообще — человеческая душа смертна, тогда как только Мировая
душа, которая, как уже говорилось, представляет собой всеохват-
ную числовую идею33, пребывает вечно?34 Взглянем еще раз на
структуру души по Посидонию, принимая во внимание следу-
ющий фрагмент, связанный с педагогическим аспектом у детей
(fr. 31.1–16 E.-K.). В этом фрагменте Гален, критикуя неразработан-
ность детской педагогики у Хрисиппа (cf. SVF 3.229a), исключа-
ющей из рассмотрения аффективные, низшие, способности ду-
ши (ἐπιθυμητικόν и θυμοειδές), приводит в поддержку своей точки
зрения какую-то эпитому (ἐπιτομήν τινα) Посидония, содержащу-
юся в 1-й книге его сочинения «О страстях», где кратко переска-
зывается педагогическая теория Платона и где также критикует-
ся Хрисипп. Посидоний, как и Платон, считает, что формирова-
ние35 детей с самого начала и даже еще до рождения36, должно
происходить через должное воспитание и образование таким об-
разом, чтобы эмоциональная и иррациональная части души (τὸ
παθητικὀν τε καὶ ἄλογον τῆς ψυχῆς) проявляли должную пропор-

33 Об этом, как уже указывалось, говорит Плутарх, критикуя подход Посидо-
ния, в сочинении «О возникновении души в Тимее» (De an. procr. 22, 1023b–d).
Об этом сочинении Плутарха см., напр., Cherniss 1926: 133–157; Волкова 2014. То,
что идея распространяется во все стороны (ἰδέα τοῦ πάντῃ διαστατοῦ), напоми-
нает спатиальный, или геометрический, тезис, который Ямвлих приписывает
Спевсиппу (Iambl. Anim. apud Stob. 1.364.4–5 Wachsmuth = Speus. fr. 40 Lang).

34 Точка зрения, что индивидуальная душа — это искра от Мировой души,
которая содержит одини тотже логос в контексте отношениямикрокосма кмак-
рокосму, была общестоическим воззрением (Reydam-Schills 1997: 458–459).

35 πλάττειν, διαπλάσεως и схожие термины являются традиционными педа-
гогическими метафорами Платона (Lg. 671c, R. 377c, 500a6, Ti. 88c). Вероятно, Га-
лен или даже сам Посидоний считали, что эти слова скорее подходят именно
для пренатальной заботы о ребенке, нежели постнатальной, выраженной в этом
пассаже пассивными инфинитивами τρέφεσθαι καὶ παιδεύεσθαι (Long 2017: 45).
См. следующее примечание.

36 ἔτι τε κυουµένων ἐν τῇ μήτρα (еще вынашиваемых во чреве). Имеется в виду
забота о физическом и эмоциональном состоянии матери во время беременно-
сти. Сf. Pl. Lg. 653b, 674b, 789a, 792c.

142



Стоический платонизм Посидония…

циональность в своих движениях (σύμμετρον ἀποφαίνεσθαι ταῖς
κινῄσεσι)37 и подчинялись велениям разума38, и такое воспитание
будет наилучшим — подготовкой аффективной части души (τοῦ
παθητικοῦ τῆς ψυχῆς) к тому, чтобы она в наибольшей мере со-
ответствовала началу разумной части (τὴν ἀρχῆν τοῦ λογιστικοῦ).
Далее в этом же фрагменте (fr. 31.16–29 E.-K.) начинаются уже со-
вершенно платоновские реминисценции, в частности из диалога
«Федр» (246a sqq.), где душа уподобляется колеснице. Посидоний
говорит, что39:

Поначалу… эта [разумная сторона] мала и слаба, но к 14 годам
она приобретает силу и крепость. В это время ей уже вполне по-
добает властвовать и повелевать, и она подобна возничему, ко-
торый правит парной упряжкой соединенных коней — вожделе-
нием (ἐπιθυμίας) и гневом (θυμοῦ) — причем так, что они не ста-
новятся ни слишком сильными, ни слишком слабыми, не замед-
ляются и не поспешают, не выходят полностью из повиновения,
не ведут себя беспорядочно или необузданно, но во всем готовы
следовать и повиноваться рассудку (λογισμῷ).

Мы видим здесь, что Посидоний, как и Платон, уподобляет
разумное начало возничему, тогда как вожделеющее и гневли-
вое начала уподобляются двум лошадям. Вандер Вердт считает,
что использование Посидонием этой платоновской аллегории,

37 Cf. Pl. Ti. 90a, где говорится о том, что тот вид души, который предается
праздности, становится слабейшим, а упражняющийся — сильнейшим, и что
нужно следить за тем, чтобы их движения сохраняли должную соразмерность
(ἔχωσιν τὰς κινήσεις πρὸς ἄλληλα συμμέτρους).

38 Что для этого нужно конкретно делать с детьми, не говорится, но Лонг
(Long 2017: 46) считает, что у детей должно выработаться что-то вроде естествен-
ной привычки избегать чрезмерных реакций, связанных с низшими, аффектив-
ными, частями души, прежде чем по ходу взросления они сами своим умом
осознают, что такие реакции неразумны и недопустимы. Не исключено, что
технически, поПосидонию, который тут также следует Платону, это воспитание
как-то связано с музыкой, которая, когда воздействует на натуры слабосильные,
должна быть бодрой, а на натуры пылкие — наоборот, успокаивающей (fr. 168
E.-K.). См. Kidd 1988a: 612–613; Nussbaum 1993.

39 См. подробнее: Tieleman 2003: 220–230.

143



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ставшей со временем топосом, и соответствующая интерпрета-
ция платоновской моральной психологии окажет большое воз-
действие на позднейших философов — в частности, на средних
платоников40. При этом Посидоний, критикуя Хрисиппа, не про-
сто отбрасывает его доктрину, заменяя ее на платонизм41: он мо-
дифицирует ее, используя также иперипатетическуюдихотомию
активного разумного начала (λόγον έχον, λογιστικόν)42 и нуждаю-
щейся в подчинении неразумной эмоциональной сферы (ἄλογον,
παθητικόν (θυμικόν + ἐπιθυμητικόν))43, которая через убеждение
и воспитание может быть укрощена разумом44.

Нужно сказать, что Посидоний вообще неровно дышал к пла-
тоновскому «Федру». Э. Целлер считал45, что, возможно, он был
автором какого-то комментария к этому диалогу, остатки ко-
торого мы можем обнаружить, в частности, в комментарии на
«Федр»46 александрийского неоплатоника 5 в. н.э. Гермия, к кото-

40 Vander Waerdt 1985a: 386. Посидониева теория аффекта и его критика
Хрисиппа станет школьной догмой у платоников первых веков нашей эры
(ibid.: 390).

41 Long 2017: 29.
42 В другом месте (fr. 142 E.-K.) Гален, сближая учение Посидония с аристо-

телевским, отличает его от учений Гиппократа и Платона: «Посидоний и Ари-
стотель согласны с тем, что существуют три свойства души (δυνάµεις τῆς ψυχῆς
τρεῖς εἶναι), с помощью которых мы желаем, гневаемся и думаем (ἐπιθυμοῦμέν τε
καὶ θυμούμεθα καὶ λογιτόµεθα). Учение Гиппократа и Платона состоит в том, что
они расположены раздельно, и наш разум не только обладает многими способ-
ностями, но и в основном состоит из частей, которые различны по своей приро-
де и по своему бытию (διαφερόντων ταῖς οὐσίαις)». Здесь мы наблюдаем деление
души не на составные и отдельно расположенные три сущности или части, но
описание трех ее способностей, или сил (Kidd 1988a: 539; Long 2017: 30). В других
же местах (см., например, T 95 E.-K.) Гален не делает различия между Платоном
и Аристотелем.

43 Сf. Arist. MM 1182a24.
44 Vander Waerdt 1985a: 386. См. также Vander Waerdt 1985b.
45 Zeller 1923: 599, n. 3. Дискуссию по этому поводу см. Kidd 1988b: 980–981;

Ju 2009. Известно также, что Посидоний написал комментарии к «Пармениду»
и, возможно, к «Тимею».

46 Комментарий Гермия— это единственный сохранившийся от Античности
комментарий на «Федр», несмотря на то что этот диалог, помимо прочего (то

144



Стоический платонизм Посидония…

рому мы сейчас обратимся. Из приведенного же выше фрагмен-
та ясно, что Посидоний по крайней мере индивидуальную душу
рассматривал точно так же, как Платон, осуществляя при этом
синтез базовых концепций платонической и перипатетической
психологии47. При этом Посидоний считал, что, в отличие от ми-
ровой души, в индивидуальной душе способность ко злу врож-
денна, поскольку именно в последней присутствует злой даймон
(см. ниже), тогда как в мировой душе его нет48.

Бессмертие индивидуальной или мировой души?

Эрвин Роде писал о Посидонии следующее:
Он вернулся к старой теологической идее о предсуществовании
души, о ее жизни от начала сотворения мира и, следовательно,
мог продолжать постулировать продолжение ее существования
после смерти—по крайнеймере, до следующего разрушенияМи-
ра всемогущим Огнем49.

есть помимо риторов и писателей), комментировали такие авторы, как Ямвлих,
Прокл иДамаский, а лекции о нем читал, в частности, Сириан— учитель Прокла
и Гермия. См. Baltzly, Share 2019 и 2023. См. также Moreschini 2020.

47 Предельно упрощая, можно сказать, что он соединяет платоновское уче-
ние о трех частях души (μερή, μόρια) с аристотелевским учением о силах / спо-
собностях души (δυνάμεις), т.е. как бы прочитывает психологию Платона через
Аристотеля (Vander Waerdt 1985a и b; Tieleman 2003: 284). Столяров полагает, что
Посидоний, существенно пересмотрев психологиюХрисиппа, все же больше го-
ворит именно о способностях души, на манер Аристотеля, а не о ее частях, име-
ющих локализацию и пространственное разделение, как Платон и Гиппократ
(Столяров 2014: 818–820.). См. также прим. 42.

48 Rist 1969: 216.
49 Rohde 1925: 502. Так же и Поленц 2015: 488. Тем не менее Роде считает, что у

нас нет достаточных свидетельств, чтобы действительно приписывать Посидо-
нию какое-то учение об индивидуальном бессмертии: «Нигде прямо или авто-
ритетно не утверждается, что Посидоний верил в какое-то предсуществование
„души“» (Rohde 1925: 518, n. 60). Возможно, максимум, о чем тут можно говорить,
это более менее общестоическая доктрина περιοδικὴ παλιγγενεσία, когда после
экпирозы все сущее осуществляет акт тотального самоцитирования и всё по-
вторяется с точностью до мелочей, в таком случае индивид в своей процитиро-
ванной и ретранслированной в следующий мировой цикл душевно-телесной
совокупности действительно как бы живет заново: You only live twice, — как пе-
ла знаменитая певица.

145



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

В диалоге «Федр» (245c5 sqq.) сказано: ψυχὴ πᾶσα ἀθάνατος
(«всякая душа бессмертна»)50. Неоплатоник Гермий, толкуя это
выражение, указывает (In Phdr. 245c = fr. 290 E.-K.), что по пово-
ду того, что́ понимать здесь под душой, мнения разделись на два
лагеря, представленные, с одной стороны, Посидонием51, с дру-
гой — земляком Гермия, александрийским лексикографом Гарпо-
кратионом52. По Гермию, Посидоний и его сторонники считают,
что здесь говорится о мировой душе, которая одна только и мо-
жет быть бессмертной, тогда как Гарпократион со своей партией
полагают, что бессмертна также и всякая индивидуальная душа—
даже душа мухи или муравья53. То есть, по слову поэта, как ми-
нимум «в два варианта Эдема двери / настежь открыты, смотря
по вере». Карл Рейнхардт в своей книге про Посидония, написан-
ной в 1920-е годы, спрашивал, чему может нас научить тезис По-
сидония54, направленный против Эпикура и утверждающий, что
не тело удерживает душу, но, наоборот, душа — тело? Значит ли
это, что Посидоний верил в индивидуальное бессмертие?55 Мож-
но ли говорить о том, что его эсхатология была платонической?
На все эти вопросы он отвечает отрицательно. Равным образом
несколько лет спустя он же в своей книге «Космос и симпатия»,

50 Анализ этого сложного места и библиографию по теме см. Moore 2014.
51 Немного выше Гермий, ссылаясь на Платона (Phdr. 245d), говорит, что неко-

торые говорят, что речь здесь о мировой душе, ибо если бы ее не было, то всё
небо и вся Земля, обрушившись, остановились. Анна Ю (Ju 2009: 123) полагает,
что Гермий здесь цитирует Посидония, комментирующего где-то соответствую-
щее место из платоновского «Федра»; автор не знает, о какой работе Посидония
идет речь, однако она отвергает существование комментария на «Федр» (ibid.:
121, n. 35), в реальность коего верил Целлер. Нам же кажется, во-первых, что ес-
ли это цитата Платона через Посидония, то она могла быть позаимствована Гер-
мием именно из вышеуказанного комментария, а, во-вторых, Гермий с тем же
успехом мог цитировать Платона из первоисточника, вообще ничего не заим-
ствуя у Посидония.

52 О Гарпократионе см. Keaney 1991.
53 Подробно тема бессмертия души разбирается в статье Ju 2009, на которую

мы здесь во многом опираемся. См. также Neola 2022.
54 См. S.E. M. 9.71–74.
55 Reinhardt 1921: 473 昀昀.

146



Стоический платонизм Посидония…

принимая во внимание свидетельство Гермия, пишет, что «Поси-
доний стремится в Космос. Ему нет дела до личного бессмертия…
Человек еще не становится платоником оттого, что он цитирует
Платона»56.

Людвиг Эдельштайн, писавший в 1930-е годы, реконструируя
систему Посидония, отмечал, что, согласно последнему, «расте-
ния, животные, люди и звезды — все эти существа, встречающи-
еся в мире, равно как и сам мир, управляются душой»57, кото-
рая представляет собой «теплое дыхание, которое нас одушевля-
ет и которым мы движемся»58. И там, где другие видели управ-
ляющее действие природы, Посидоний усматривал действия всё
пронизывающей души59. Что из этого следует для бессмертия ду-
ши? По Эдельштайну60, Посидоний, веря только в бессмертие ми-
ровой души, полагал, что так же думал и Платон, и именно так
нужно понимать вышеуказанное свидетельство из комментария
Гермия61, т.е. нужно видеть в нем ровно то, что там и написа-
но62. И это при всём том, что, по Посидонию, душа, удержива-
ющая вместе телесное существование наподобие того, как грани-
цы и пределы конституируют тело, объявляется, как уже упоми-
налось, идеей, или формой63 Кажется, действительно, что макси-
мум, что можно извлечь из свидетельства Гермия, — это то, что
экпирозу переживает только мировой дух, а не индивидуальные
души, которые в конце мирового процесса наталкиваются на есте-
ственное препятствие для своего дальнейшего бытия64.

Анна Ю считает, что Посидоний у Гермия имел в виду коллек-
тивное бессмертие, т.е. бессмертие каждой индивидуальной ду-

56 Reinhardt 1926: 91.
57 Edelstein 1936: 299.
57 См. D.L. 7.157.
59 Edelstein 1936: 300.
60 Также ср. Abel 1964: 255–256.
61 Edelstein 1936: 300, n. 58.
62 Так же Kidd 1988b: 980–981.
63 Edelstein 1936: 303, n. 70. Ср. Macr. Somn. 1.14.19; Plu. De an. procr. 22, 1023b–d =

fr. 141a E.-K.).
64 Abel 1964: 256.

147



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ши, и в такой характеристике души он «рекрутировал» Платона
на сторону стоиков65. Душа— это то, что непрерывно движет себя
самое66, не претерпевая импульс движения от чего-то иного, как
нас учит Платон (Phdr. 245c), а это и есть жизнь, и значит — душа
бессмертна. Гермий поясняет, что, говоря это, Платон имеет в ви-
ду в первую очередь души людей и богов, т.е. разумные души,
а в случае людей — высшую, разумную часть души (In Phdr. 102).
Таким образом, можно сказать, что в понятии «коллективного
бессмертия» Посидоний как бы диалектически «снял» антино-
мию индивидуального и всеобщего, т.е. единичной души и ми-
ровой, провозгласив реальность бессмертия, т.е. спасения, первой
через последнюю. Индивидуальный человек обретает бессмертие
через коллективное спасение, поскольку мировая душа — это не
что иное, как Сверхсущность, включающая в себя все жившие
когда-либо в прошлом, живущие в настоящем и наследующие
жизнь в будущем души.

Такая точка зрения, разумеется, не является общепринятой,
и обычно ученые приходят к выводу, что из одного только сви-
детельства Гермия устойчивую концепцию психологии Посидо-
ния извлечь невозможно, и поэтому при поиске бессмертия или
его отсутствия привлекаются другие тексты, в частности свиде-
тельства Цицерона. В трактате «О дивинации» 1.64 (= fr. 108 E.‑K.),
в контексте вопроса о пророчествах людей, находящихся при
смерти, сказано так67:

Этот философ [Посидоний — Р.Г.] считает, что люди при воздей-
ствии богов видят вещие сны тремя путями: первый путь, когда
душа провидит сама по себе (animus ipse per sese), в силу своего

65 Ju 2009: 121.
66 Это вообще довольно традиционное представление в античной филосо-

фии, разделяемое пифагорейцами (Филолай), платониками (Ксенократ), пери-
патетиками и др. (cf. Macr. Somn. 1.14.19 = fr. 140 E.-K.).

67 Многие тексты Посидония о бессмертии души удобно собраны под со-
ответствующей рубрикой Individuelle Unsterblichkeit, отсутствующей в собра-
нии Эдельштайна-Кидда, в немецком издании избранных фрагментов стоиков:
Nickel 2008: 774–790.

148



Стоический платонизм Посидония…

сродства с богами. Другой путь, когда провидит оттого, что воз-
дух наполнен бессмертными духами (plenus aer sit inmortalium
animorum), которые несут на себе как бы явственную печать исти-
ны; третий путь, когда сами боги вступают в разговор со спящим
человеком. Как я уже сказал, при приближении смерти душам
легче провидеть будущее68.

Для нас, конечно, важнее всего то, что plenus aer sit inmortalium
animorum69, т.е. что воздух весь наполнен бессмертными духа-
ми/душами. Как нам всё это понимать? Роде отмечал, что это
можно было бы понимать так70:

Множество индивидуальных бестелесных душ — а не только
одна безличная душа – субстанция мира — жили до своего
ἐνσωμάτωσις, и стоический пантеизм, таким образом, превраща-
ется в довольно сомнительный «пандемонизм»71.

Эдельштайн полагает, что, поскольку речь идет о душах, несу-
щих на себе печать истины (notae veritatis), то понимать под эти-
ми душами следует неподвижные звезды, которые являются бо-
жественными телами, обитающими в воздухе72. Кидд полагает,
что под этими душами следует понимать либо даймонов — по-
средников между людьми и богами, либо души умерших людей,
обретших бессмертие, т.е. ставших героями, либо и то, и другое
вместе, поэтому тезис Эдельштайна о том, что воздух наполнен
неподвижными звездами, звучит странно73. В самом деле, стои-
ки обычно полагали, что сфера неподвижных звезд созидается

68 Пер. М.И. Рижского.
69 Комментаторы часто под словом animi (духи) в этом предложении пони-

мают либо просто душу, либо ее высшую, разумную, часть.
70 См., однако, прим. 49 выше.
71 Rohde 1925: 519, n. 60. Рист говорит, что ни о каких индивидуальных ду-

шах здесь не может быть и речи, но что эти духи суть части мировой души,
и поэтому «Рейнхардта можно забыть» (Rist 1969: 217). Мы же считаем, что та-
кой скептицизм неправомерен, и именно опровержению его посвящена наша
статья.

72 Edelstein 1936: 300, n. 57.
73 Kidd 1988a: 430; Kidd 1995: 217; Kidd 1999: 166, n. 37.

149



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и пребывает не в воздушной, но в огненной или эфирной обла-
сти74. Что же до даймонов, то вера в них в те времена была рас-
пространена весьма широко, можно даже вместе с Киддом ска-
зать, что «эллинистическая философия, особенно в период с пер-
вого века до нашей эры по второй век нашей эры, просто кише-
ла демонами»75, что нашло свое отражение во многих философ-
ских сочинениях, посвященных обоснованию демонических тео-
рий76. В частности, стоическая доктрина не отвергала существова-
ние героев и даймонов и полагала, что и те, и другие контактиру-
ют с людьми и, наблюдая за их делами, помогают им (D.L. 7.151).
Как бы там ни было, стандартная общепринятая демоническая
теория состояла из двух положений, а именно, что либо какая-то
часть в человеческой душе является даймоном, либо существуют
отдельные сущности — даймоны, которые, как уже говорилось,
контактируют с человеком и присматривают за ним. Оба взгляда
вполне вписывались в физическую концепцию стоиков, которые
считали, во-первых, что высшая, рациональная, часть души яв-
ляется частью божественного разума, и, во-вторых, что сама все-
ленная пронизана божеством, которое заботится о ней и направ-
ляет ее сообразно со своим промыслом77. Этой же точки зрения
придерживался и Посидоний, который написал к тому же сочи-
нение «О героях и даймонах» (fr. 24 E.-K.), где предположительно
ассоциировал человеческий разум с разумом вселенной и прямо
заявил, что счастье заключается в том, чтобы следовать за дай-
моном внутри нас, который является родственным и подобным
тому, кто управляет вселенной (cf. fr. 187 E.-K.)78. Новшество же

74 Ju 2009: 113.
75 Kidd 1995: 217.
76 Cf. Philo Somn. 1.134; Plu. De genio Socr., De facie, et al. См. также: Kidd 1995;

Pachoumi 2013; Gasparro 2015.
77 Kidd 1988a: 431.
78 Gal. De placitis Hippocratis et Platonis 469–476, 326.17–332.31 De Lacy. Букваль-

но там сказано, что средостение и несчастье заключается не в следовании во
всём даймону, который находится в человеке и т.д. (τουτέστι τῆς τε ἀνομολογίας
καὶ τοῦ κακοδαίµονος βίου, τὸ μὴ κατὰ πᾶν ἔπεσθαι τῷ ἐν αὑτῷ δαίµονι συγγενεῖ τε

150



Стоический платонизм Посидония…

Посидония заключается в том, что, в отличие от прежних стои-
ков, полагавших, что бог и разум и есть космос, он усиливает ду-
ализм управляющего разума и управляемого космоса, так что в
итоге получается, что человек, который слушает своего разумного
даймона, тождественного даймону вселенной, также участвует
в управлении мирозданием79. Поэтому-то Климент и говорит, что
цель жизни, по Посидонию, — «проводить жизнь в созерцании

ὄντι καὶ τὴν ὁμοίαν φύσιν ἔχοντι τῷ τὸν ὅλον κόσμον διοικοῦντι). Также Посидоний
говорит здесь, что у человека два даймона — благой и дурной (κᾰκοδαίμων). На-
личие последнего, помимо того, что он означает иррациональную способность
или вожделеющую часть души, может быть реминисценцией из платоновских
«Законов» (896e), где сказано о неблагодетельной душе, ответственной за зло
(см. Rist 1969: 212–213). Думаю, мы будем недалеки от истины, если сочтем всю
эту традицию подчинения своему даймону всецело сократической, с той лишь
разницей, что Сократ имеет в виду даймона как реальную, вероятно, объектив-
ную, сущность, тогда как стоики, в случае благого даймона, — скорее, высшую
способность души — разум (см. Галанин 2023). То, что наш даймон родствен
(συγγενεῖ) и имеет ту же природу (ὁμοίαν φύσιν ἔχοντι), что и даймон, управля-
ющий космосом, вызывает ряд вопросов. В частности, в каком смысле «род-
ствен»? Эдельштайн предположил (Edelstein 1936: 314–315) — и это прямо сле-
дует из его перевода данного фрагмента, — что вообще тут речь не о родстве,
а о том, что даймон рождается (συγγενεῖ) вместе с нами, а вот природой он обла-
дает подобной (даймону) правителю всей Вселенной (τὴν ὁμοίαν φύσιν ἔχοντι τῷ
τὸν ὅλον κόσμον διοικοῦντι), и природа эта — разумность. Кидд предлагает срав-
нить это «родство» с некоторыми пассажами из Платона, в частности с «Тиме-
ем» (90a–d), где сказано, что главнейший вид нашей души следует мыслить как
даймона, которого каждому дал бог (δαίμονα θεός ἑκάστῳ δέδωκε). Этот вид ду-
ши обитает на вершине нашего тела и устремляет нас от земли к родному небу
(πρὸς δὲ τὴν ἐν οὐρανῷ συγγένειαν ἀπὸ γῆς ἡμᾶς αἴρειν), будучи не земным, но
небесным порождением. И поэтому-то ум помещен в голову, как считал еще
и Алкмеон Кротонский и чего не понимал Аристотель, помещая ум в сердце.
Также там сказано (90bc), что тот, кто пестует познание и мышление, в отли-
чие от того, кто удовлетворяет вожделения, приобретает бессмертие в той мере,
в какой это возможно для человеческой природы. Это действительно очень по-
хоже на то, что Посидоний говорит во fr. 187 E.-K., когда указывает, что причина
страстей (τὸ δὴ τῶν παθῶν αἴτιον), вносящих в жизнь разлад и несчастья, — это
неследование даймону, а значит, Кидд прав, говоря, что «Посидоний знал этот
отрывок из „Тимея“ и именно его имел в виду» (Kidd 1988b: 677). О влиянии пла-
тоновского «Тимея» на Посидония см. Reydams-Schils 1997. У Хрисиппа было
сочинение «О средостении (разногласии)» (Περὶ ἀνομολογίας) (SVF 3.390).

79 Rist 1969: 214.

151



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

истины и мирового порядка и вести себя так, чтобы, насколько
это возможно, не подчиняться неразумной части своей души»80.

Несмотря на всё это Кидд полагает81, что в строгом смысле сло-
ва в разбираемом нами фрагменте из Цицерона нет речи об инди-
видуальном бессмертии, поскольку единственное, что пережива-
ет экпирозу, — это обоженная (god-quali昀椀ed), в своей чистейшей
форме недифференцированная материя (cf. fr. 13 E.‑K.)82. Что же
до «печатей истины», которую несут на себе души или даймоны,
то под ними следует понимать способность последних, посколь-
ку они бестелесны и не обременены вводящей в заблуждение
чувственностью, к когнитивному акту мгновенного и безошибоч-
ного схватывающего постижения (καταληπτική φαντασία), являю-
щегося главным стоическим критерием истинности. Следует так-
же добавить, что в указанном фрагменте Цицерона души не спе-
цифицированы, не указано, о каких конкретно душах идет речь,
а значит, можно, по идее, допустить, что речь идет в том чис-
ле и о человеческих душах, ибо у нас нет четких свидетельств
о том, что Посидоний категорически отвергал такую возмож-
ность83. Даймоны ли то, герои или звезды — во фрагменте речь
идет о душах/духах, а всё остальное — это научные реконструк-
ции, более или менее правдоподобные. Эрвин Роде, описывая
пифагорейскую доктрину, говорит, что «человеческая душа, рас-
сматриваемая исключительно как „двоица“, состоящая из тела

80 τὸ ζῆν θεωροῦντα τὴν τῶν ὅλων ἀλήθειαν καὶ τάξιν καὶ συγκατασκευάζοντα
αὑτὸν κατὰ τὸ δυνατόν, κατὰ μηδὲν ἀγόμενον ὑπὸ τοῦ ἀλόγου μέρους τῆς ψυχῆς
(Clem. Strom. 2.21.129.4 (пер. Е.В. Афонасина). Рист считает, что такая позиция —
это сознательный возврат к доктринамПлатона и Аристотеля и радикальное пе-
реосмысление имодификация доктриныДревнейСтои: там, где последняя при-
зывает подчиниться природе, Посидоний, признавая дуализм природы и духа,
тела и души, призывает подчиниться управляющему природой Разуму и разде-
лить с ним это правление (Rist 1969: 214). О том, что для добродетельной жизни,
по Посидонию, небесполезны также и некоторые мирские блага, как, например,
здоровье и некоторые материальные средства (D.L. 7.128), см. Gotz 2023.

81 Kidd 1988a: 431–432.
82 Kidd 1988a: 118–121. Об экпирозе и космологии см. такжеMasnfeld 1979;White

2007; Boechat 2020.
83 Cf. Ju 2009: 113.

152



Стоический платонизм Посидония…

и его сил, предстает бессмертной демонической сущностью, низ-
вергнутой с божественных высей и в наказание заключенной под
„стражу“ тела»84. Роде полагал, что той же, т.е. пифагорейской,
точки зрения, мог придерживаться и Посидоний, что может вне-
сти некоторые коррективы в наше понимание свидетельства Ци-
церона.85. Как бы там ни было, мы можем полностью согласиться
с АннойЮ, что «утверждение Посидония в сообщении Цицерона
в достаточной степени подтверждает, что он допускал бессмер-
тие индивидуальных душ в дополнение к бессмертию мировой
души»86. Но даже если индивидуальные души и не бессмертны,
то, участвуя в мировой душе, которая уж точно бессмертна, и бу-
дучи ее частями, они также приобщаются к ее и своему — через
нее — бессмертию87. Как отмечает Ю, души «претерпевают свое-
го рода естественное изменение, которое стоики называли „разре-
шением“ (resolution) в широком смысле, благодаря которому они
[души — Р.Г.] объединяются с нетленной мировой душой и ста-
новятся ее частями»88. Однако рассмотрим еще ряд указующих
фрагментов.

Важным текстом, вносящим ясность — или, наоборот, еще бо-
лее всё запутывающим, — является свидетельство Секста Эмпи-
рика (M. 9.74), у которого читаем:

Отделившись от солнца89, они [души — Р.Г.] живут в подлунном
месте. Там они вследствие чистоты воздуха пользуются более
длинным сроком для пребывания, питаются свойственной им
пищей — испарением с земли, как и прочие звезды90, и в этих ме-
84 Rohde 1925: 375.
85 Rohde 1925: 395, n. 35.
86 Ju 2009: 114.
87 Ср. D.L. 7.156–157. Вероятно, в стоицизме следует различать употребление

таких терминов, как «неразрушимый» (ἄφθαρτος) и «бессмертный» (ἀθάνατος).
Так бог (и) не является смертным, однако он уничтожим (οὐ θνητὸν δὲ τὸν θεὸν
ἀλλὰ φθαρτόν, Plu. De comm. not. 1075c). Так и души, вероятно, бессмертны, одна-
ко не неуничтожимы (см. подробнее Ju 2009: 118–120).

88 Ju 2009: 115.
89 Если только не понимать ἔκσκηνοι γοῦν ἡλίου как «лишившиеся солнца»,

т.е. места под солнцем, т.е. умершие.
90 Ср. D.L. 7.114–145, где говорится о том, что, по Посидонию, испарениями

153



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

стах не имеют ничего уничтожающего их. Итак, если души пре-
бывают, то они становятся тем же, что и демоны; если же они
демоны, то следует сказать, что и боги существуют91.
Этот фрагмент, возможно, опирается на какое-то подлинное

свидетельство Посидония92 — вероятно, на его комментарий на
«Тимей» (cf. S.E. M. 7.93 = fr. 85 E.-K.), который еще был доступен
Сексту93. При этом Кидд определил этот фрагмент как сомнитель-
ный, поскольку сам Секст по имени Посидония тут не называет,
и потому в существование его комментария Кидд тоже не верит94.

Души таковы, как в описываемом фрагменте, постольку, по-
скольку, как говорит Секст чуть выше (S.E. M. 9.72),

они, будучи легковесны и столь же огненны, сколь воздушны,
легко уносятся скорее ввысь. Они остаются сами собою, а не «рас-
сеиваются, как дым, отделившись от тел» (по словам Эпикура).
И не тело прежде владело ими, но они были причиною совмест-
ной жизни для тела, а еще раньше и для самих себя.
К. Рейнхардт выделяет в этих фрагментах два тезиса95: 1. Ду-

ша, следуя своей природе (ihrer Natur), состоящей из огненной
пневмы, поднимается вверх. 2. Душа пребывает сама по себе, без
участия тела, ибо и в прошлом, когда она была соединена с те-
лом, причиной ее единства было не тело. В той мере, в коей душа

питаются также и светила небесные и что это было изложено в его сочинении
«Рассуждения о физике».

91 Пер. А.Ф. Лосева. Структуру этой аргументации см. Reinhardt 1926: 308–309.
92 Rohde 1925: 516, n. 52.
93 Диллон 2002: 116. Рист, со ссылкой на Рейнхардта, отрицает существование

такого комментария, полагая, что Посидоний просто объяснял отдельные фраг-
менты этого диалога (Rist 1969: 206). Столяров тоже отрицает реальность этого
комментария (Столяров 2013: 52). См. прим. 14 выше.

94 Kidd 1988a: 339–340; Kidd 1999: 142. Это вообще свойственно для Эдельштай-
на и продолжателя его дела Кидда — включать преимущественно те «несомнен-
ные» фрагменты, где Посидоний цитируется и назван по имени (Столяров 2011:
34 слл.). Понятное дело, что, отбирая по такому принципу, можно с водой вы-
плеснуть и ребенка, ибо не каждый фрагмент, где указан автор и вроде как да-
на цитата, действительно принадлежит ему, равно как и наоборот — не каж-
дый анонимный фрагмент не принадлежит данному автору. См. также Диллон
2002: 116.

95 Reinhardt 1926: 309. Р. Джонс критикует его в Jones: 1932.

154



Стоический платонизм Посидония…

была сама собой, она и раньше выступала в качестве силы, удер-
живающей тело, подобно клею, в единстве — т.е. не души в те-
лах, но, если угодно, тела в душах (cf. fr. 149 E.-K.), поэтому-то, как
уже цитировалось, «не тело прежде владело ими, но они были
причиною совместной жизни для тела, а еще раньше и для са-
мих себя» (S.E. M. 9.73). Спросим, однако, вместе с Рейнхардтом,
что́ значит, что в окололунной орбите души «пользуются более
длинным сроком для пребывания»? «Куда, — продолжает Рейн-
хардт, — попадают души, когда этот срок истекает?»96 Чтобы от-
ветить на этот вопрос, нужно взглянуть в текст, где сказано, что
сперва души отделяются от солнца (ἔκσκηνοι γοῦν ἡλίου)97. Рей-
нхардт полагает, что темнота этого высказывания является зало-
гом его подлинности. Подлинное существование души берет свое
начало от солнца, чтобы затем сделать первую остановку именно
под луной98. Видимо, пребывание в подлунной обители хроно-
логически — самое длительное из всех других манифестаций ду-
ши, и это связано с тем, что в солнечной области была бы невоз-
можна индивидуальная жизнь99. Для принципа индивидуации
нужны более прохладные и материально насыщенные регионы,
солнце же, будучи источником жизни, дает первый импульс бы-
тиюдуши. Детальное развитие этот катабасис души, по Рейнхард-
ту, найдет у Порфирия, согласно которому удаление из Солнца
в область луны — это уже понижение онтологического статуса
души, ибо только область чистого эфира приравнена к Логосу,
область же солнца — к воображению, луны — к страстям и фе-
минизации (θηλυνθείση), а область земли — это территория без-

96 Reinhardt 1926: 310.
97 Ср. Ин. 12:12, где сказано: εὐφραίνεσθε οἱ οὐρανοὶ καὶ οἱ ἐν αὐτοῖς σκηνοῦντες.
98 Reinhardt 1926: 311. Джонс, разумеется, не согласен со всем, что говорит Рей-

нхардт: «Независимо от того, принадлежит ли этот эсхатологический фрагмент
Посидонию, — пишет Джонс, — мы находим в нем не что иное, как общепри-
нятую теорию о том, что души умерших ведут индивидуальное существование
в течение определенного срока в районе Луны» (Jones 1932: 116).

99 Джонс говорит, что, наоборот, пребывание в подлунной области, равно
как и в других местах, не может быть дольше, нежели в солнечной обители —
подлинном доме души (Jones 1932: 115).

155



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

рассудства (ἄνοια), умопомрачения (σκότωσις) и онтологического
ребячества100. В то же время область солнца и луны коррелирует
с островами блаженных, ибо, как пишет Ямвлих в «Жизни Пифа-
гора» (18.82), одна из пифагорейских акусм звучала так: «Вопрос:
что такое острова блаженных? Ответ: Солнце и луна».

Несмотря на то, что кое-что, с опорой на Рейнхардта и Сек-
ста, в бестелесном бытии души стало понятным, в целом у нас
нет внятной, т.е. целостной, концепции Посидониевой эсхатоло-
гии, и поэтому есть смысл обратиться к одному пассажу из сочи-
нения Плутарха «О лике, видимом на луне», где, как считается,
дана практическая экспликация вышеизложенной у Секста кон-
цепции бессмертия по Посидонию. Плутарх в конце своего сочи-
нения описывает посмертную участь человека, состоящую при-
мерно в следующем101:

Человек, состоящийиз трех частей— тела, душии ума, которы-
ми его снабжают земля, луна и солнце соответственно (943ab), —
переживает две смерти. Первая, привычная нам земная смерть,
делает человека из трисоставного двусоставным (ἐκ τριῶν δύο
ποιεῖ τὸν ἄνθρωπον), вторая же, которая происходит на Луне, —
из двусоставного единым (ὁ δ᾽ ἓν ἐκ δυεῖν). Для удобства изложе-
ния мы опускаем божественную корреляцию, как то Земля = Де-
метра, Луна = Персефона. На Земле Деметра быстро и принуди-
тельно разъединяет душу и тело, тогда как на Луне Персефоне
не свойственна такая торопливость, и она ласково и в течение
длительного времени (πράως καὶ χρόνῳ πολλῷ) отделяет ум от ду-
ши (De facie 28, 943bc). Всякая душа, как имеющая ум, так и не
имеющая оного, вынуждена по выходе из тела скитаться между
землей и луной, однако не одинаковое время: неправедные ду-

100 Stob. 1.430.6–13 Wachsmuth: Διὸ καθαρώτερον μὲν διακειμένῃ σύμφυτον τὸ ἐγ-
γὺς τοῦ ἀύλου σῶμα, ὅπερ ἐστὶ τὸ αἰθέριον· προελθούσῃ δὲ ἐκ λόγου εἰς φαντασίας
προβολὴν σύμφυτον τὸ ἡλιοειδές· θηλυνθείσῃ δὲ καὶ παθαινομένῃ πρὸς τὸ εἶδος πα-
ράκειται τὸ σεληνοειδές· πεσούσης δὲ εἰς σώματα, ὅταν κατὰ τὸ αὐτῆς ἄμορφον στῇ
εἶδος ἐξ ὑγρῶν ἀναθυμιάσεων συνεστηκότα, ἄγνοια ἕπεται τοῦ ὄντος τελεία καὶ σκό-
τωσις καὶ νηπιότης. См. Reinhardt 1926: 311; Boyancé 1963: 103, n. 7–8.

101 Структурно этот фрагмент разобран в Reinhardt 1926: 313 昀昀. Мы ориентиро-
вались на перевод М.С. Петровой.

156



Стоический платонизм Посидония…

ши отбывают наказание за нечестие и, вероятно, после какого-
то пребывания около Луны разворачиваются ею и сбрасываются
обратно, а праведные отправляются на время в наиболее мягкую
часть воздуха (ἐν τῷ πραοτάτῳ τοῦ ἀέρος), которая зовется «лугами
Аида» и где души окончательно очищаются от связанных с телом
скверн. Праведные же души, после очищения в садах Аида, как
победители, водят хороводы с венками из перьев102 на головах,
которые называются «перья стойкости», ибо им удалось при зем-
ной жизни подчинить страстное и вожделеющее начало диктату
разума. Эти души имеют вид луча103, а природа у них — из около-
лунного эфира, который придает им необходимый тонус (τόνος),
питаются же они испарениями.

На Луне есть ландшафтные углубления и выемки, самая боль-
шая из которых называется «укрытие Гекаты», где неправедные
души просят себе и получают наказания за то, что они соверши-
ли, уже став даймонами (644c)104. Луна не является постоянным
местопребыванием даймонов, поскольку последние спускаются
также и на Землю, где заведуют оракулами, соучаствуют в та-
инствах, блюдут правду, охраняют воинов и являются светочами
в море105. Если даймоны в этих действиях проявляют несправед-
ливость по причине зависти, нерпаведных жертв или гнева, то
они снова заключаются в человеческие тела. У лучших даймонов
ум отрешается от души скорее, по причине любви к образу (εἰκών)

102 Это, вероятно, аллюзия на «Федр» (246c sqq.), где говорится о крыльях ду-
ши и их природе и оперении.

103 Концепция световой или огненной природы души принадлежит, без со-
мнения, Посидонию (Reinhardt 1926: 322–323; Jones 1932: 117).

104 Плутарх относит к области народных веру в то, что неправедные души,
направляясь к Луне во время затмений, особенно страшатся так называемого
лица на поверхности луны (De facie 29, 944b).

105 Некоторые даймоны, до того как стать таковыми, были героями, приро-
да которых — воздух, тогда как у даймонов — огонь. Душа, говорит Плутарх,
возможно, имея в виду Посидония (De def. or. 10–11, 415b–d), поднимается и опус-
кается, становясь то героем, то даймоном, по принципу круговорота материи
в природе, когда земля превращается в воду, вода — в воздух и т.д. (Reinhardt
1926: 323, n. 1). См. также Гараджа 2022.

157



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

на солнце, через который просвечивает желанное, прекрасное и
божественное, к которому стремится каждая природа. Таким об-
разом, душа остается на Луне, а ум уходит на солнце. Потом, ко-
гда солнце бросает вниз семена ума, луна встречает их жизнен-
ной силой и создает новые души, а земля предоставляет физиче-
ские тела106. Душа получает свой образ от ума и дает образ телу,
обнимая его, тело, со всех сторон и отпечатывая на нем свой эй-
дос. После смерти же, парадоксальным образом, бытие на луне
имеет более долгий срок для неправедных душ, тогда как пра-
ведные и философские души, быстро пройдя фазу второй смерти,
разделяются на ум, который устремляется к солнцу107, и собствен-
но душу, которая поглощается Луной. Души же, обладающие да-
ром греха108, т.е. деятельные, честолюбивые, страстные и самоде-
структивные, разрешившись со своим умом, скитаются по Луне
и, словно в сновидении, предаются ностальгирующим воспоми-
наниям о земной своей жизни. И когда наступает им черед пере-
рождаться, то, не имея гармонического соотношения с разумным
началом, но пребывая в оковах своих страстей, они увлекаются

106 Рейнхардт считает, что такое трехчастное деление принадлежит Посидо-
нию, однако Пьер Боянсе (Boyancé 1963: 104) полагает, что его автор — совре-
менник Посидония, платоник Антиох из Аскалона, который повлиял также на
соответствующие пассажи у Филона (Mos. 2.288).

107 См. Jones 1926.
108 Разумеется, у Плутарха нет такого выражения. Выражение «дар греха» воз-

никло на одном из семинаров, проводимых И. Протопоповой, и может быть
применено к таким страстным и творческим натурам, как Маркиз де Сад, Бод-
лер, Жан Жене, Эдуард Лимонов, Берроуз, Эрве Гибер, Пьер Гийота и другие ав-
торы и художники, которых можно отнести к подлинной богеме. Такие люди,
осуществляя свой творческий акт через детальную экспликацию греха, хочется
верить, получили свою долю спасения — они спасались через собственный грех
и его художественное описание. Нужно сказать, что они не просто грешили —
просто грешить — дело не такое уж мудреное, — но из греха своего соделали
они литературный принцип, прием и конституенту своей надежды и соучастия
в вечности. Господь же, хочется верить, не желая никого видеть умершими, лю-
дей безнадежных — а эти писатели и художники, разумеется, были таковыми —
парадоксальным образом спасает через их грех, возведенный на высшую сте-
пень эстетического суждения. Думается, добрый Плутарх с нами бы согласился.

158



Стоический платонизм Посидония…

Луной и не допускаются к вхождению в новое тело. — И длится
это, пока луна не поглотит их (De facie 30, 945c).

Из вышесказанного, как кажется, можно заключить, что Поси-
доний допускал не только бессмертие мировой души, но и инди-
видуальной — через коллективное спасение, а из анализа струк-
туры души и теории страстей ясно, что Посидоний — это стои-
ческий платоник, и, следовательно, попытки умалить его плато-
низм, объявив его традиционным стоиком, на наш взгляд, несо-
стоятельны.

Литература

Васильев, В.В. (2009), Трудная проблема сознания. М.: Прогресс-Традиция.
Васильев, В.В. (2024) “Кантианские мотивы в мистерианстве К. Макгин-

на”, in В.Е. Семенов (ред.), Иммануил Кант и философия сознания,
400–424. Издательство РХГА.

Волкова, Н.П. (2014), “Иррациональный элемент в Мировой и индивиду-
альной душе согласно Плутарху из Херонеи”, Философский журнал
2.13: 38–50.

Галанин, Р.Б. (2023), “Религия Сократа: боги и демоны”, Платоновские
исследования 18.1: 11–46.

Гараджа, А.В. (2022), “Плутарх. Об угасании оракулов 1–23”, Платоновские
исследования 17.2: 291–320.

Диллон, Д. (2002), Средние платоники. Пер. Е.В. Афонасина. СПб.: Изда-
тельство Олега Абышко; Алетейя.

Поленц, М. (2015), Стоя. История духовного движения. Пер. В.М. Линей-
кина под ред. Т.Г. Сидаша и С.Д. Сапожниковой. СПб.: 儀甀adrivium.

Столяров, А.А. (1995), Стоя и стоицизм. М.: Ками Грyп.
Столяров, А.А. (2011), “К будущему изданию фрагментов Посидония”,

Философский журнал 1.6: 31–53.
Столяров, А.А. (2013), “Физика Посидония: новаторство или стоический

канон? (К вопросу о том, был ли Посидоний «Стоическим платони-
ком»)”, Философский журнал 2.11: 35–53.

Столяров, А.А. (2014), “Учение Посидония о душе (эпизод психологиче-
ских исканий в далекие от нас времена)”, Философия и культура 6.78:
814–828.

159



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Abel, K. (1964), “Poseidonios und Senecas Trostschri昀琀 an Marcia (dial. 6, 24, 5
昀昀.)”, Rheinisches Museum für Philologie 107.3: 221–260.

Aiste, С. (2020), “吀栀e Soul and Personal Identity in Early Stoicism: Two 吀栀e-
ories?”, Apeiron 53.4: 463–486.

Ando, T. (1971), Aristotle’s 吀栀eory of Practical Cognition. 吀栀e Hague: Martinus
Nijho昀昀.

Baltzly, D.; Share, M., trs. (2019), Hermias. On Plato Phaedrus 245a–245e.
Bloomsbury Publishing;

Baltzly, D.; Share, M., trs. (2023), Hermias. On Plato Phaedrus 245e–257c.
Bloomsbury Publishing.

Boechat, E. (2020), “Posidonius’ Сosmology”, Perspectiva 昀椀losó昀椀ca 47.1: 5–34.
Boyancé, P. (1963), “Études philoniennes”, Revue des études grecques 76: 64–

110.
Cherniss, H., ed. (1926), Plutarch’s Moralia. Vol. 13. Part 1: Platonic Essays.

Harvard University Press.
Cohoe, C.M. (2022), “吀栀e Separability of Nous”, in Id. (ed.), Aristotle’s On the

Soul: A Critical Guide, 229–246. Cambridge University Press.
Dihle, A. (1973), “Posidonius’ System of Moral Philosophy”,吀栀e Journal of Hel-

lenic Studies 93: 50–57.
Dragona-Monachou, M. (1974), “Posidonius’ ‘Hierarchy’ between God, Fate

and Cicero’ De divinatione”, Philosophia 4: 286–305.
Edelstein, L. (1936), “吀栀e Philosophical System of Posidonius”, 吀栀e American

Journal of Philology 57.3: 286–325.
Edelstein, L.; Kidd, I.G., eds. (1989), Posidonius. Vol. 1: 吀栀e Fragments. Cam-

bridge University Press.
Galanin, R. (2023), “Gods and the Demons in Socrates’ Religion”, Platonic In-

vestigations 18.1: 11–46. (In Russian.)
Garadja, A. (2022), “Plutarchus. On the Obsolescence of Oracles 1–23”, Platonic

Investigations 17.2: 291–320. (In Russian.)
Gasparro, G.S. (2015), “Daimonic Power”, in E. Eidinow and J. Kindt (eds.),吀栀e

Oxford Handbook of Ancient Greek Religion, 413–428. Oxford University
Press.

Gill, C. (1998), “Did Galen Understand Platonic and Stoic 吀栀inking on Emo-
tions?”, in J. Sihvola and T. Engberg-Pedersen (eds.), 吀栀e Emotions in Hel-
lenistic Philosophy, 113–148. Dordrecht: Kluwer.

Gotz, S. (2023), “Posidonius on Virtue and Good”,吀栀e Classical儀甀arterly 73.2:
636–647.

Harriman, B. (2024), “Posidonius’ Two Systems: Animals and Emotions in
Middle Stoicism”, Archiv für Geschichte der Philosophie 106.3: 455–491.

160



Стоический платонизм Посидония…

Jones, R.M. (1926), “Posidonius and the Flight of the Mind through the Uni-
verse”, Classical Philology 21.2: 97–113.

Jones, R.M. (1932), “Posidonius and Solar Eschatology”, Classical Philology 27.2:
113–135.

Ju, A.E. (2009). “Stoic and Posidonian 吀栀ought on the Immortality of Soul”,
Classical 儀甀arterly 59.1: 112–124.

Ju, A.E. (2013), “Posidonius as Historian of Philosophy: An Interpretation of
Plutarch, de Animae Procreatione in Timaeo 22, 1023b–c”, in M. Scho昀椀eld
(ed.), Aristotle, Plato and Pythagoreanism in the First Century BC: New Di-
rections for Philosophy, 95–117. Cambridge University Press.

Keaney, J.J., ed. (1991), Harpocration. Lexeis of the Ten Orators. Amsterdam:
Hakkert.

Kidd, I.G. (1995), “Some Philosophical Daemons”, Bulletin of the Institute of
Classical Studies 40: 217–224;

Kidd, I.G. (1988a), Posidonius. Vol. 2.1: 吀栀e Commentary: Testimonia and Frag-
ments 1–149. Cambridge University Press.

Kidd, I.G. (1988b), Posidonius. Vol. 2.2: 吀栀e Commentary: Fragments 150–293.
Cambridge University Press.

Kidd, I.G. (1999), Posidonius. Vol. 3: 吀栀e Translation of the Fragments. Cam-
bridge University Press.

Long, A.A. (1982), “Soul and Body in Stoicism”, Phronesis 27.1–2: 34–57.
Long, A.G. (2017), “Plato, Chrysippus and Posidonius’ 吀栀eory of A昀昀ective

Movements”, in T. Engberg-Pedersen (ed.), From Stoicism to Platonism: 吀栀e
Development of Philosophy 100 BCE – 100 CE, 27–46. Cambridge Univer-
sity Press.

Mansfeld, J. (1979), “Providence and the Destruction of the Universe in Early
Stoic 吀栀ought With Some Remarks on the ‘Mysteries of Philosophy”, in
M.J. Vermaseren (ed.), Studies in Hellenistic Religion, 129–188. Leiden:
E.J. Brill.

Moore, C. (2014), “Arguing for the Immortality of the Soul in the Palinode of
the Phaedrus”, Philosophy & Rhetoric 47.2: 179–208.

Moreschini, C. (2020), “Plato’s Phaedrus in Middle-Platonism: Some Interpre-
tations”, Revue de philosophie ancienne 38.1: 93–106.

Nawar, T. (2020), “吀栀e Stoic 吀栀eory of the Soul”, in K. Arenson (ed.),吀栀e Rout-
ledge Handbook of Hellenistic Philosophy, 148–159. Routledge.

Neola, B. (2022), “‘Upper’ Mereology of Human Soul and Salvation according
to Hermias of Alexandria”, Vox Patrum 82: 31–52.

Nickel, R. (2008), Stoa und Stoiker. Bd. 2. Düsseldorf: Artemis & Winkler
Verlag.

161



Рустам Галанин / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Nussbaum, M.C. (1993), “Poetry and the Passions: Two Stoic Views”, in J. Brun-
schwig, M.C. Nussbaum (eds.), Passions and Perceptions: Studies in Hellenis-
tic Philosophy of Mind, 97–149. Cambridge University Press.

Pachoumi, E. (2013), “吀栀e Religious-Philosophical Concept of Personal Dai-
mon and the Magico-吀栀eurgic Ritual of Systasis in the Greek Magical Pa-
pyri”, Philologus 157.1: 46–69.

Papachristou, С. (2012), “吀栀e Aristotelian Νοῦς in De Anima, Γ 5. Two Kinds
of Νοῦς or One?”, Philosophia 42: 195–210.

Reinhardt, K. (1921), Poseidonios. München: Beck.
Reinhardt, K. (1926), Kosmos und Sympathie. München: Beck
Reydams-Schils, G. (1997), “Posidonius and the Timaeus: O昀昀 to Rhodes and

Back to Plato?”, 吀栀e Classical 儀甀arterly 47: 455–476.
Rist, J.M. (1969), Stoic Philosophy. Cambridge: University Press.
Rohde, E. (1925), Psyche. 吀栀e Cult of Souls and Belief in Immortality among the

Greeks. Translated by W.B. Hillis. London: London: Kegan Paul, Trench,
Trubner & Co.

Sorabji, R. (2002), Emotion and Peace of Mind: From Stoic Agitation to Christian
Temptation. Oxford University Press.

Stevens, J. (1993), “Posidonian Polemic and Academic Dialectic: 吀栀e Impact
of Carneades upon Posidonius’ Peri pathon”, Greek, Roman and Byzantine
Studies 34.3: 229–323.

Tieleman, T. (2003), Chrysippus’ On A昀昀ections. Reconstruction and Interpreta-
tion. Leiden: Brill.

Vander Waerdt, P.A. (1985a), “Peripatetic Soul-Division, Posidonius, and Mid-
dle Platonic Moral Psychology”, Greek, Roman, and Byzantine Studies 26.4:
373–394.

Vander Waerdt, P.A. (1985b), “吀栀e Peripatetic Interpretation of Plato’s Tripar-
tite Psychology”, Greek, Roman, and Byzantine Studies 26: 283–302.

White, S. (2007), “Posidonius and Stoic Physics”, Bulletin of the Institute of
Classical Studies. Supplement 94: 35–76.

Zeller, E. (1923), Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwick-
lung. Bd. 3: Die nacharistotelische Philosophie. Hrsg. von Eduard Well-
mann. Leipzig: O. R. Reisland.


