
Никита Зверев

Отношения Бога и творения:
неоплатонический и христианский экземпляризм

NiKita ZveRev
God and CReatuRe: Neoplatonic and ChRistian ExemplaRism

AbstRact. 吀栀e paper compares Bonaventure’s doctrine of exemplarity with the Neo-
platonic interpretation of this concept. Within this framework, it becomes evident
that Bonaventure’s theory, while employing a conceptual apparatus similar to that
of Neoplatonism, encounters certain di昀케culties in reconciling exemplarity with the
Christian notion of creatio ex nihilo. 吀栀is tension is particularly clear when examining
medieval metaphysics of light as a speci昀椀c development of the doctrine of exemplarity.
As demonstrated in the article, abandoning categorical labels such as “creationist dual-
ism” and “emanationist pantheism” not only facilitates the reconciliation of exemplar-
ity with the idea of creation, but also helps to identify fundamental parallels between
Christian and Neoplatonic exemplarity regarding questions of the world’s origin, the
manifestation of God within it, and the creature’s likeness to its Creator. By contrast,
concepts such as “panentheism” and “manifestationism”, which emphasize the simul-
taneous transcendence and immanence of God, provide a more fruitful hermeneutical
framework for uncovering the profound a昀케nities between these traditions. From the
standpoint of both Christian and Neoplatonic thought, these convergences appear to
be more signi昀椀cant than their divergences in the interpretation of exemplarity. In con-
clusion, the article outlines possible ways of explaining the observed similarities. 吀栀e
昀椀rst is the historical approach, which interprets them either as coincidental or as the
result of direct intellectual in昀氀uence between traditions. An alternative explanation,
advanced by proponents of the perennial philosophy, holds that historical in昀氀uence
is not decisive. Rather, what ma琀琀ers are certain universal ideas, dwelling within an
autonomous ontological domain and manifesting themselves in diverse forms across
various religious and philosophical traditions.
KeywoRds: exemplarism, Bonaventure, Neoplatonism, metaphysics of light.

© Н.С. Зверев (Санкт-Петербург). zvernikit@gmail.com. Русская христианская гу-
манитарная академия им. Ф.М. Достоевского.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.08

163



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Доктрина экземпляризма призвана объяснить отношение ме-
жду вечно неизменными идеями и их проявлением в контин-
гентном мире вещей. Для философии св. Бонавентуры этот во-
прос был центральным, и именно данная проблема, по мнению
теолога, должна занимать ум подлинного метафизика (Hex. 1.17)1.
Современник Фомы Аквинского, Бонавентура отвергал аристо-
телизм как чуждую христианству языческую философию, пола-
гая, что между философией и теологией не существует принци-
пиальной разницы: первая должна быть продолжением второй,
а не представлять собой самостоятельную сферу интеллектуаль-
ной деятельности человека2. При этом в его доктрине экземпля-
ризма обнаруживаются явные сходства с философиейАристотеля
и Платона, с частными выводами которых Бонавентура открыто
соглашается, отказываясь признавать при формировании своей
собственной доктрины те принципы античной философии, кото-
рые связаны с вопросом о творении мира.

Исследователи творчества Бонавентуры полагают, что теолог
итальянского происхождения довольно рано сформировался как
философ, причем его взгляды не претерпевали существенных из-
менений в течение дальнейшей жизни3. Возможно, именно ран-
нее интеллектуальное становление сделало Бонавентуру доволь-
но самобытным мыслителем, в центре внимания которого были
вопросы, связанные c творением мира, отражением Бога в ви-
димой вселенной, а также возвращение вещей к их Первопри-
чине. Ради возможности сформулировать ответы на эти вопросы
св. Бонавентура представил собственную доктрину экземпляриз-
ма, затрагивающую как онто-космологический, так и гносеологи-
ческий аспекты отношения между Богом и сотворенным Им ми-
ром.

Экземпляризм неразрывно связан с понятием форм и идей,
а также с отношением между вещами и их вечным и неизмен-
ным прообразом. Таким образом, экземпляризм затрагивает еще

1 См. также Gilson 1965: 128.
2 Gilson 1965: 5–8.
3 Gilson 1965: 5.

164



Отношения Бога и творения…

одну фундаментальную проблему — проблему соотношения од-
ного и многого, являющуюся центральной для неоплатониче-
ской традиции, имеющей свой собственный подход к экземпля-
ризму. Каковы различия и сходства христианского экземпляриз-
ма с неоплатоническим? Можем ли мы говорить о прямом влия-
нии неоплатонических идей на св. Бонавентуру? На каких допу-
щениях основываются эти доктрины и к принятию каких след-
ствий они неизбежно ведут? Как мы выясним по ходу исследова-
ния, данные вопросы вскрывают фундаментальные философские
коллизии, лежащие в основании обеих традиций, а также поз-
воляют взглянуть на специфику отношения христианства и нео-
платонизма в совершенно нетривиальной перспективе, пролива-
ющей свет на природу сходств и различий этих традиций. Но для
начала кратко рассмотримпредставления самого Бонавентуры об
экземпляризме.

Христианский экземпляризм

Принято выделять два основных источника доктрины экзем-
пляризма в христианской традиции, которые породили соответ-
ствующие подходы к пониманию отношений между божествен-
ными идеями и сотворенными вещами. Первый источник пред-
ставлен работами св. Августина. Второй восходит к Дионисию
Ареопагиту4. В средневековой схоластике данная теория разраба-
тывалась многими теологами, самыми известными из которых
являются Дунс Скот и Фома Аквинский, но именно в работах Бо-
навентуры она получила наибольшее развитие. Давайте вспом-
ним, на каких идеях основывается богословие францисканца.

Мысль Бонавентуры структурирована вокруг трех основных
понятий: эманация (emanatio), экземплярность (exemplaritas) и за-
вершение (consummatio) (Hex. 1.17). Эти концепты описывают про-
цесс, в соответствии с которым появляется бытие, отражающее
и выражающее Бога в своих проявлениях, и возвращается к Нему.

4 Подробнее об истоках христианского экземпляризма см. Zava琀琀ero 2022.

165



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Этот цикл называется цикличным домостроительством экзем-
пляризма5.

Первая стадия этого процесса связана с Отцом — первым ли-
ком Святой Троицы и источником исхождения. Первичная эма-
нация Отца заключается в акте самопознания, являющемся Сы-
ном. Единосущный Отцу Сын представляет творительную силу
Отца, репрезентируя все возможные состояния бытия (Hex. 11.11).
Отец, находящийся в преизобилии собственного Блага, fontalis
plenitudo, каким Его обозначает Бонавентура (I Sent. 31.2.6), порож-
дает знание о себе — Сына, в котором отражается тотальность От-
ца и Его творческая сила. Сын есть вечный образец (exemplar),
Слово, выражающее Отца. Самопознание Отца и рождение Сына
относятся к внутренней жизни Троицы, находящей свое заверше-
ние в Святом Духе, который есть не что иное, как любовь Отца
к Сыну и их связь.

Итак, Сын является «вместилищем» божественныхидей, пред-
стающих как образцы для тварных вещей. Любовь Отца к Сыну
приводит к «взрыву тысяч форм»6, создавая видимую вселенную.
Вся Троица относительно сотворенного мира становится изли-
вающимся фонтаном божественной полноты. Именно таким об-
разом осуществляется первая фаза космического домостроитель-
ства согласно Бонавентуре.

Вторая фаза говорит нам о том, как уже сотворенные вещи вы-
ражают Бога. Вместо аристотелевской действенной причинности
Бонавентура вводит экземплярную причинность, где Бог — про-
тотип всех вещей7. Экземплярная причина может быть опреде-
лена как имитация пассивной стороной (вещью) своего образца
(Слова как божественного экземпляра), описываемая Бонавенту-
рой как некачественное уподобление Богу8. Образ — это аналогия,
которую творческий акт запечатлевает в сотворенном бытии. По-

5 Bowman 1975: 181.
6 Gerken 1970: 1.
7 Bowman 1975: 183–184.
8 Bowman 1975: 183. Ключевое понятие некачественного уподоблениямыраз-

берем в следующем разделе.

166



Отношения Бога и творения…

нятие «аналогии» описывает подобие между двумя сущностно
различными вещами, и только такого рода подобие возможно
между вечным Богом и конечным контингентным миром вещей.

Итак, изливающаяся полнота Троицы свободно выражает себя
как излияние благодати, осуществляя, таким образом, акт творе-
ниямира.Мирпредстает перед нами книгой, отражающей, репре-
зентирующей и описывающей Создателя (Brev. 2.12). В этом смыс-
ле мир есть результат Вечного Искусства (ars aeterna), познать ко-
торый означает познать его экземплярную причину9. Бонавенту-
ра говорит о том, что сотворенный мир — подходящее для чело-
века откровение (Itin. 2.11, I Sent. 3.1). Писание же дано человеку
не как новое откровение, а как своего рода словарь, свет, благода-
ря которому он может обнаружить настоящее значение сотворен-
ных вещей10. Жильсон говорит о том, что если мир — это книга,
то он может быть прочитан как книга, ведь происходящее в мире
можно понимать не только буквально (эмпирически), но и в ал-
легорическом ключе, усматривая в нем мистерии Троицы11.

Существует восходящая иерархия между тварями, определяю-
щая способ (modus), которым они отражают Троицу. Самый эле-
ментарный — тень (umbra), отражающий Бога как Единое. Следу-
ющий — след (vestigium), отражение трех лиц через действенную,
экземплярную12 и конечную причину. Наконец, образ (imago) не
просто отражает Бога, как след, но делает это сознательно и знает
Бога как объект.

Экземпляризм Бонавентуры описывает сущность видимого
мира, который происходит от Бога, существует как выражение
Бога и возвращается к Богу. Отец выражает себя, порождая Сы-
на, и они в своей любви дышат через Святого Духа. Через их пе-
реполняющую любовь, Троица становится источником полноты

9 Bowman 1975: 186.
10 Shaefer 1961: 229.
11 Gilson 1965: 198–199.
12 Некоторые исследователи прямо соотносят экземплярную причину Бона-

вентуры с формальной причиной Аристотеля. Мы не будем ничего утверждать
о справедливости такого сравнения, так как это потребует от нас совершенно
другого исследования. Те, кому интересна эта тема, см. Bowman 1975; Gilson 1965.

167



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

и выражает себя в свободном творческом акте, причем в Слове
всё многообразие возможного творения достигает синтеза в сво-
ем прообразе — единой вечной идее. Как выражение Бога и его
знамение, мир возвращается к Богу через человеческое различе-
ние и любовь к Богу в сотворенном выражении13.

Обрисовав в общих чертах представленную в трудах св. Бона-
вентуры доктрину экземпляризма, настало время задаться неко-
торыми уточняющими вопросами. Один из них касается приро-
ды божественных идей. Сотворены ли они или вовсе нетварны?
Сколько их и применим ли к ним вообще вопрос о количестве?
Не нарушают ли они божественную простоту, если Слово являет-
ся их вместилищем? Какова природа связи между божественны-
ми идеями и сотворенными вещами?

Разумеется, когда речь идет о соотношении идей и вещей, про-
блеме одного и многого, то на ум сразу же приходит платониче-
ская традиция, получившая свое развитие в философии неопла-
тонизма, в рамках которой на поставленные выше вопросы дают-
ся вполне отчетливые ответы. Чтобы подчеркнуть особенности
теории Бонавентуры, мы сопоставим две версии экземпляризма:
христианский и неоплатонический. Тем более, как мы выясним
по ходу анализа, эти традиции, вопреки ключевым отличиям,
оказываются куда ближе друг к другу, чем это представляется на
первый взгляд, а попытка Бонавентуры избежать неоплатониче-
ского эманационизма и примирить экземпляризм со своей теори-
ей творения лишь приводит к появлению еще больших проблем.

Неоплатонический словарь христианского экземпляризма

Рамки христианской догматики не позволяли Бонавентуре
принять подход неоплатоников, согласно которым мир появля-
ется вследствие перехода Единого в иное, и в результате этого
предвечного исхождения (πρόοδος) возникает иерархически упо-
рядоченный универсум, в котором наиболее удаленная от Еди-
ного сущность обладает наименьшим бытием. Для Бонавентуры,

13 Bowman 1975: 188–190.

168



Отношения Бога и творения…

как для христианина, в рамках своей богословской системы очень
важно сохранить следующие два тезиса:
1. Простоту Бога, отсутствие в Нем всякой множественности.
2. Креационистский взгляд на природу вселенной, согласно кото-
рому видимый мир — не следствие перехода Единого в иное, а ре-
зультат свободного божественного творческого акта.

Сложность, связанная с первым пунктом, возникает из-за при-
нятия Бонавентурой допущения о нетварности божественных
идей14: если они являются частью Бога, то каким образом Он оста-
ется абсолютно простым?—Бонавентура разрешает эту проблему
довольно изящным образом, заявляя, что говорить о множествен-
ности божественных идей возможно только в отношении к мно-
жественности вещей тварного мира. Действительно, говорит Бо-
навентура, существует столько же идей, сколько и вещей, одна-
ко само Слово, будучи чистым Интеллектом и божественным об-
разцом (экземпляром), является абсолютно единым и простым15.
Множественность идей актуальна только относительно несовер-
шенного человеческого разума, который способен лишь последо-
вательным образом взойти от вещей к созерцанию их конечной
причины — Слова как единого экземпляра и простого прообраза
всего сущего16.

Здесь возникает вопрос: каким именно образом вещи отража-
ют свой вечный образец, то есть сам Божественный Экземпляр?
Что есть подобие твари Творцу согласно Бонавентуре? — Для от-
вета на эти вопросы францисканец прибегает к понятию «некаче-
ственного подобия», описывающему возможность уподобления
Божественному Экземпляру отличных от Него по природе сотво-
ренных вещей. Вещиподобны своемуПрообразу не на основании
наличия общего качества, а по структурным особенностям, кото-
рые эти качества репрезентируют17. Так, к примеру, поражающее
воображение множество сотворенных вещей отражает бесконеч-

14 Gilson 1965: 140–141.
15 Gilson 1965: 138.
16 Gilson 1965: 157.
17 Bowman 1975: 184.

169



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ность как атрибут Бога18. Иными словами, понятие «некачествен-
ного подобия» описывает, каким образом сотворенные вещи, бу-
дучи отличными от Творца по своей сущности, могут быть упо-
доблены Ему в своей структуре, в которой обнаруживается отпе-
чаток Божественного Экземпляра.

Далее стоит отметить важнейший для христианского экзем-
пляризма момент: перед Словом как Божественным Экземпля-
ром все вещи имеют одинаковый онтологический статус. Между
ними не существует той нисходящей иерархии бытия, какую мы
можем обнаружить в неоплатонизме. Все вещи равны перед Бо-
гом, и только в Нем происходит объединение множества вещей
в единое духовное начало в соответствии со словами ап. Павла:

в устроении полноты времен, дабы все небесное и земное соеди-
нить под главою Христом (Еф. 1:10).
Согласно Бонавентуре, каждая отдельная тварь имеет свое ос-

нование и свою конкретнуюмодель вСлове, в вечныхпричинах—
каждая вещь одинакова близка к Богу, и только способ (modus) от-
ношений с Богом различается у вещей относительно их способно-
стей отражать Божественный Экземпляр19. Для Бонавентуры не
существует знаменитой, представляющей иерархически устроен-
ный мир, гомеровской золотой цепи, в которой удаленные отно-
сительно Единого звенья участвуют в бытии в меньшеймере, чем
сравнительно более близкие к Нему.

Этьен Жильсон пишет об этом так:
Выраженная истина уникальна и тождественна себе как с точки
зрения нашего разума, так и в самой реальности. Выраженные
вещи, напротив, виртуально множественны, поскольку они осу-
ществимы, и действительно множественны, поскольку они дей-
ствительно реализованы. Что касается самого выражения, а сле-
довательно, и идеи, то, с нашей точки зрения, они являются по-
средником между познающим субъектом и познаваемой вещью.
Рассматриваемые сами по себе, они тождественны истине, кото-
рая их выражает, но рассматриваемые в отношении к тому, что
18 Gilson 1965: 140–141.
19 Gerken 1970: 7–-80.

170



Отношения Бога и творения…

они выражают, они приближаются в наших глазах к природе вы-
ражаемых вещей20.

Следовательно, множественность материальных вещей, создан-
ных божественными идеями, бросает своего рода отражение раз-
нообразия на их единство, в результате чего мы полагаем, в силу
вполне естественной иллюзии, что находим в идеях уже сформи-
рованную множественность, которая не может реально существо-
вать, поскольку она подразумевает присутствие материи21.

Признание онтологического равенства вещей тварного мира
и понятия некачественного подобия позволяют избежать смеше-
ния с эманационисткой метафизикой неоплатоников. При этом,
несмотря на очевидные различия неоплатонического экземпля-
ризма с христианским, мы должны отметить их сходства и да-
же, может быть, констатировать влияние неоплатонизма на док-
трину св. Бонавентуры. В пользу последнего свидетельствует тот
факт, что Бонавентура опирается на труды Дионисия Ареопаги-
та — автора, в сочинениях которого обнаруживаются не просто
пересечения с прокловской философией, но и объемные соответ-
ствия с текстами афинского схоларха22. Кроме того, Бонавентура
активно использует словарь неоплатонического эманационизма
в вопросах о соотношении одного и многого, Творца и творения.
Может ли вообще такой язык сочетаться со строго постулируемы-
ми принципами христианской метафизики?

Разумеется, эта проблема не ускользнула от взора самого Бо-
навентуры. В попытке проиллюстрировать отношения между Бо-
жественными Идеями и тварными вещами, францисканец обра-
щается к метафоре света. Свет — это то, что приближается к иллю-
страции этого отношения ближе всего; свет является источником
своего собственного освещения и своего же собственного излуче-
ния: если внешнее излучение светящейся точки тождественно ей

20 Gilson 1965: 138.
21 Gilson 1965: 138–139.
22 Более подробно о крайне объемной теме связи ареопагитского корпуса с

трудами Прокла можно почитать в недавно опубликованном оксфордском из-
дании Wear 2024.

171



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

самой, оно в то же время является каждым из ее лучей23. Анало-
гично Божественная Истина есть свет, и выражающие Ее вещи
являются как бы множеством светящихся излучений, направлен-
ных на то, что они выражают. При этом Бонавентура отмечает,
что определение Бога как «света», хоть и является наиболее под-
ходящим с точки зрения человека, но всё еще неточное, ведь к Бо-
жественной Истине можно лишь приблизиться посредством дис-
курсивного познания, но не схватить ее в полноймере24. В катафа-
тическом же контексте свет является наилучшим образом Боже-
ственного действия в нашем мире. Именно поэтому теперь нам
стоит подробнее остановиться на метафизике света для того, что-
бы лучше понять природу отношения между Творцом и тварью,
экземпляром и вещами, а также их подобия друг другу.

Метафизика света

Свет был синонимом божественности во многих традициях —
от Зороастризма до религии древних греков25. Еще Платон срав-
нивал Благо с Солнцем (R. 508a). В схоластической философии
природа божественного экземпляризма постоянно иллюстриро-
валась с помощью подобия света, например:

Хотя численно — это (свет) единица, тем не менее, она выражает
множество различных типов цвета (I Sent. 35.1)26.

В посвященной средневековым представлениям о свете статье
Дж. Маццео мы читаем:

Еще неоплатоники полагали, что чувственный свет есть не что
иное, как низший извод нематериального, интеллектуального
света. Именно в этой форме эта доктрина была известна в сред-
ние века через труды Псевдо-Дионисия, Liber de causis и, более
23 Gilson 1965: 140.
24 Gilson 1965: 140–141.
25 Разбор представлений о божественном свете в древних традициях см.

Baeumker 1908.
26 О связи метафизики света с доктриной экземпляризма см. Кумарасва-

ми 2021: 103; Coomaraswamy 1940.

172



Отношения Бога и творения…

всего, через труды Святого Августина, который представляет со-
бой второй и латинский источник этой доктрины. Уже у Августи-
намынаходимнесколько видов света: божественный, материаль-
ный, ангелический, интеллектуальный27.

ФомаАквинский, в свою очередь, высказался против существо-
вания света sui generis. Ссылаясь на отрывок Августина, в кото-
ром говорится, что свет буквально и правильно предицируется
духовным субстанциям, он высказывается против такой позиции
и приписывает его представление о том, что телесный свет явля-
ется благороднейшей и первой из телесных вещей, языческойфи-
лософии, которая была распространена в его время и которую он
естественным образом усвоил. Поэтому, согласно Аквинату, ав-
торитет Августина в этих вопросах не был убедительным. Далее
Doctor angelicus по очереди рассматривает различные теории о те-
лесных и нематериальных формах света и отвергает их, приходя
к выводу, что свет является качеством или «акциденцией» тела
(Super Sent. lib. 2 d. 13 q. 1 a. 2).

Отвергая существование божественного света, св. Фома заявля-
ет, что видимый нами свет является наиболее благородной суб-
станцией из всего сотворенного. Ту же позицию высказывал Вар-
фоломей Болонский (De luce 2.2 Squadrani) и, что примечательно,
сам Бонавентура (I Sent. 13.2), однако при этом они полагали ви-
димый свет лишь подобием Света Божественного.

Среди подобных представлений о свете помимо Аквината из
общего ряда явно выбивается автор трактата Liber de intelligentiis28,
но уже совершенно по другой причине: в тексте представлена по-
пытка синтезировать различные формы умозрения о свете, пред-
ставляя собой наиболее всеобъемлющие попытки увидеть всю

27 Mazzeo 1958: 192.
28 К. Беймкер, впервые издавший трактат De intelligeniis, приписал его Ви-

телону Силезскому и датировал примерно третьей четвертью XIII века (см.
Baeumker 1908); позже эта версия была отвергнута (Baeumker 1924), более ве-
роятным автором стал считаться Adam Pulchrae Mulieris (= di Belladonna) ряда
рукописей, а дата создания произведения передвинулась примерно на период
Гроссетеста, то есть на первые несколько десятилетий XIII века. В любом случае
книга пользовалась большой популярностью (Mazzeo 1958: 195, n. 14).

173



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

вселенную sub specie lucis. Согласно Liber de intelligentiis, свет есть
не что иное, как актуализирующий принцип, лучи которого рас-
пространяются вплоть до низших уровней бытия29. В трактате мы
находим неоднократное подтверждение происхождения матери-
ального света из духовного30.

Свет — первая из субстанций, и именно о Самом Боге факти-
чески говорится как о свете. Это буквальное утверждение, а не ал-
легорическое, «как в случае, когда Бога называют агнцем»31. Все
остальные субстанции, кроме Бога, первой из субстанций, лишь
участвуют в свете в разной степени интенсивности и «per prius et
posterius» в зависимости от их близости к Первичному Свету, ли-
бо непосредственно, либо через разную степень опосредования32.
Самый божественный, благородный или прекрасный аспект ве-
щей — это их свет. Светом обладают все вещи в разной степе-
ни, выстраивая, таким образом, иерархию сияющей красоты, ве-
дущую к Богу. Каждая субстанция, оказывающая какое-либо вли-
яние на другую, либо есть свет, либо обладает природой света. Вся
причинность, таким образом, сводится к действию света и пони-
мается как эманация света как причинной силы из самой первой
субстанции33.

Первое действие света в вещах чувственного порядка— дарова-
ниежизни34. В связи с этим вспоминается платоновское представ-
ление о душе как об активном первоисточнике движения. Умно-
жение света, очевидно, было аналогично представлению о душе
как о самодвижимой сущности, поскольку обе концепции под-

29 Mazzeo 1958: 198.
30 Mazzeo 1958: 200.
31 «Prima substantiarum est lux. Hoc manifestari potest per auctoritatem beati Au-

gustini in II super Genes. ad li琀琀eram di centis, quod Deus non dicitur lux, sicut dicitur
agnus; dicitur enim agnus translative et non proprie, lux autem dicitur proprie et non
translative» (Baeumker 1908: 8).

32 «Manifestari etiam potest per hoc quod ipsius est natura una, per prius et pos-
terius secundum magis et minus participat; et hoc est in eis maxime divinum et no-
bile. quod autern in istis sensibilibus apparentibus maxime est nobile, hoc est lux»
(Baeumker 1908: 8).

33 Baeumker 1908: 8.
34 Baeumker 1908: 11.

174



Отношения Бога и творения…

разумевают понятие автономной деятельности. Таким образом,
свет понимался как своего рода творческая сила, подобная душе.
Но Бог есть творческая деятельность par excellence и, следователь-
но, свет в истинном смысле этого слова35.

Варфоломей Болонский, автор другого важного трактата о све-
те, проводит довольно тщательное различие между божествен-
ным светом и светом, исходящим от небесных тел (De luce 4.1
Squadrani). В действии материального света он находит намеки
на свойства и действие божественного или духовного света. Но
связь между двумя видами света чисто аналогическая и нико-
гда не описывается как субстанциальное или сущностное проис-
хождение: как свет телесный примиряет стихии, божественный
свет примиряет тело и душу; как естественная враждебность меж-
ду стихиями «большего мира» тварной вселенной, макрокосма,
преодолевается светом и преобразуется в некое «дружелюбие»
(amicitiam), так и божественный свет, даруя благодать, преодо-
левает естественную враждебность плоти в «меньшем мире» че-
ловека, микрокосме. Телесный свет первенствует в порядке чув-
ственных вещей, а нематериальный свет, который есть Бог, пер-
венствует в высшем порядке духовных, или умопостигаемых, ве-
щей (De luce 4.4 Squadrani).

В отличие от Варфоломея, который разделяет свет умопости-
гаемый и свет чувственный, автор трактата De intelligentiis утвер-
ждает, что в той мере, в какой вещь причастна природе света —
а, как мы увидим ниже, все вещи к ней причастны, — в той же
мере она причастна и самому божественному бытию36.

Из этого следует, что иерархия света и иерархия бытия едины.
Именно в той степени, в какой ее природа светоносна, вещь на-
ходит свое место в иерархическом порядке существ, простираю-
щемся от низшего уровня конечных существ до бесконечного су-
щего, которое есть Бог. Для автораDe intelligentiis эта иерархия, по-
видимому, полностьюформируется посредством диффузии само-
го божественного существа в соответствии с пантеистической вер-

35 De Bruyne 1946; Mazzeo 1958: 204.
36 Baeumker 1908: 9.

175



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

сией метафизики света, которую Варфоломей избегает37. Оба со-
гласны с тем, что степень бытия вещи, как и ее действенная при-
чина, является функцией ее светоносности, но Варфоломей стара-
тельно разделяет категорию света на две части, отделяя Творца от
Его творения и устанавливая связь по принципу аналогии между
двумя видами света, в то время как автор De intelligentiis объеди-
няет вселенную с самой божественной бесконечностью.

Альберт Великий также находит в свете принцип непрерывно-
сти во вселенной и называет первопричину чистым светом, до-
бавляя, однако, что только в этом чистом свете существование
и сущность едины, тем самым радикально отличая природу бо-
жественного света от других видов света38. Однако вся лестница
бытия возникает из «нисходящего» излучения или падения это-
го первичного света бытия и описывается языком, как говорит
Дж. Маццео, «сильно напоминающим эманационистский панте-
изм»39.

С другой же стороны, Альберт Великий соглашается с автором
De intelligentiis в том, что все вещи имеют природу света, но свет
не может даровать жизнь и движение всем вещам не из-за какого-
либо недостатка в его силе, а из-за недостатка «материи», при-
нимающей его, — пассивного принципа, делающего низших су-
ществ слишком инертными, чтобы воспринимать или проявлять
дары света40. Дж. Маццео пишет:

Философ в Альберте стремится к унифицированной концепции,
в то время как христианин подталкивает его к ортодоксальному
(христианскому) дуализму в онтологии41.
37 Данное смелое, но довольно проблемное предположение высказывает

Дж. Маццео, на работу которого мы опираемся при рассмотрении различных
вариантов метафизики света (Mazzeo 1958: 202–203). Ближе к концу данной ста-
тьи мы еще поднимем вопрос о справедливости использования таких понятий,
как «пантеизм» или «дуализм», при анализе христианских доктрин.

38 См. Mazzeo 1958: 203 о противоречиях в мышлении Альберта, вызванных
конфликтом между его христианским теизмом, с одной стороны, и неоплато-
низмом — с другой.

39 Mazzeo 1958: 203.
40 Baeumker 1908: 9–10.
41 Mazzeo 1958: 203.

176



Отношения Бога и творения…

Справедливо ли такое разделение и насколько христианский те-
изм вообще можно назвать дуалистической онтологией? —Перед
тем, как перейти к ответу на этот вопрос, безусловно связанный с
доктриной экземпляризма, рассмотрим, наконец, представления
о природе света самого Бонавентуры.

Св. Бонавентура также соглашается с тем, что свет — благород-
нейшая из всех телесных форм, как единодушно утверждают фи-
лософы и отцы церкви, поэтому верно и то, что все существа при-
частны ей и что степень их достоинства измеряется степенью
причастности к этой форме (II Sent. 12.2.1). Первичный сотворен-
ный свет — эмпирей, соответствующий формальному принципу
тел, подобно тому, как то, что он содержит, соответствует их ма-
териальному принципу, и подобно тому, как ангелы учреждают
порядок разумных существ.

Отметим, что в теории Бонавентуры мы опять сталкиваемся
с различением Духовного (Божественного) Света и видимого све-
та: согласно францисканскому теологу, свет правильнее относить
к духовным, а не к телесным вещам, ибо истинный свет есть
только Бог42. Таким образом, предикат «свет» буквально верен
лишь по отношению к духовным субстанциям и, следовательно,
лишь метафорически по отношению к телесным вещам. Свет для
средневековых мыслителей был своего рода Протеем, проявляю-
щимся во множестве образов и форм: как Несотворенный Духов-
ный Свет, как сотворенный духовный свет, как интеллектуаль-
ный свет, как телесный свет. Так или иначе, вся реальность, как
видимая, так и умопостигаемая, оказывалась той или иной моди-
фикацией света, и эти формы света не всегда тщательно различа-
лись. В некоторых случаях эти различия даже не имели большо-
го значения, однако, если мы хотим остаться в рамках христиан-
ской ортодоксии, нам обязательно нужно прояснить следующий
момент: как телесный и видимый свет, являющийся принципом
непрерывности в природе, соотносится с НесотвореннымСветом,

42 «Item, lux de spiritualibus et corporalibus dicitur proprie, magis tamen proprie
de spiritualibus quam de corporalibus, sicut dicit Augustinus super Genesim ad lit-
teram. Propriissime enim Deus lux est, et quae ad ipsum magis accedunt, plus habent
de natura lucis» (II Sent. 13.1.1).

177



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

который есть Бог? Являются ли эти два света в конечном счете
чем-то единым? Или же эти два «света» радикально различны
и несводимы к одному принципу? Опасность этой проблемы для
христианских мыслителей заключается, с одной стороны, в воз-
можном приходе к пантеизму, ибо если видимый свет являет-
ся проявлением Божественного Света, не имея самостоятельного
бытия, то мы автоматически принимаем неоплатонический эма-
национизм, согласно которому видимый мир является результа-
том излияния Единого и не имеет самостоятельного онтологиче-
ского статуса. С другой стороны, если между светом видимым
и Светом Духовным нет вообще ничего общего, то каким обра-
зом они связаны? Возможна ли здесь вообще последовательная
и при этом промежуточная позиция между пантеизмом и жест-
ким дуализмом? — Перед тем как мы перейдем к попытке ответа
на эти вопросы, давайте подведем промежуточные итоги. Пока
все рассмотренные нами позиции укладываются в следующую
классификацию:
1. Видимый свет появился в результате эманацииНесотворенного
Света, участвуя, таким образом, и в божественном бытии — точка
зрения, которой придерживается автор De intelligentiis.
2. Два вида света находятся в чисто аналогических отношениях
друг с другом, не имея онтологической общности. Эту позицию
разделяли Варфоломей Болонский и св. Бонавентура.
3. Переход Божественного Света в свет видимый представляет-
ся как эманация, но понимается в терминах, которые сохраняют
Творца совершенно отличным от Его творения. Так можно обо-
значить позицию Альберта Великого.

Дж. Маццео, давший подробный обзор теории света всех упо-
мянутых выше авторов, приходит к выводу, что все эти доктрины
при более глубоком изучении оказываются гораздо ближе друг
к другу, чем это может показаться на первый взгляд, и ни одну
из этих позиций невозможно уличить ни в пантеизме, ни в ра-
дикальном дуализме43. Действительно, при более детальном рас-

43 Mazzeo 1958: 207–208.

178



Отношения Бога и творения…

смотрении описанные нами теории не будут четко втискивать-
ся в рамки обозначенной классификации: у каждого автора мы,
скорее всего, сможем найти высказывания в пользу каждой из
этих трех позиций. К примеру, автор De intelligentiis всё же раз-
личает телесный и бестелесный свет, добавляя, что оба они при-
частны божественному бытию44. С другой стороны, св. Бонавен-
тура и Варфоломей утверждают аналогическую и метафориче-
скую связь между двумя видами света, однако в некоторой степе-
ни окрашивают свои описания языком эманационного неоплато-
низма45.

У Бонавентуры, в свою очередь, мы можем найти такой текст:
«Lux spiritualis est communis creatori et creaturae secundum analo-
giam» (II Sent. 13.2.1)46. То есть телесный свет по своей активной,
энергичной природе есть наиболее подходящая аналогия Вечно-
го Света. Бонавентура утверждает это, ссылаясь на авторитет Ди-
онисия Ареопагита47. Бог — свет в истинном смысле, духовный,
а не телесный, творящий бестелесный сотворенный свет, при по-
мощи которого мы познаем, и телесный сотворенный свет, бла-
годаря которому мы видим48. В любом случае, согласно средневе-
ковым представлениям, свет является космологической и эписте-
мологической категорией, а не просто понятием, обозначающим
буквальное физическое проявление света. Свет — это то, что дает

44 Baeumker 1908: 13. Некоторые исследователи утверждают, что De intelligen-
liis не следует пантеистическим тенденциям, заложенным в его учении, и что
предлагаемый им эманационизм не является «субстанциальным», однако всё
же существует определенная общность бытия между божественным и види-
мым светом. См. Mazzeo 1958: 207.

45 Например, Варфоломей говорит, что все сотворенное зависит от Христа
так же, как пространство и «великолепие» зависят от света: «Est etiam stabilis-
simum, et sic non cadit circa ipsum 昀氀uxibilitas; et absolutissimum, et sic non cadit in
eo ulla dependentia, imo potius ab ipso dependet quaelibet alia natura creata, quemad-
modum a luce dependet aliorum trium natura, scilicet radii, luminis et splendoris, ut
ostensum est supra» (De luce 1.2 Squadrani).

46 Духовный свет, сотворенный или несотворенный, полностью актуален:
«spiritualis lux in omnimoda actualitate» (II Sent. 13.2.1).

47 «Lux inter omnia corporalia maxime assimilatur luci aeternae, sicut ostendit Dio-
nysius de Divinis Nominibus, et maxime in virtute et e昀케cacia» (II Sent. 13.2.2).

48 Mazzeo 1958: 194.

179



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

начало вещам, а также то, что является условиемих познания.Мы
видим, что понятие «света» становится метафорой не только на
уровне Несотворенного Духовного Света, но и на уровне своего
бестелесного, но сотворенного проявления.

Но так ли важно, что свет есть не что иное как метафора? — Со-
гласно одной из неокантианских теорий в эпистемологии, любое
определение, в сущности, есть метафора49. Как писал Ф.Р. Анкер-
смит, метафора становится условием нашего познания, ведь лю-
бой феномен мы определяем через некоторое родственное ему
понятие, но отличное от него самого50. Согласно такой логике,
любое определение строится с помощью метафоры. Получается,
что, определяя Бога как истинный свет, а свет физический — как
Его подобие, мы пользуемся метафорой. Интересно, что в кон-
тексте апофатического богословия мы даже можем частично при-
нять подобную точку зрения, ведь в том моменте, где мы подхо-
дим к определениям Бога, мы можем говорить лишь о приблизи-
тельной истинности наших утверждений. Однако, когда мы рас-
сматриваем самые фундаментальные вопросы метафизики, вро-
де сотворения мира и отношения между сотворенным и несотво-
ренным, эпистемологическая точка зрения Анкерсмита оказыва-
ется недостаточной для нас, ведь она ничего не говорит нам о том,
что одни метафоры могут оказаться сравнительно более истин-
ными, чем другие. Это значит, что мы должны продолжать ис-
кать ответ вне релятивистской концепции Анкерсмита, каковой
она, разумеется, является51.

Итак, Бог — это Несотворенный Свет, видимый же свет явля-
49 Анкерсмит 2003.
50 Анкерсмит 2003: 82–84.
51 Теория метафоры Ф.Р. Анкерсмита раскрывает перед нами эпистемологи-

ческую ценность метафоры, но ничего не говорит нам о категории истины,
которую мы не можем никак игнорировать, говоря о христианском богосло-
вии: несмотря на то, что мы можем лишь приблизительно предицировать Богу
различные атрибуты, эта приблизительность также имеет определенную сте-
пень истинности, что говорит о необходимости принятия наличия этой единой
и универсальной истины, которая и есть Бог в Его явленном, катафатически
определяемом аспекте.

180



Отношения Бога и творения…

ется Его образом. Интересно следующее: насколько абсолютным
является разделение этих двух видов света, если первый так или
иначе проявляет себя во втором? Не оказывается ли это разли-
чение в конце концов иллюзорным? Подробно рассмотрев пред-
ставления о свете мы так и не получили ответа на вопрос о том,
как происходит переход от Божественного Света к свету тварно-
му, а также о природе их связи, которая, безусловно, каким-то об-
разом существует. Здесь мы подходим к самому фундаменту док-
трины экземпляризма, ведь обозначенная проблема связана с во-
просом о творении: как произошел переход от Нетварного Света
к тварному? — Для прояснения этого важнейшего момента нам
необходимо остановиться на взглядах св. Бонавентуры на creatio
ex nihilo и рассмотреть тот понятийный аппарат, которымпользу-
ется францисканец при описании сотворения мира и связанным
с этим процессом экземплярной причинности.

Проблема «излияния» в христианском экземпляризме

Описывая три основных концепта, вокруг которых выстраива-
ется метафизика Бонавентуры, мы упомянули «эманацию» в ка-
честве хронологически первичной категории, описывающей от-
ношения Творца и мира. Как именно стоит понимать термин
«эманация» в христианском экземпляризме, если Бонавентура
стоит на строго креационистской позиции52? — Дело в том, что
в этом месте, св. Бонавентура опирается на фрагмент из «Боже-
ственных имен» Дионисия Ареопагита53. Францисканец обраща-
ет наше внимание на то, что первое имя Бога—«Благо», а в приро-
де Блага сообщать себя другому54. Образ этого «Блага» Бонавен-
тура сравнивает с солнцем и светом, описывая Троицу как изли-
вающийся вовне источник полноты (I Sent. 6.31). Отсюда и возни-
кают понятия эманации (emanatio) и светоизлучения (illuminatio),

52 Э. Жильсон исчерпывающим образом рассматривает представление фран-
цисканца о сотворении мира в соответствующей главе Gilson 1965: 167–184.

53 Bowman 1975: 181–182.
54 Bowman 1975: 181–182.

181



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

а также сравнение Бога с солнцем. Конечно, точно такую же ме-
тафору использовал Платон, отношение св. Бонавентуры к кото-
рому не является загадкой для современных исследователей. Как
отметил Э. Жильсон, Бонавентура полагал, что отправная точка
философии Платона превосходна, а путь, по которому она следу-
ет — верен, но ей не хватает интеллектуальной силы дойти до кон-
ца по причине отсутствия Откровения: философ вынужден был
полагаться лишь на собственный несовершенный разум55.

При этом отношение Бонавентуры к Аристотелю также неод-
нозначно. Несмотря на явное неодобрение языческих основа-
ний философии Стагирита, Бонавентура полагает, что Аристо-
тель оказался ближе к истине в вопросе сотворения мира, нежели
Платон. Касательно такого вывода нужно пояснить, что позицию
Платона о творении мира Бонавентура извлекает из диалога «Ти-
мей», согласно которому вселенная имеет три самостоятельных
начала: Демиург, идеи и материя. Причем Демиург не создает
материю, он лишь использует ее для создания вещей в соответ-
ствии с идеями — вечными прообразами вещей. Неудивительно,
что такое представление о творении в рамках христианского те-
изма считается неприемлемым.

С другой стороны, как мы отмечали выше, Бонавентура актив-
но использует понятия эманации и излияния при описании акта
Божественного творения, что на первый взгляд роднит категори-
альный аппарат францисканца с таковым у неоплатоников. В сво-
ей фундаментальной работе, посвященной теологии Бонавенту-
ры, Э. Жильсон описывает теорию творения с позиции францис-
канца следующим образом:

Вселенная была сотворена из ничего и во времени по единому
принципу. Это утверждение не просто констатирует очевидный
факт единства Бога или даже то, что мы не можем, вслед за мани-
хеями, признать один принцип добра и другой— зла; его главное
значение заключается в том, что Бог создал всё из Себя, непосред-
ственно и без какого-либо посредника. Идея предоставить ору-
дия для созданиямира в распоряжение Бога немыслима, еслимы
55 Gilson 1965: 94.

182



Отношения Бога и творения…

признаем, что мир был сотворен ex nihilo. Фактически мы при-
шли к определению творения как творения бытия и как способа
деятельности, предназначенного только для Бога. Однако, подоб-
но тому как одно лишь Бытие может порождать множественное
бытие, так и всё, что не существует само по себе, но получает свое
бытие от другого, не может обладать в себе бесконечной силой,
которая одна только способна заставить бытие возникнуть из ни-
чего56.

Мы видим, что францисканец твердо стоит на позиции creatio
ex nihilo, а понятия излияния и эманации относительно описания
сотворения мира используются как наиболее подходящие мета-
форы, способные хоть как-то описать свободный творческий акт
Бога, не поддающийся человеческому осмыслению. Кроме того,
Бонавентура акцентирует внимание на важности признания од-
ного начала у мира, которое есть Бог. Бог творит материю и фор-
мы из ничего, а божественные идеи, как мы помним, пребывают
в единстве Слова как одного из Ликов Святой Троицы. Весьма
примечательно, что некоторые неоплатоники тоже подчеркива-
ли важность постулирования одного-единственного начала кос-
моса. К таковым относился Прокл57, философия которого в наи-
большей относительно других неоплатоников степени компле-
ментарна христианской мысли, благодаря трудам Дионисия Аре-
опагита.

Итак, согласно Бонавентуре, преисполненная полнотой соб-
ственной благости Святая Троица творит мир ex nihilo, образец
которого предзадан в Слове—ВечномЭкземпляре, воплотившем-
ся от Святого Духа и указавшем тем самым людям путь к возвра-

56 Gilson 1965: 178.
57 Напомним, что для Прокла было настолько важно утвердить единое нача-

ло мира, что он вступает в полемику со своим предшественником Плотином,
полагавшим, что материя является источником зла. Прокл усматривал в этом
дуализм, согласно которому зло имеет некоторое самостоятельное бытие, от-
личное от Единого — источника блага. С позиции афинского схоларха, материя
не может являться источником зла, но лишь частные решения свободных су-
ществ, отклоняющихся от согласия с Единым. Именно прокловскую позицию
восприняла христианская традиция посредством Дионисия Ареопагита. Более
подробно об этом см. Беневич 2014.

183



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

щению и спасению. Это возвращение происходит через некаче-
ственное уподобление Творцу, представляя из себя восходящий
путь различных уровней подобий, описанных нами в первом раз-
деле данной статьи. При этом два вопроса всё еще остаются без
ответа. Первый из них связан с проблемой проявления Творца
в мире: если мы сохраняем жесткий дуализм между Богом и тво-
рением, по отношению к которому Он остается абсолютно транс-
цендентным, то как возможна Его манифестация в тварном мире,
которая как раз и описывается доктриной экземпляризма? Вто-
рая проблема появляется при рассмотрении темы подобия твар-
ных вещей Божественному Экземпляру: как возможно уподобле-
ние без какого-либо тождества? Ведь на самом деле любое по-
добие требует определенной точки тождества уподобляемого
и его Образца. Даже если сотворенная вещь структурно уподоб-
ляется Творцу, не имея с ним никаких общих качеств, то это всё
равно означает наличие определенной связи между ними. К тому
же любое подобие само по себе объединяет подобных в некоем
единстве, и, говоря о самой возможности уподобления, мы вы-
нуждены признать, выражаясь метафорически, наличие некоего
пространства соприкосновения и взаимопроникновения между
Образцом и уподобляющейся Ему твари. — Это и есть то, чтоМей-
стер Экхарт называл «искоркой»58.

Экземпляризм Прокла избавлен от такого рода проблем: про-
явление Единого в мире, а также уподобления Ему совершаются
в контексте иерархии бытия, то есть неприемлемой для Бонавен-
туры концепции. В рамках прокловской метафизики сохраняется
определенного рода онтологическая дистанция между Единым
и видимым миром, однако последний, будучи проявлением Еди-
ного, является Его подобием, и только благодаря этому подобию
он и существует. Иными словами, неоплатонизм Прокла спосо-
бен предоставить ответына все обозначенные нами вышепробле-
мы, всплывающие в контексте рассмотрения экземляризма Бо-
навентуры. Очевидно, Прокл не разделяет концепции творения

58 Ср. Pr. 2 儀甀int и комментарий к этой проповеди (儀甀int, Largier 2002:
768 sqq.); русский перевод см. Сабашникова 1991: 40–46.

184



Отношения Бога и творения…

ex nihilo, но строится ли последовательность афинского схоларха
на этом?

Проблема creatio ex nihilo заключается в сложности утвержде-
ния в рамках этой концепции какой-либо связи сотворенных ве-
щей с Богом. Возникающий при принятии креационизма жест-
кий дуализм между Творцом и миром не допускает никакого
сообщения между видимой вселенной и Нетварной Божествен-
ностью. С другой же стороны, эманационизм не обязательно
соответствует пантеистической картине мира. Более того, нель-
зя даже говорить, что эманационизм можно понимать только
в строго определенном ключе. «Эманация» или «исхождение»
(πρόοδος) — специальный прокловский термин, и неверно гово-
рить, что им пользуются все представители неоплатонизма: Пло-
тин, к примеру, понимает исхождение совершенно по-другому59.
Позволительно ли в таком случае говорить, что обе концепции
являются эманационистскими, если данное обозначение создает
иллюзию их сходства, игнорируя при этом различия в ключевых
вопросах?60

К тому же противопоставление креационизма и эманациониз-
ма оказывается истинным только в том случае, еслимыпредпола-
гаем, будто бы принятие креационизма ведет к дуалистической
метафизике, в то время как эманационизм подразумевает мони-
стический взгляд на мир. При этом христианская теология, осно-
ванная на креационистском представлении, не является дуали-
стической. Для христиан очень важно говорить о проявлении Бо-
га в мире, ведь оно совершенно необходимо для возможности тео-
зиса и познания самого Бога через изучение Его созданий. Оста-
ваясь в рамках жесткого дуализма гностико-манихейского образ-
ца, невозможно будет произнести фразу Галилея о создании Бо-
гом двух книг: Библии, запечатленном Божьем слове, и окружа-
ющей нас природы61.

59 Сидаш 2004: 48–52, 67–70.
60 Подробнее разбор этой темы см. Сухов, Сидаш 2004, где рассматривается

довольно сложный вопрос о понятиях «эманации» и «творения» у Плотина.
61 По сути, доктрина экземпляризма рассматривает мир в точно такой же оп-

185



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Дискуссии вокруг понимания креационизма также связаны
с проблемой зла, волнующей многих теологов, вынужденных от-
вечать на вопрос: если мир есть прямое произведение Бога, то от-
куда взялось зло? В эманационистской перспективе эта пробле-
ма разрешается отсутствием у зла самостоятельного бытия, ведь
в противоположном случае Благое Единое должно содержать в се-
бе зло в качестве принципа, что невозможно, так как Благо не мо-
жет содержать в себе никакого зла. Таким образом, зло есть лишь
отсутствие Блага, существующее лишь как мера удаления от Еди-
ного, но не как собственное субстанциональное начало. В каче-
стве такового, зло может быть результатом творения ex nihilo, од-
нако как возможно допустить, что какая-либо вещь произошла из
ничего, или, другими словами, что могло бы существовать нечто,
что не имело бы никакого отношения к Первоначалу? Однако по-
нятый в строгом смысле креационизм не допускает никаких ги-
потез о бессмертии, ведь то, что имеет начало и основу в ничто,
в конечном счете и закончится ничем, согласно парафразе строк
Лукреция: ex nihilo nihil 昀椀t, ad nihilo nil posse reverti62. Категории
спасения и возвращения подразумевают возможность установки
какой-то связи сотворенного мира с Творцом, который есть также
Первоначало мира.

Так или иначе, мы приходим к признанию одного-единствен-
ного Принципа всех вещей, содержащего эти вещи в потенции
и порождающий их. Именно о таком Принципе пишет Бонавен-
тура, говоря о Слове, содержащем в себе весь тварный мир в воз-
можности63; неоплатоники же такой Принцип называют Миро-
вым Умом, в котором находятся все идеи-прообразы вещей64.

тике: сотворенная Богом вселенная предстает перед нами символом, в котором
мы усматриваем мистерии Святой Троицы, посредством чего восходим к Бо-
жественному Экземпляру — изначальному образцу всех вещей. Подробнее об
этом см. Gilson 1965: 198, 208, 395–399. Также известно, что образ видимого мира
как книги является одним из центральных символов в суфизме.

62 Генон 2013: 13. Ср. Lucr. 1.150 sqq.
63 Bowman 1975: 182.
64 В наши цели не входит проведение подробного сравнительного анализа

христианского понимания Слова как второго лица Святой Троицы и неоплато-

186



Отношения Бога и творения…

Действительно, стоит отдельно подчеркнуть сходствофилософии
Бонавентуры с неоплатонической традицией, несмотря на оче-
видные различия, к которым относится представление о проис-
ходящем во времени сотворении мира ex nihilo. При этом и Бо-
навентура, и неоплатоники (и на этот раз без исключения) стоят
на позиции, которую можно обозначить как манифестационизм.
Эта не-дуалистическая позиция предполагает, что видимый мир
является проявлением Бога, и его познание может служить сред-
ством спасения. Манифестационизм совершенно не обязатель-
но подразумевает принятие эманационистской теории в букваль-
ном смысле этого термина65. Манифестационизм сподвигает нас
рассматривать мир как проявление Бога, и человек, благодаря сво-
ему особому положению как «созданный по образу и подобию»
(Быт. 1:26), способен познать Бога через созданный Им мир. Сам
Бонавентура полагает, что мир существует лишь как образ Божий
и никак иначе: если это не манифестационистская позиция, то
что тогда? Францисканец, наряду с неоплатониками, подчеркива-
ет важность принятия единого начала мира, проявления в творе-
нии Бога и иерархию подобия, восходящую к Первоначалу. Толь-
ко в христианском контексте эта иерархия является таковой ис-
ключительно в аспекте уровней уподобления Богу, а не представ-
ляет собой космологически образованную структуру мира, опи-
сывающуюниcхождение уровней сущего как следствие удаления
от их источника бытия.

В любом случае манифестационизм предполагает наличие
какой-то связи между созданием и Создателем вне контекста
принципиальных отличий креационистской и эманационист-
ской модели. В этом смысле та перспектива, которую предлага-

нического Мирового Ума. Для нас важно лишь обозначить схожую роль этих
понятий в обеих версиях экземпляризма. О тонкостях теории Мирового Ума
в раннем и позднем неоплатонизме см. Rist 1964.

65 Стоит сделать важную оговорку: мы понимаем, что «эманационизма»
в качестве цельной доктрины вовсе не существует. Более того, не стоит каждый
раз понимать термин «эманации» буквально, так как «эманация» в любой тео-
логической доктрине — это тоже всего лишь приблизительная метафора, опи-
сывающая мистерию появления мира и его связь со своим Первопринципом.

187



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ет категория манифестационизма, оказывается способной сохра-
нить необходимые отношения между Творцом и миром, а так-
же избежать абсолютизации как дуализма, так и пантеизма. Воз-
можно, именно в осознании относительности метафоры творе-
ния или исхождения кроется тайна перехода Нетварного Све-
та к видимому, уподобления твари Творцу и проявлении Бо-
га в видимом мире. Действительно, многие христианские тео-
логи соглашаются, что творение мира — тайна, которую челове-
ческий разум не может постичь своими собственными силами:
мы знаем об этом акте только из Откровения66. Но при этом со-
вершенно точным образом мы констатируем проявление Боже-
ственного в мире, упираясь в некоторую диалектически совмеща-
ющуюся двойственность трансцендентного и имманентного Бо-
га: «God immanent yet transcendent», как было заявлено архиепи-
скопом Каллистом Уэром67. Иными словами, характеристика хри-
стианского мировоззрения гораздо лучше описывается такими
категориями, как манифестационизм и панентеизм. Последний
термин — кстати, описывающий одновременно имманентность
и трансцендентность Бога — применяется к богословию св. Гри-
гория Паламы68. И те же самые категории применимы и к нео-
платонической метафизике.

Ярчайшим примером мыслителя западного христианства, от-
стаивавшего явно панентеистическую позицию, очищенную от
дуалистических проблем, является Данте Алигьери69, чья Divina

66 Radde-Gallwitz 2009; Gilson 1965: 170.
67 Ware 2004.
68 Ware 1977.
69 На этом моменте читатели могут возразить, что пример Данте неуместен

в контексте общего христианского учения, учитывая его многочисленные рас-
хождения с традиционной католической ортодоксией, подробно рассмотрен-
ные в книге «Данте еретик, революционер и социалист» (Aroux 1854). Мы же от-
метим, что некоторые другие исследователи творчества флорентийского поэта,
напротив, полагают Данте благочестивым католиком, представления которого
соответствуют духу изначального христианского учения даже в большей степе-
ни, чем догматы католической церкви. К таким, к примеру, относится Р. Генон
(см. Генон 2017). Это в высшей степени спорный вопрос, который в контексте на-
шего исследования не играет никакой роли: для нас, в первую очередь, важно

188



Отношения Бога и творения…

commedia представляет из себя путешествие по вертикальной
иерархии света: начиная с наиболее темных уголков мироздания,
«где солнце молчит», Данте возносится в Эмпирей, где созерцает
Троицу во всем Ее светоносном великолепии: «de l’alta luce che da
sé è vera» (Paradiso 33.54).

В сущности, Данте постулирует изоморфизм иерархии света
и иерархии бытия. В той степени, в которой ее природа светонос-
на, вещь находит свое место в иерархическом порядке существ,
который простирается от низшего уровня конечных существ до
бесконечности, которой является Бог70.

Если мир устроен иерархически (что панентеизм неизбежно
предполагает, ведь вещи в различной степени обладают способ-
ностью быть Ему причастным и отражать Его в своем бытии), то
мы вынуждены рассматривать несколько уровней близости к Бо-
гу. А значит, в этом смысле мыпризнаем Его имманентность. Как
сформулировал Дж. Маццео:

иерархии бытия, истины, красоты, совершенства, действитель-
но, всеобщей ценности, сводятся к иерархии света, восходящей
к самому Первичному Свету, духовному, несотворенному, бо-
жественному, видение которого есть видение всего. Доктрины
о свете, которые мы рассмотрели, являются голыми костями са-
мой важной части вселенной Данте. Плоть и сущность — это
Paradiso71.

Если это так, то оказывается, что креационизм и эманаци-
онизм — лишь метафоры, которые позволяют приблизительно
описать тайну появления мира в доступном человеку ключе (в со-
ответствии с вышеописанной теорией метафоры Анкерсмита).
Иными словами, это весьма приблизительные описания, кото-
рые лишь уподобляются своему предмету в той мере, как низшие
уровни бытия уподобляются высшим. Отсюда следует признание

обнаружить пример последовательной панентеистической доктрины, постро-
енной в контексте христианской метафизики, а не вступать в споры о расхож-
дении с ортодоксией тех или иных частных решений.

70 Mazzeo 1958: 221.
71 Mazzeo 1958: 229.

189



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

наличия некоего единого метафизического поля, которое описы-
вается разными языками, каковыми в данном случае являются
доктрины тех или иных религиозных традиций.

Именно поэтому в задачу данного исследования не входит
прослеживание заимствований идей платоновской философии
христианским экземпляризмом. При обнаружении схожих док-
тринальных решений мы склонны рассматривать получивший-
ся результат как проявление одной и той же идеи в разных ин-
теллектуальных традициях, которое не обязательно должно быть
обусловлено историческим влиянием одного автора на другого.
Здесь мы должны отметить следствие, принятие которого совер-
шенно неотвратимо при признании истинности такой точки зре-
ния: получается, что за внешними философскими или теологи-
ческими формами существует некое метафизическое простран-
ство, проявляющееся в различных философских или религиоз-
ных традициях как в своих формах. Такой позиции придержи-
вались мыслители перенниализма (sophia perennis), полагавшие,
что различные религиозные традиции представляют из себя пу-
ти возвращения к Богу, подобно тому, как на вершину горы ведет
несколько различных путей72 В современных академических кру-
гах эта позиция считается спорной, если не сказать маргиналь-
ной, однако с чисто аналитической точки зрения она оказывается
довольно продуктивной, ведь она, с одной стороны, подчеркива-
ет важность различий традиций в их внешних формах, а с дру-
гой — утверждает возможность постижения некоего более глу-
бокого метафизического ядра различных традиций, говорящих
о проявлении Божества в мире, уподобления мира Творцу и бес-
смертной сущности человека73.

72 Наиболее полным образом эта позиция изложена в книге Ф.Шуона De
l’unité transcendante des religions (Schuon 1948).

73 Стоит отдельно подчеркнуть, что традиция perennial philosophy (перен-
ниализм) говорит о возможности глубинного синтеза метафизики различных
традиций. При этом перенниализм отвергает синкретизм, который состоит во
внешнем сочетании разрозненных элементов, приводящем к фрагментарному
и непоследовательному эклектизму. Синтез же усматривается в единстве прин-

190



Отношения Бога и творения…

Заключение

Швейцарский метафизик австрийского происхождения Ф.Шу-
он писал о том, что в Евангелии от Иоанна содержится «неэлли-
низированная метафизика христианства»74. Это значит, что уче-
ние о Логосе, являющееся Божественным Экземпляром, одновре-
менно трансцендентнымиимманентным, присуще христианско-
му учению как таковому, а не становится результатом смешения
христианской и эллинской культур.

С точки зрения гнозиса, Христос — «Свет мира» — предстает
как всеобщий Интеллект, так же как Логос именуется «Премуд-
ростью Отца». Христос есть как микрокосмический, так и мак-
рокосмический Интеллект: «Был Свет истинный, который про-
свещает всякого человека» (Ин. 1.9). Христос есть Интеллект, пре-
бывающий в нас самих, Интеллект, пронизывающий вселенную,
и, в высшем смысле, Интеллект, укорененный в Боге. Поэтому
можно утверждать, что всякая подлинная истина и всякая муд-
рость восходят к Нему и не связаны с ограничениями време-
ни или пространства. Подобно тому как «и свет во тьме светит,
и тьма не объяла его» (Ин. 1:5), так и Интеллект рассеивает тьму
страстей и заблуждений. Как говорилФомаАквинский: «Бог явля-
ется причиной бытия всех вещей посредством своего ума и воли»
(Contra Gentiles 3.65.3).

Как мы увидели, христианский экземпляризм имеет несколь-
ко внешних отличий от неоплатонического, среди которых— раз-

ципа рассматриваемых вещей—прослеживании того, как они выводятся и зави-
сят от этого принципа. Синтез, таким образом, осуществляется преимуществен-
но изнутри. Разница между синкретизмом и синтезом в рамках философии
перенниализма подробно описана в Генон 2004: 1–2. Можно сказать, что мета-
физика перенниализма разделяет неоплатонический «нисходящий» взгляд на
онтологию: порождая мир, Абсолют создает различные оформленные пути воз-
вращения к Себе, которые в нашем мире представлены различными религиоз-
ными традициями, предоставляющиематериальные, психологические и духов-
ные инструменты для прохождения этого пути, итогом которого должно стать
спасение, то есть определенного рода объединение с Абсолютом. Подробнее об
этом см. Schuon 1948.

74 Schuon 2004: 5.

191



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ные взгляды на отношения между Экземпляром и вещами, ко-
торые его проявляют, на сотворение мира и его иерархическое
устройство. С другой стороны, при более глубоком рассмотрении
этих доктрин мы вынуждены констатировать схожесть в несколь-
кихфундаментальныхмоментах: обе традицииподчеркивают од-
новременную имманентность и трансцендентность Бога, а также
говорят об уподоблении сотворенного сущего своему Божествен-
ному Образцу. Конечно, ни о какой опасности пантеизма не мо-
жет идти и речи. Гораздо более подходящим термином, описыва-
ющим специфику обеих традиций, является панентеизм75, в рам-
ках которого, с одной стороны, преодолеваются сложности, свя-
занные с дуализмом креационизма, а с другой — избегается пан-
теистическая ошибка отождествления Бога с видимым миром.
И если мы отойдем от таких понятий-ярлыков, то сможем уви-
деть множество сходств в доктринах разных традиций, объяснить
наличие которых можно несколькими способами. Один из них —
историцизм, согласно которому сходство идей является либо слу-
чайным, либо обусловленным историческим влиянием предста-
вителей одной традиции на другую. Согласно же иному спосо-
бу объяснения, который разделяется представителями perennial
philosophy, историческое влияние — не определяющий фактор.
Гораздо важнее сами идеи, обитающие в самостоятельном онто-
логическом регионе и проявляющиеся в разных формах, то есть
тех или иных религиозно-философских традициях.

Если вторая модель объяснения может показаться излишне
спекулятивной и оторванной от эмпирического поля, то мы на-
помним, что историцизм тоже является метафизической теори-
ей, ведь как и любая другая модель объяснения, она также осно-

75 Данный термин впервые был употреблен К. Краузе для описания учения,
согласно которому «единое содержит в себе и через себя весь мир» (Krause 1828:
313–314). В дальнейшем он стал использоваться для обозначения метафизиче-
ских систем, в рамках которых утверждается иерархическое устройство мира
и подчеркивается одновременная трансцендентность и имманентность Бога.
Примечательно, что к панентеистической метафизике относят как неоплато-
низм, так и некоторые христианские доктрины, вроде учения св. Григория Па-
ламы (см. Ware 2004).

192



Отношения Бога и творения…

вана на принятии аксиоматического допущения, согласно кото-
рому возникновение тех или иных идей в рассматриваемом об-
ществе всегда обусловлено лишь условиями исторического раз-
вития этого общества. Отличие этих двух метафизических моде-
лей заключается в том, что историцизм основан на грубом ре-
дукционизме, сводя процесс конструирования идей к социально-
политическому фактору76.

Как мы убедились на примере рассмотрения доктрины экзем-
пляризма, мы можем обнаружить сходства между различными
традициями (в данном случае — христианской и неоплатониче-
ской), в рамках которых даются схожие ответы на фундаменталь-
ные вопросы, связанные с сотворением мира, с трансцендентно-
стью и имманентностью Бога, перехода одного во многое, позна-
ния видимого сущего и бытия Абсолюта. Несмотря на то, что воз-
зрения на эти проблемы, как и на сам экземпляризм, у христи-
ан и неоплатоников разнятся, мы можем констатировать нали-
чие некоего общего основания, общих принципов, которые разде-
ляют эти традиции. Среди них — преодоление дуалистического
взгляда на мир, заключающееся в признании наличия связи меж-
ду Богом и эмпирической реальностью, а также наличия опреде-
ленной онтологической иерархии близости к Первопричине.

Если мы откажемся от языка строгих ярлыков, таких как жест-
кое разграничение эманационистской и креационистской мета-
физики, а также забудем об абсурдной опасности пантеизма
в контексте использования словаря эманационизма, то мы уви-
дим фундаментальные сходства доктрин, выстроенных на мани-

76 Весьма примечательно, что даже такой антиплатоник, как Карл Поппер,
пришел к выводу о необходимости допущения автономного онтологического
региона, где существуют идеи. Это неудивительно, ведь в ином случае мы неиз-
бежно редуцируем идеи к социальным, психологическим или иным факторам.
Иными словами, мы приходим к релятивизму, в рамках которого невозможна
формулировка критериев истинности той или иной идеи. Чтобы назвать идею
хотя бы относительно ложной или истинной, необходимо допустить ее авто-
номное существование, ведь в противном случаемынеможем говорить о самих
идеях, а только о полагаемых нами в качестве реально существующих причи-
нах, стоящих за этими идеями (ср. Popper 1972).

193



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

фестационистской и панентеистической основе. Разумеется, на
это можно возразить, что сходства христианского и неоплатони-
ческого экземпляризма и так очевидны. К тому же определение
этих сходств никак не влияет на наличие существенных разногла-
сий между этими традициями. С этим можно было бы согласить-
ся, если не принимать во внимание отношение к тем или иным
богословским утверждениям в рамках самих этих традиций. Мы
видим, что некоторые тезисы, связанные с самыми фундамен-
тальными метафизическими вопросами, вроде сотворения мира,
признаются обеими традициями как приблизительное, адаптиро-
ванное к несовершенному человеческому разуму описание боже-
ственных тайн. Конечно, различия в этих описаниях существен-
ны, однако перед лицом Божественной Истины противоречащие
друг другу тезисы оказываются лишь метафорой, подходящим
описанием невыразимых свершений. Сходства в рассмотренных
нами доктринах, напротив, указывают на наличие в этих тради-
циях схожих незыблемых оснований. Таким образом, можно ска-
зать, что, к примеру, постулирование связи видимого мира и Бо-
жественного Бытия — на чем настаивают обе традиции — являет-
ся в какой-то степени более важным утверждением, чем тезисы,
описывающие природу этой связи. Исходя из этого можно заклю-
чить, что панентеистическая общность христианского и неопла-
тонического экземпляризма оказывается важнее различий меж-
ду эманационизмом и креационизмом в вопросе о сотворении
мира. Иными словами, родство рассмотренных нами типов эк-
земпляризма оказывается фундаментальнее их различий.

В этом легко убедиться, возвратившись к нашему разделу о ме-
тафизике света, в котором мы отмечали, что определенные авто-
ры больше тяготели к пантеизму, в то время как другие — к ду-
ализму. В итоге же оказалось, что между ними не так много раз-
личий, как кажется, и все они стремятся прийти к общему зна-
менателю, сохранив определенное различие между сотворенным
и несотворенным светом, но и показав их связь друг с другом.

194



Отношения Бога и творения…

Еще раз подчеркнем, что нельзя игнорировать очевидные док-
тринальные различия религиозных традиций. Так, основанное
на креационизме христианство будет больше тяготеть к дуализ-
му, в то время как неоплатонизм больше напоминает монисти-
ческую метафизику. При принятии гипотезы sophia perennis мо-
жет показаться, что это означает следующее: традиции в разной
степени соответствуют истинной метафизике, а значит, какие-то
из них оказываются более верными, чем другие. Мы полагаем,
что такое суждение совершенно несправедливо, ведь практиче-
ски любая религиозная традиция полагает в своей основе не толь-
ко набор высказываний о Боге и мире, но также и некий мисти-
ческий элемент, выходящий за рамки аналитических возможно-
стей человека. Кроме того, апофатическое богословие, разделяе-
мое и христианами, и неоплатониками, подчеркивает ограниче-
ние чисто доктринального аспекта, напоминая о том, что к Аб-
солюту в строгом смысле неприменимы никакие сделанные на-
ми утверждения. Таким образом, любая традиция содержит в себе
всю полноту истины, неизбежно подчеркивая в своей проявлен-
ной доктрине лишь некоторые ее образы.

Литература

Brev. = “Breviloquium”, in Bonaventurae Opera omnia, 5.201–291. Ad Clara
Aquas (儀甀aracchi): Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae, 1891.

Hex. = “Collationes in Hexaëmeron”, in Bonaventurae Opera omnia, 5.329–454.
Ad Clara Aquas (儀甀aracchi): Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae,
1891.

I Sent. = “In primum librum Sententiarum Petri Lombardi”, in Bonaventurae
Opera omnia, 1.1–861. Ad Clara Aquas (儀甀aracchi): Ex Typographia
Collegii S. Bonaventurae, 1882–1883.

II Sent. = “In secundum librum Sententiarum Petri Lombardi”, in Bonaventurae
Opera omnia, 2.1–1016. Ad Clara Aquas (儀甀aracchi): Ex Typographia
Collegii S. Bonaventurae, 1885.

Itin. = “Itinerarium mentis in Deum”, in Bonaventurae Opera omnia, 5.295‒316.
Ad Clara Aquas (儀甀aracchi): Ex Typographia Collegii S. Bonaventurae,
1891.

195



Никита Зверев / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Анкерсмит, Ф.Р. (2003), История и тропология: взлет и падение ме-
тафоры. Пер. М. Кукарцева, Е. Коломоец, В. Катаева. М.: Прогресс-
Традиция.

Беневич, Г.И. (2014), “Апперцепция полемики Прокла Диадоха с Плоти-
ном о материи и зле в Corpus Areopagiticum”, ΕΙΝΑΙ 3.1/2: 309–335.

Генон, Р. (2004), Символика креста. Пер. Т. Фадеевой, Ю. Стефанова.
М.: Прогресс-Традиция.

Генон, Р. (2017), Заметки об исламском эзотеризме и даосизме. Эзотеризм
Данте. Пер. Т. Любимовой. М.: Беловодье.

Генон, Р. (2013), Наука чисел. Пер. В. Быстрова. СПб.: Владимир Даль.
Кумарасвами, А.K. (2021), Метафизика. Том 2: Погружение. Пер. Е. Заха-

рова. М.: Тотенбург.
Сидаш, Т.Г. (2004), “Натурфилософия Плотина (часть вторая)”, in Id.

(ред.), Плотин. Эннеады. Третья Эннеада, 46–90. СПб.: Издательство
Олега Абышко.

Шуон, Ф. (2007), Очевидность и тайна: избранные труды Фритьофа Шу-
она. Пер А. Уждавинаса. М.: Номос.

Сабашникова, М.В., пер. (1991), Мейстер Экхарт. Духовные проповеди
и рассуждения. М.: Политиздат.

Aroux, E. (1854), Dante hérétique, révolutionnaire et socialiste. Révélations d’un
catholique sur le Moyen Âge. Paris: Jules Renouard et Cie.

Baeumker, C., ed. (1908), “Liber de intelligentiis”, in Id., Witelo, ein Philosoph
undNaturforscher des XIII. Jahrhunderts, 1–126. Münster: Aschendor昀昀sche
Buchhandlung.

Baeumker, C., (1924), “Zur Frage nach Abfassungszeit und Verfasser des
irrtümlich Witelo zugeschriebenen Liber de intelligentiis”, Miscellanea
Francesco Ehrle 1: 87–102.

Bougerol, J.G. (1969), “Saint Bonaventure et la Hiérarchie dionysienne”,
Archives d’histoire doctrinale et li琀琀éraire du Moyen Âge 36: 131–167.

Bougerol, J.G. (1969), Lexique saint Bonaventure. Paris: Éditions Franciscaines.
Bowman, L.J. (1975), “吀栀e Cosmic Exemplarism of Bonaventure”, 吀栀e Journal

of Religion 55.2: 181–198.
Coomaraswamy, A.K. (1940), 吀栀e Nature of Medieval Art. Boston: Museum of

Fine Arts.
De Bruyne, E. (1946), Études d’esthétique médiévale. Brugge: De Tempel.
Gerken, A. (1970), La théologie du Verbe: La relation entre l’Incarnation et la

Сréation selon S. Bonaventure. Paris: Éditions Franciscaines.
Gilson, E. (1965),吀栀e Philosophy of St. Bonaventure. Translated by I. Trethowan

and F.J. Sheed. Paterson, NJ: St. Anthony Guild Press.

196



Отношения Бога и творения…

Krause, K. Chr. F. (1828), Vorlesungen über das System der Philosophie. Gö琀琀in-
gen: In Commission der Dieterich’schen Buchhandlung.

Mazzeo, J. A. (1958), “Light Metaphysics, Dante’s Convivio and the Le琀琀er to
Can Grande Della Scala”, Traditio 14: 191–229.

Popperб K.R. (1972), Objective Knowledge. An Evolutionary Approach. Ox-
ford: Clarendon Press. 儀甀int, J.; Largier, N., eds. (2002), Meister Eckhart.
Werke I. Frankfurt am Main: Deutsche Klassiker Verlag.

Radde-Gallwitz, A. (2009), Basil of Caesarea, Gregory of Nyssa, and the Trans-
formation of Divine Simplicity. Oxford University Press.

Rist, J.M. (1964), “Mysticism and Transcendence in Later Neoplatonism”, Her-
mes 92.2: 213–225.

Schuon, F. (1948), De l’unité transcendante des religions. Paris: Gallimard.
Schuon, F. (2004), 吀栀e Fullness of God: Frithjof Schuon on Christianity. Trans-

lated by M. Perry et al. Bloomington, IN: World Wisdom.
Shaefer, A. (1960), “吀栀e Position and Function of Man in the Created World

according to Bonaventure”, Franciscan Studies 20.3/4: 261–316.
Squadrani, I., ed. (1932), “Tractatus de luce Fr. Bartolomaei de Bononia”, Anto-

nianum 7.4: 201–238, 337–376, 465–487.
Ware, K. (1977), “吀栀e Debate about Palamism”, Eastern Churches Review:

A Journal of Eastern Christendom 9.1/2: 43–63.
Ware, K. (2004), “God Immanent yet Transcendent: 吀栀e Divine Energies ac-

cording to Saint Gregory Palamas”, in Ph. Clayton and A. Peacocke (eds.),
In Whom We Live and Move and Have Our Being: Panentheistic Re昀氀ec-
tions on God’s Presence in a Scienti昀椀c World, 157–168. Grand Rapids, MI:
Wm. B. Eerdmans Publishing Co.

Wear, S. K. (2022), 吀栀e Oxford Handbook of Dionysius the Areopagite. Oxford
University Press.

Zava琀琀ero, I. (2022), “At the Origins of Franciscan Exemplarism. Introductory
Remarks”, Flumen Sapientiae 20.8: 9–21.


