
Илья Гурьянов

De divino furore Марсилио Фичино:
перевод, контекст, истолкование*

Ilya GuRyanov
De divino fuRoRe of MaRsilio Ficino: A TRanslation, Context, InteRpRetation

AbstRact. 吀栀e article proposes a new perspective on Marsilio Ficino’s epistle De
divino furore (1457), viewing it as a key text for understanding the genesis of Fi-
cino’s philosophical identity. It analyzes the strengths and weaknesses of existing
approaches to conceptualizing his project of reviving Plato’s philosophy. Against the
backdrop of discussing the epistle’s dating and Ficino’s early career and in昀氀uences,
the advantages of considering this work within the context of humanist epistolary cul-
ture are demonstrated. 吀栀e communicative pragmatics of the text are reconstructed,
showing it was wri琀琀en not as a systematic short treatise but as a rhetorical response
to Peregrino Agli’s request for help in gaining the Medici patronage. By employing
a serio-comic discourse common in humanist circles, Ficino “inverts” the motifs and
images from the le琀琀er he received and gradually creates, based on them, an intricate
yet consistent philosophical text dedicated to the ways of a琀琀aining truth in cognition
and creativity. 吀栀e article demonstrates how Ficino, relying on Leonardo Bruni’s frag-
mentary translation of Plato’s Phaedrus and philosophical authors such as Cicero and
Macrobius, constructs his own doctrine of the four kinds of “frenzy” (furor), saturat-
ing it with scholastic terminology and natural philosophical ideas. It explains in detail
how this doctrine resembles and di昀昀ers from Plato’s corresponding teaching. 吀栀e ar-
ticle shows that it is precisely in this early and seemingly marginal text, born of the
contingent event of correspondence, that a fateful transformation occurs in Ficino’s
thinking: the “rhetorical persona” of Plato begins to take hold of the Florentine, grant-
ing him a gradual awareness of his philosophical “mission” and the means for its real-
ization. 吀栀us, the study demonstrates how philosophical identity is born not from the
systematic exposition of doctrines but from rhetorical practices and the performative
assimilation of tradition. As an appendix, a commented Russian translation of Ficino’s

© И.Г. Гурьянов (Москва). ilgur@yandex.ru. Президентская академия; Россий-
ский государственный гуманитарный университет; Балтийский федеральный
университет имени И. Канта.
Платоновские исследования / Platonic Investigations 23.2 (2025) DOI: 10.25985/PI.23.2.09

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда
№ 24-18-00980 в БФУ имени И. Канта, h琀琀ps://rscf.ru/project/24-18-00980/.

198



De divino furore Марсилио Фичино…

epistle De divino furore, as well as the prose part and the fragment of the poetic part
of Agli’s le琀琀er are provided.
KeywoRds: Marsilio Ficino, furor, natural philosophy, soul, rhetorical persona.

Дело платонической философии, завораживающим образом
обнаруживающее себя под разными обликами вплоть до совре-
менности1, плохо сочетается с догматической серьезностью эпи-
гона и приспособленчеством ритора, тонко улавливающего на-
строение и потребности властных инстанций, — теми порока-
ми души, проявление которых по методическим соображени-
ям ищут и находят «в глубоко вторичных писаниях»2 Марси-
лио Фичино (1433–1499). Однако сама линия подозрения в дис-
курсе исследований, посвященных одному из родоначальников
ренессансного платонизма, появляется, разумеется, не случайно:
она призвана дать «понятный» (соответствующий схемам совре-
менной эпистемы) ответ на вопрос, зачем изучать его сейчас.
Ссылки на то, что Фичино прочно вписан в культурный и ин-
теллектуальный ландшафт Возрождения, и, следовательно, его
точное понимание должно учитывать результаты литературно-
теоретической работы флорентийца, весьма убедительны и не
нуждаются в специальномпредъявлении; но всё же такой ход рас-
суждения, быть может, не вполне осознанно отказывает Фичино

1 О том, что дело платонической философии — это участие в «революци-
ях», понимаемых буквально как круговращения мировой души, и понятии ри-
торической персоны Платона, которое позволяет охватить многообразие обли-
ков платонической традиции, см. Шалагинов, Гурьянов 2025.

2 Иванова 2007b: 371 — сказано с полемическими целями. На заре становле-
ния Renaissance studies П.О. Кристеллер предложил проведенное с неокантиан-
ской дотошностью различениемежду «независимостью» (independence) и «ори-
гинальностью» (originality) философской мысли Возрождения: так, например,
первое характеризует и Фичино, и Пико делла Мирандола, второе — только Пи-
ко (Kristeller 1943: 5–6, см. также Rubini 2014: 330–334). Однако современное со-
стояние исследований наследия Фичино и его рецепции едва ли поддерживает
актуальность этого различения; в частности, стало понятно, что декларируемое
флорентийцем стремление явить миру Platonem redivivum не мешает формули-
рованию вполне инновационных теорий и разработке собственных концептов
(например, в сфере натурфилософии, см. Гурьянов 2023a).

199



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

в праве быть нашим философским собеседником. Проще говоря,
ренессансное искусство признается эстетически значимым и се-
годня, а несомненно повлиявшая на него философскаямысль, как
пишет Джеймс Хэнкинс, если чем и привлекательна для исследо-
вателей, то лишь своей «необычностью и странностью»3.

В то же время ясный ответ на поставленный вопрос обогащает
философскую герменевтику текстов Фичино, внося важнейший
вклад в понимание того целого, в свете которого обретают смысл
отдельные их части: не только получившие широкое хождение
концепты и образы ренессансного платонизма, но также формы
апелляции к традиции и современникам, ирония, перформативы
и многое другое. Это особенно уместно, когда речь идет об ис-
толковании произведений, вызывающих у исследователей пред-
сказуемое подозрение: небольших, неглавных, незрелых, напи-
санных по случаю — в общем, несущих на себе какие-либо сле-
ды интеллектуального «несовершенства». К таковым относится
обращенное к Перегрино Альи послание Фичино «О божествен-
ном неистовстве» (De divino furuore, 1457), традиционно рассмат-
ривающееся как философский трактат малой формы4. Несмотря
на большое число рукописей, свидетельствующих о несомнен-
ном успехе этого небольшого произведения среди современни-
ков, уже в момент его публикации части из них было известно,
что Фичино не был в достаточной мере знаком с оригинальны-
ми диалогами Платона, как того требовала гуманистическая доб-
росовестность, и что, излагая платоническое учение о разных ви-
дах душевной μανία, флорентиец опирался на фрагментарный ла-
тинский перевод диалога «Федр», выполненный за несколько де-
сятилетий до этого гуманистом Леонардо Бруни (1370–1444)5. Да
и стоит ли внимательно вчитываться в пересказ некогда забро-
шенного перевода, если сейчас можно и без этих посредников

3 Hankins 2007a: 339–340.
4 Я скорректировал свой перевод понятия furor в Гурьянов 2023, согласив-

шись с аргументами в Гараджа 2025: 264, 266. Так же передает название посла-
ния и Кудрявцев 2018.

5 Gentile 1983: 33–38, Pe琀琀rone 2024: 53–55.

200



De divino furore Марсилио Фичино…

обратиться к самому Платону? Я полагаю, что актуальность этого
послания Фичино, коль скоро сами апелляции к Платону в фило-
софии ее до сих пор сохраняют, — в демонстрации того, как ста-
новятсяфилософами-платониками. Выбор адресата, структура ар-
гументации и некоторые ее детали, а также общая интеллекту-
альная подготовка Фичино к моменту написания послания (пре-
имущественно схоластическая, хотя и включавшая в себя элемен-
ты гуманистической учености)6 — слишком многое указывает на
то, что исходно оно задумывалось не столько как программное
произведение, сколько как компактное и риторически убедитель-
ное свидетельство всеобъемлющей эрудиции автора. А парафраз
перевода «Федра», прозябающего без благосклонного внимания
ученых кругов к тому моменту уже более 30 лет, был лишь одним
из элементов этого замысла7. Однако такого контингентного со-
прикосновения с платонической традицией оказалась достаточ-
но, чтобы Платон — подобно благому даймону или, говоря сло-
вами Дени Робишо, в качестве риторической персоны — овладел
Фичино, а он, в свою очередь, нашел достаточно сил для освоения
открывшихся в этом уделе возможностей8.

Было бы наивным полагать, что поиск достаточно продуктив-
ной общей рамки для истолкования текстов Фичино в перспекти-

6 Hankins 1990: 271–272.
7 См. в Pe琀琀rone 2024: 53–54 слова гуманиста и генерала ордена камальдулов

Амброджо Траверсари о переводе Бруни, которые, вероятнее всего, характери-
зуют не само качество перевода, а указывают на предосудительность содержа-
ния диалога Платона. Иванова 2007a: 171 отмечает, что, судя по переписке, сам
Бруни гордился своей работой.

8 Robichaud 2018b: 16–23. Примечательно, что сам Фичино спустя много лет
благосклонно относился к посланию «О божественном неистовстве», чего нель-
зя сказать о всех его ранних сочинениях, в том числе посвященных платониче-
ской философии: примером может служить «несохранившийся» трактат «На-
ставления в платоновской науке» (Institutiones ad Platonicam disciplinam), см. Куд-
рявцев 2018: 34–37, 186, 259. Кроме того, Dell’Oro 2018: 10, n. 12 указывает на сход-
ство некоторых структурных элементов и риторики этого раннего послания
флорентийца с гораздо более поздними (то есть в каком-то смысле оно стало
моделью).

201



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ве его философского дела предпринимается здесь впервые9. Ши-
роко известно, что флорентиец искал и получал покровительство
не только семейства Медичи, но и других сильных мира сего
во Флоренции и за ее пределами10. Одно это может спровоци-
ровать редукционистское рассмотрение его философии как все-
го лишь средства для достижения прагматических целей, легко
представимых современным целерациональным субъектом11. По-
казательно, что пишет о характере Фичино Эудженио Гарен, на-
зывая флорентийца первым по-настоящему заметным придвор-
ным философом, «готовым на любую лесть в адрес своих могу-
щественных покровителей», которые, в свою очередь, использу-
ют его «не только для придания блеска собственному дому, но
также, без сомнения, для тонких целей политической пропаган-
ды»12. Эта теперь уже классическая статья посвящена, однако,
не столько критике Фичино, сколько выявлению его интеллек-
туальных заслуг, и содержит прямой призыв к исследователям
«проследить, наконец, во всех аспектах его неявный и отдален-
ный вклад» в европейскую культуру и философию13. Этот тезис
вводится через пару эффектных, но небесспорных оппозиций:

9 Я оставлю за пределами рассмотрения самые ранние «научные» подходы
к этой задаче, а также замену поиска философского дела Фичино более скром-
ным обсуждением отдельных его «эпистемических добродетелей» (в смыс-
ле Л. Дастон и П. Галисона, см. Плешков, Сурман 2021), близких определенно-
му типу современных ученых. Так, например, Robichaud 2018a: 185 критикует
филологов-классиков XIX в. за то, что при работе с ренессансными авторами
они стремились «составить генеалогию собственных дисциплин и очертить
эпистемологические основания учености» вместо того, чтобы изучать их про-
изведения «ради их собственных достоинств (merits)». Он же в другой рабо-
те (Robichaud 2017) показывает, что, хотя многочисленные переводы Фичино
с древнегреческого языка в целом далеко отстоят от принятых теперь академи-
ческих стандартов, флорентиец всё же занимался какой-никакой эмендацией
имевшихся в его распоряжении рукописей — например, «Эннеад» Плотина.

10 Кудрявцев 2018: 180–248 дает, вероятно, наиболее полный перечень исто-
рических свидетельств об этом.

11 Ср. с рассуждением в Иванова 2007b: 369–370.
12 Garin 1951: 291, 296–298.
13 Garin 1951: 300. Примечательно, что, цитируя слова о характере Фичино из

статьи Гарена, Кудрявцев 2018: 216 вовсе не упоминает, в чем ее основной пафос.

202



De divino furore Марсилио Фичино…

«слабости негероического характера» Фичино противопоставля-
ются, с одной стороны, сдержанности, принципиальности и вы-
сокой культуре (особенно в области моральных и политических
наук) представителей первого флорентийского гуманизма, учив-
ших молодежь достоинствам гражданской жизни14; а с другой —
искупающей эти слабости «искренности духовного томления»
(sincerità di un tormento spirituale) Фичино, которое и возвеличи-
вает почерпнутые им из традиции абстрактные рассуждения до
поэтически выраженной любви к Богу, возвращающей к Нему
и дающей подлинное знание всех вещей15. По-видимому, Гарен
стремится расщепить дискурс Фичино на то, что следует читать
в критико-социологической оптике, показывающей вовсе не ком-
плементарный образ флорентийца, и то, что имеет философско-
поэтическое значение в свете последующей истории науки, ре-
лигиозной мысли и культуры в целом. Если мы исходим из ново-
европейского представления о тождестве личности, то перед на-
ми возникает трагически расколотый субъект16, который, являясь
«узлом, связывающим брачными узами» высшие и низшие уров-
ни мироздания17, способен улавливать и отражать в своей душе
смыслы каждого из них; но так, что — в случае с Фичино — опыт
восхождения к божественному никак не преобразует его житей-
ские поступки и характер отношений с ближними (вопреки мо-
дели философского преображения, описанной Платоном в зна-
менитой аллегории пещеры). Получается парадоксальная ситу-
ация: Фичино обогатил европейскую культуру (например, внес
свой вклад в «идеал религиозной терпимости, мира между наро-
дами разной веры»)18, преобразил ее, но не самого себя (с атрибу-

14 Garin 1951: 290. Гарен отмечает, что в этом деле правящий класс флорентий-
ской коммуны опирался на «Никомахову этику» и «Политику» Аристотеля.

15 Ibid.
16 О том, что Гарен программным образом призывал изучать ренессансную

философию, чтобы постичь «живую личность», стоящую за текстами, см. Rubini
2014: 228–231.

17 Garin 1951: 299.
18 Garin 1951: 300–301.

203



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ции флорентийцу «беспринципных» инвектив, написанных им
на исходе жизни против уже казненного по религиозным моти-
вам Савонаролы, и начинается обсуждение «характера» Фичино).

В данной статье, как и во многих других работах, Гарен по-
следовательно противопоставляет Фичино фигуре, по его мне-
нию, во всех отношениях более достойной и целостной — Пи-
ко19. Однако он вполне ясно формулирует свой ответ на вопрос,
зачем изучать Фичино, — ответ, аккуратно развивающий на ба-
зе историко-филологически фундированной интерпретации тек-
стов (не боящейся указать на противоречия, но и не абсолютизи-
рующей их) идеи, близкие экзистенциализму20. Этот ответ хоро-
шо дополняется тем, что Гарен в чуть более ранней работе гово-
рит о вневременной (экзистенциальной) привлекательности об-
ращения к платонической философии:

Если Аристотель был школьным философом, философом опре-
деленной точности понятий, то Платон был учителем тех, кто не
был удовлетворен мирскими вещами, исследователей, осознаю-
щих красоту бесконечного изыскания, потому что цель его одно-
временно повсюду и нигде. Платон был светом для тех неспокой-
ных душ, которые узнавали в нем свое собственное беспокойство;
тех душ, чья жажда была неутолима. Противопоставляющие се-
бя (dissidenti) любой общепринятой культуре, любой угнетающей
власти, алчущие бога, который не являлся бы лишь чистым по-
нятием, — это те, кто всегда находил поддержку в Платоне ⟨…⟩
Платонизм, таким образом, был неудовлетворенностью система-
ми, был знанием, что цель пребывает за всяким пределом и всё
же всегда достигнута, в совершенстве нами познана и всегда про-
должает действовать; что ответ на вечные вопросы — в постанов-
ке перед собой тех же вопросов. Вот почему Кватроченто ⟨…⟩ жи-
19 Rubini 2014: 243–248.
20 Rubini 2014: 234. При всём при том Р. Рубини обращает пристальное вни-

мание на «грамшизм» Гарена, а именно: его стремление использовать истори-
ческие исследования для политически мотивированного «удержания вместе»
разрозненных элементов итальянской интеллектуальной традиции в сложный
послевоенный период (Ibid.: 285–291). Это хорошо объясняет акценты в статье
Garin 1951 на таких ценностно нагруженных (для послевоенного читателя) по-
нятиях Фичино, как гармония, любовь и красота.

204



De divino furore Марсилио Фичино…

ло платонизмом; не строительством систем, но бдительным чув-
ством жизни, духа, божественного21.

Итак, я полагаю, что значение работы Гарена — в серьезности
постановки вопроса о том, что в целом представляет собой ренес-
сансный платонизм для нас как для исследователей, обращаю-
щихся к нему из перспективы современности, и как это понима-
ние преломляется в изучении интеллектуального наследияФичи-
но в частности22. Однако предлагаемые Гареном концептуальные
решения, подготавливающие пусть даже предварительный ответ
на него, нельзя признать удовлетворительными, на что явным
образом указывает описанный выше парадокс. Уверенная инсти-
туционализация studi del Rinascimento во второй половине XX в.
во многом скрыла остроту вопроса, важного для Гарена и других
выдающихся исследователей его поколения23, за россыпью более
специальных дискуссий, опирающихся на постоянно расширяю-
щееся поле историко-филологических фактов. К их числу, напри-
мер, можно отнести вопрос об отношенияхФичино с представите-
лями семейства Медичи: была ли между ними «подлинная» фи-
лософская дружба, или же только отношения расчетливого пат-
ронажа, или же, напротив, Фичино был более или менее скры-
тым «диссидентом», оппонирующим, когда только это возмож-
но, тиранической власти фактически единоличных правителей
Флоренции24. По моему разумению, слабыми сторонами концеп-
ции Гарена с точки зрения ее использования в качестве герменев-
тической рамки для исследования конкретных текстов Фичино
являются: 1) постулирование универсального характера экзистен-
циальных переживаний, вследствие чего философское значение
признается только за теми утверждениями флорентийца, с кото-

21 Garin 1942: 22. Ср. Rubini 2014: 242–243.
22 Ср. попытку реконструкции схожего вопроса с опорой на работы Фуко

в Гурьянов 2023b.
23 См., например, Rubini 2014: 307–343, который анализирует сложный фило-

софскийфонмотивов Кристеллера при исследовании ренессансной философии
и Фичино в частности.

24 Кудрявцев 2018: 214–226.

205



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

рыми может отождествиться то ли сам Гарен, то ли некий иде-
альный субъект25; 2) подозрение к коммуникативной прагматике
высказываний Фичино. Иначе говоря, произведения последнего
предстают в этом свете разговором с самим собой, в котором цен-
ны лишь проблески вечных истин, да и те присутствуют в дис-
курсе Фичино самодовлеющим образом и не оказывают никакого
преобразующего воздействия ни на него, ни на окружающих.

Иной образ философского дела флорентийца можно обнару-
жить в исследованиях другого выдающегося специалиста по Воз-
рождению — Джеймса Хэнкинса. Он пишет, что целью осуществ-
ленного Фичино возрождения учения Платона было не «уедине-
ние в метафизических размышлениях» или же «бегство из горо-
да людей», но — поскольку самому флорентийцу было привыч-
но мыслить в медицинских терминах — врачевание духовных
и политических недугов современного ему общества26. Платони-
ческая философия была для него двусторонней связью, соединя-
ющей веру с разумом и мудрость с властью, подобно тому как
дух (spiritus), пронизывая всё мироздание, удерживает вместе на-
шу душу и тело. Однако чтобы использовать целительную силу

25 Это особенно странно на фоне того, что субъект философии Фичино опи-
сывается Гареном как трагически расколотый, но ее значение полагается вне-
временным вследствие выраженных в ней «гуманистических» ценностей. Та-
ким образом воспроизводится старая аргументативная уловка, предлагающая
вместо исследования неизвестного искать там, где светло: или Гарен с опоройна
свой научный авторитет раз и навсегда отделяет существенное от несуществен-
ного в дискурсе Фичино, или же эту операцию производит любой «квалифици-
рованный» читатель флорентийца — в обоих случаях достоверность экзистен-
циального переживания неких (очевидно, исторически неизменных) ценно-
стей служит достаточным условием для обнаружения того же самого в текстах
XV в. В защиту Гарена можно было бы сказать, что на своих современников, как
показывает Рубини, он смотрит вполне критически; что он убеждает их читать
Фичино (а лучше Пико) именно для того, чтобы в них утвердилось более «под-
линное» понимание гармонии, любви и красоты. Но всё равно речь идет о ре-
конструкции «вечного платонизма», а не о созидании нового внутри платони-
ческой традиции. Иерархия итальянских философов, выстраиваемая Гареном,
как раз и определяется тем, насколько каждый их них близок к вневременному
идеалу философского субъекта.

26 Hankins 1990: 296.

206



De divino furore Марсилио Фичино…

произведений Платона, Фичино нужно было сначала сделать их
приемлемыми не только для своих учеников, но и для религиоз-
ных и политических властей, уважительное общение с которыми
было частью коммуникативной прагматики его дискурса. Иссле-
дователь полагает, что эти потребности явно в значительной сте-
пени определяли форму и многие отличительные черты интер-
претации Платона, предложенной Фичино27. Работа флорентий-
ца была не только многолетней, но и многоаспектной, предпола-
гающей обращение к широкому спектру ученых жанров и спосо-
бов аргументации, поскольку простого перевода на латынь тек-
стов Платона и самых видных философов-платоников было недо-
статочно для достижения поставленной цели. Подход Хэнкинса
(в отличие от подхода Гарена) позволяет исследовать не отдель-
ные прозрения в философии Фичино, имеющие некое «вневре-
менное» значение, но ее дискурсивное становление и разверты-
вание в ландшафте знания эпохи, имеющего множество двусто-
ронних связей с социально-политическими процессами28. Одна-

27 Hankins 1990: 359.
28 К этому подходу в целом можно отнести самое пространное исследова-

ние интеллектуальной биографии Фичино на русском языке: Кудрявцев 2018.
Ср. Ibid.: 217–218: «Фичино, точно улавливая настроения эпохи, формулировал
новые культурные и нравственные ориентиры, которых старались держаться
Медичи, заботясь об укреплении своего престижа и первенствующего положе-
ния во Флоренции. Что же касается связей Фичино с людьми, принявшими уча-
стие в заговоре Пацци, то объяснение им следует искать не в переходе в скры-
тую фронду к режиму Медичи, — ибо эти связи имели давнюю историю — а во
вполне понятном желании гуманиста, нуждавшегося в поддержке, расширить
круг тех, кто мог бы, если не прямо ему покровительствовать и помогать, то,
по крайней мере, с сочувствием и вниманием отнестись к делу, которому он
посвящал жизнь и которым хотел просветить и облагодетельствовать современ-
ников»; Ibid. 185: «И хотя в более поздних воспоминанияхФичино отводил имен-
но Козимо решающую роль в своем выборе в пользу платонизма, с гораздо
большей уверенностью следует предположить, что первоначальный импульс
к занятиям „платонической наукой“, определивший в дальнейшем его судьбу,
исходил не от Медичи, а от флорентийских гуманистов, в среде которых как
раз в 50-е гг. XV в. заметно оживление интереса к Платону». Таким образом,
О.Ф. Кудрявцев дает только «внешнее» историко-социологическое объяснение
интеллектуальной работе молодого Фичино, не обсуждая детально, что́ имен-

207



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ко и у него, на мой взгляд, есть слепое пятно. Это вопрос о начале
философского движения Фичино, в котором он создал свою вер-
сию ренессансного платонизма и сам сделался платоником.

Сам Хэнкинс пишет, что платонизм не был первым интел-
лектуальным импульсом, побудившим Фичино к ученым заня-
тиям. Впервые он должен был серьезно соприкоснуться с фило-
софией в университетском контексте около 1451 года, и как сту-
дент флорентиец «был погружен в мир схоластики» вплоть до
1458 года29. Исследователь особо подчеркивает, что терминология
и стиль аргументации Фичино были навсегда сформированы его
схоластическим образованием. Кроме того, хорошо задокументи-
ровано, что в эти же годы флорентиец активно читал Лукреция
и интересовался эпикурейской философией30. К 1458 г. Фичино
еще не знал греческого языка, хотя и предпринял безуспешную
попытку самостоятельно выучить его в подростковом возрасте,
а сама возможность читать Платона в оригинале и переводить
его — конститутивный момент поставленной флорентийцем це-
ли31. Когда же он «наконец-то открыл» свою «духовную миссию»
по возрождению учения Платона, его дискурс начал определять-
ся более или менее выраженным неприятием схоластики и иных
форм «интегрального аристотелизма», а комплементарные эпи-
куреизму произведения флорентийца, по-видимому, были имже
и уничтожены (хотя элементы восходящей к ним аргументации
продолжали использоваться). Я полагаю, что эта схема, описыва-
ющая амбивалентное отношение Фичино к схоластике и эпикуре-
изму, верна и подходит для многих исследований. Однако имен-
но в случае истолкования послания «О божественном неистов-
стве» остается непроясненным: открыл ли уже Фичино, присту-
пая к его написанию, свою «духовную миссию»?

В свете поставленного вопроса чрезвычайно важно верно про-
извести датировку произведения, показав, что оно укладывает-

но в платоническом дискурсе его захватило. Но между интересами окружения
флорентийца и его обретением «миссии» есть достойный исследования зазор.

29 Hankins 1990: 271–272.
30 Gentile 2013, Кудрявцев 2018: 41–42.
31 Hankins 1990: 270.

208



De divino furore Марсилио Фичино…

ся в хронологические рамки периода, когда, по собственному
же суждению Хэнкинса, Фичино пребывал в «мирах», в извест-
ном смысле альтернативных платонизму. В прижизненном editio
princeps «Посланий» («Epistolae», 1495) флорентийца стоит дата:
декабрьские календы 1457 г. Я согласен с весьма развернуто аргу-
ментированным утверждением Себастьяно Джентиле, что нет ос-
нований считать эту дату послания ошибочной32. Последняя ги-
потеза впервые была выдвинута классиком фичиноведения Рай-
моном Марселем, предположившим, что вследствие ошибки пе-
реписчика число mcccclxii (т.е. 1462) превратилось в mcccclvii
(т.е. 1457)33. И в силу авторитета исследователя «альтернатив-
ная» более поздняя датировка до сих пор продолжает упоминать-
ся в научных работах34. Однако все попытки Марселя провести
безальтернативные текстологические параллели между послани-
ем «О божественном неистовстве» и текстами (относящимися

32 Gentile 1983: 35. С ним согласны Dell’Oro 2018: 7, Кудрявцев 2018: 38, n. 58,
а также Berti 2012: 52 — исследователь рукописей Фичино, что́, на мой взгляд,
очень важно.

33 Marcel: 1956, 215–218. Возможно, на Марселя повлияло небольшое биогра-
фическое исследование Flamini 1893, специально посвященное Перегрино Альи.
В частности, там утверждается, что, обращаясь к Фичино с просьбой заручиться
для него покровительством Медичи, Перегрино не мог бы не упомянуть своего
прославленного деда Бернардо ди Аламанно (ум. 1461), который сам был из это-
го рода, если бы тот еще был жив (Ibid.: 15). Кроме того, в стихах Альи говорится
о трех его сестрах, но в 1457 г., согласно имущественной декларации его отца, их
было только две, а третья родилась в 1460 г. (Ibid.). Это наблюдение представля-
ется мне наиболее весомым из всех, но оно требует соотнесения с какими-то со-
временными исследованиями истории семейства Альи, которые мне неизвест-
ны. Впрочем, Фламини отмечает, что в стихах Перегрино есть вымышленные
детали и краски очевидно сгущены, однако это не мешает исследователю дати-
ровать сам эпизод его переписки с Фичино 1462 годом.

34 Гараджа 2025: 264 ссылается на Hanegraa昀昀 2010: 557, n. 20, который по непо-
нятной причине вовсе не упоминает исследованиеGentile 1983 (и, на мой взгляд,
одно лишь это должно вызвать большое недоверие к работе нидерландского ис-
следователя). Doel 2022: 78–79 пересказывает суть полемики Марселя и Дженти-
ле, не занимая ни одну из сторон. Таким образом, за почти что 70 лет изучения
рукописного наследия Фичино не было найдено никаких дополнительных ар-
гументов в пользу гипотезы Марселя, а возражения, выдвинутые против нее
Джентиле, не были опровергнуты.

209



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

к Corpus Hermeticum и орфическим гимнам), которые не могли
быть известны Фичино в 1457 г., были убедительно опровергнуты
Джентиле посредством демонстрации альтернатив. И напротив,
никто их тех, кто поддерживает датировку Марселя, не смог убе-
дительным образом объяснить, откуда в послании Фичино «О на-
слаждении» (De voluptate), датированном 30 декабря 1457 г., появи-
лись не только многочисленные содержательные параллели с по-
сланием «О божественном неистовстве», но и прямое упомина-
ние последнего. Даже если какой-то переписчик имог ошибиться
в римских цифрах, то как мог сам Фичино поместить его в первую
книгу прижизненного издания «Посланий», содержащую произ-
ведения, созданные в 1456–1457 гг., а не позднее?35 Ведь в духе ги-
перкритицизма Марсель предполагает именно ошибку перепис-
чика, а не сознательную мистификацию со стороны Фичино (для
которой, впрочем, в данном случае тоже нет никаких объясне-
ний). Еще одним косвенным аргументом в пользу 1457 г. может
быть юный возраст Перегрино Альи — адресата послания, на ко-
тором акцентирует внимание Фичино в самом его начале.

В исследовательской литературе сложилась отчетливая тен-
денция воспринимать послание «О божественном неистовстве»
как трактат малой формы. На это, безусловно, повлияло и то, как
его позиционировал сам Фичино (в прижизненном editio princeps
«Посланий» приводятся только произведения флорентийца, как
если бы их следовало рассматривать в отношении друг к дру-
гу, но без учета полученных им писем), и то, как воспринимали
текст современники, переписывая его почти всегда без послания
Альи. Однако, по моему разумению, подобное отбрасывание кон-
текста лишает нас доступа в дискурсивную лабораторию Фичи-
но — мешает пониманию не только отдельных деталей философ-
ского текста (выбора формулировок, образов и имплицитных от-
сылок), но и общей его интонации. Ведь, как было показано выше,
к моменту его написания у флорентийца еще не было достаточ-
ных оснований, чтобы позиционировать себя в качестве того, кто

35 Ее богатая рукописная традиция обстоятельно исследована в критическом
издании Gentile 1990: 183–284.

210



De divino furore Марсилио Фичино…

возрождает учение Платона с целью сделать свою душу и своих
современников «более здоровыми»36. Откуда же он берет силы
и право говорить о сложной и вовсе не общеизвестной философ-
ской теме, если не из самой коммуникативной ситуации перепис-
ки «по случаю»?

Благодаря единственной сохранившейся рукописи мы зна-
ем, что письмо Перегрино состояло из (меньшей) прозаической
и пространной поэтической части37. Общий тон первой из них та-
ков: Альи жалуется Фичино на постигшие его невзгоды, включая
телесные и душевные недуги (не потому ли с ним встречался ле-
карь — отец Фичино?), и говорит, что излитая им в ночных стихах,
обращенных к старшему другу, боль (dolorem) принесет ему об-
легчение. Учитывая обстоятельства, Перегрино полагает, что Фи-
чино не будет искать в этих стихах проявлений «ни природно-
го дарования, ни искусства» (nec in iis ingenium et artem requires);
их излил из себя за чрезвычайно короткое время его «расстроен-
ный ум» (perturbatus animus) и после ему не достало сил довести
их до совершенства. В поэтической же части Альи — пространно
и образно, но не всегда ясно — говорит о причинах его несчастий,
сетует на свой век, в который искусства нищенствуют, и, разуме-
ется, всячески превозносит адресата послания и его возможности
снискать для друга благосклонность «сиятельного рода». Намеки
на семейство Медичи, впрочем, вполне прозрачны, ведь Перегри-
но прямо пишет, что из этого рода происходит его мать (ex illa
gente creata parens). Если говорить о литературных достоинствах
текста, то я полагаю, что стихи Перегрино, написанные элегиче-
ским дистихом, скорее курьезны, чем блестящи. Дело не только
в их гипертрофированной, но не слишком уж ученой (по меркам

36 Не потому ли написанные Фичино ранее «Наставления в платоновской
науке» не имели успеха среди современников, что это был трактат? Мы мало
знаем о его содержании, но даже на основании жанровой принадлежности про-
изведения можно сказать, что оно имело совсем другую интонацию: настави-
тельную, школьную, индоктринирующую в «готовое» знание или же философ-
скую «систему» — в общем, схоластическую. О реакции некоторых значимых
для Фичино современников на «Наставления» см. Gentile 1983: 33–34.

37 См. Приложение 2.

211



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

гуманистов) образности и рыхлой композиции, но и в речевых
ошибках. При всём при том я полагаю, что у письма юного друга
Фичино есть вполне считываемое последним ироническое изме-
рение. Во-первых, все описываемые Альи с помощью гипертро-
фированных образов страдания должны объяснить, почему он
«столь долго» не писал Фичино. Во-вторых, даже если поиск Пере-
грино покровительства— вполне насущнаяжизненная задача, он,
в конечном счете, риторически «превращает» его в «лекарство»,
которое позволит ему избавиться от недуга, мешающего писать
хорошо отточенные и искусные стихи. В‑третьих, на ироничное
измерение послания Перегрино указывает сам стиль ответа Фи-
чино, который систематически «переворачивает» темы и образы
из полученного письма, демонстрируя всю имеющуюся у него
эрудицию. И если бы речь шла лишь о «серьезном» решении
«серьезного» вопроса, то едва ли стоило бы говорить, что перед
нами переписка двух друзей — причем не приватная, а заведо-
мо публичная (а следовало бы сказать, что Фичино, подменяя те-
му беседы, обесценивает чужую беду). Однако я не вижу в обоих
текстах Перегрино никакого намека не только на Платона, но и на
более конвенциональный философский дискурс эпохи. Как в са-
мой контингентности письма Фичино нашел точку опоры, чтобы
совершить столь судьбоносную для себя и платонической тради-
ции ἐπιστροφή?

В начале, указав, как того требует эпистолярный жанр, на об-
стоятельства, побудившие его писать, Фичино переходит к вос-
хвалению «великих даров», доставшихся его адресату38. Вполне
очевидно, что речь идет прежде всего о поэтических способно-
стях Альи (а, например, не о его учености). В это время во Фло-
ренции достаточно популярна была теория о безусловном пре-
восходстве поэтической речи над прозаической, изложенная Лео-
нардо Бруни в «Жизнях Данте и Петрарки» (Vite di Dante e di
Petrarca, 1436)39. Именно в этом произведении гуманиста, несо-

38 См. Приложение 1.
39 Иванова 2007a: 170–171.

212



De divino furore Марсилио Фичино…

мненно хорошо известном Фичино, в разделе о Данте есть от-
ступление теоретико-литературного характера, противопоставля-
ющее два рода поэзии: одни поэты творят в состоянии «неистов-
ства и одержимости ума», а другие в течение длительного време-
ни приобретают особые знания и навыки, постигая ее законы40.
Фичино, говоря о поэтических способностях Альи, как раз и вос-
производит это разделение, по-видимому, уже ставшее для об-
разованных кругов Флоренции общим местом, фактически ставя
юного поэта выше одного из «флорентийских венцов». Поэтому
интонацию Фичино в начале послания следует считать серьезно-
иронической, что было довольно типично для гуманистического
дискурса41. Фичино обыгрывает и «переворачивает» темы и мо-
тивы из письма Альи. Если последний в стихах сетует на нынеш-
ние времена, когда искусства нищенствуют (Mendicant tempore
nostro / Artes), то Фичино, напротив, поздравляет свой век с тем,
что «он произвел на свет юношу, добрым именем и славой ко-

40 Ibid. Примечательно, что Бруни относит Данте именно ко второму роду
поэтов (занимающихся менее истинной поэзией), а в качестве примера пер-
вого приводит св. Франциска Ассизского. Несомненно, источником вдохнове-
ния для этого рассуждения послужил диалог Платона «Федр». Произведение
Бруни написано на народном итальянском языке, но его лексика во многом
предвосхищает ту, что Фичино использует в своем латинском послании, напри-
мер: «furore ed occupazione di mente», «occupazione e astrazione di mente», «furore
e astrazione» и др.

41 Ср. Иванова 2015: 218: «Примером диалога, где есть и несоответствие си-
туации обсуждения серьезности предмета, и ребус, может служить сочинение
„О подлинном и ложном благе“ младшего современника Бруни Лоренцо Вал-
лы, в некоторых редакциях называемое также „О наслаждении“ (De vero falsoque
bono; De voluptate). Делая сюжетом диалога спор о наивысшем благе между сто-
иком и эпикурейцем (т.е. между представителями двух философских школ, ко-
торые одни только упомянуты в Писании), Валла отводит роль эпикурейца че-
ловеку, известному скромностью и аскетизмом в быту, а роль стоика — сладо-
страстнику, способному, по словам его же собственных друзей, превзойти в пре-
любодеяниях самого Юпитера. А по завершении обсуждения, занявшего около
трехсот страниц и содержавшего, наряду с прочим, также и ответы на вопросы
христианского вероучения, берет слово учитель красноречия. И он редуцирует
все усилия собеседников и всё сложное и неоднозначное содержание долгой
беседы к оценке риторических способностей и умений каждого из ораторов».

213



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

торого может себя украсить». А очевидно гипертрофированные
похвалы поэтическим способностям Альи не только «отзеркали-
вают» похвалы домуМедичи и самому Фичино42, но и «перевора-
чивают» те уничижительные характеристики, какими Перегрино
сопроводил свои стихи, представляя всю тяжесть своего состоя-
ния в момент их написания. Фичино представляет дело так, что
безыскусность и «неотделанность» стихов Альи — это не недоста-
ток, а достоинство; то же, что юноша принял за болезнь и «рас-
строенное» (perturbatus) состояние ума, есть в действительности
потрясение (concitationem), производимое в душе божественным
неистовством. И если первая часть этого тезиса требует от гума-
нистически образованного читателя добротного знания литера-
турного учения, популяризированного Бруни, то вторая — уже
Цицерона. В De orat. 2.46.194 тот пишет:

И я не раз слышал, что никто не может быть хорошим поэтом —
так, говорят, написано в книгах Демокрита и Платона — без ду-
шевного горения (in昀氀ammatione animorum) и как бы некоего вдох-
новенного неистовства (a昀툀atu quasi furoris)43.

Эта ремарка хорошо подходит к теме первого абзаца послания
Фичино — поэзии. У Цицерона она появляется в контексте обсуж-
дения известнейшего риторического учения о возбуждении стра-
стей: для того чтобы внушить другому какое-либо чувственное
переживание (скорбь, страх, сострадание и т.д.), нужно испыты-
вать его самому44. Но образованный читатель должен знать, что
схожая апелляция к совокупному авторитету Демокрита и Пла-
тона появляется у Цицерона и в Div. 1.80. И там ее контекстом
служит мысль, что дивинации заслуживают доверия и имеют на-
турфилософское обоснование. Цицерон пишет, что существуют
такие «возбуждения», которые «как раз и свидетельствуют о на-
личии в душе человека божественной силы» (illa concitatio de-

42 Неясно, уловил ли Фичино комичность (полагаю, невольную) аллюзии на
Ov. Pont. 2.5.22. в описании его ораторских талантов.

43 Пер. Ф.А. Петровского с изменениями.
44 Ср. 儀甀int. Inst. 6.2.26, Hor. Ars 101–103.

214



De divino furore Марсилио Фичино…

clarat vim in animis esse divinam)45, имея в виду, что прорицания
так же «естественны», как и поэтическое вдохновение, посколь-
ку у них общее антропологическое основание: способность ду-
ши воспринимать воздействия. Это объясняет, почему Фичино,
уже введя концепт божественного неистовства, пишет о неких
«воздействиях извне» (externis motibus), вызывающих потрясе-
ние (concitationem): ему нужен такой описательный термин, ко-
торый был бы в равной мере применим и к божественному вли-
янию, и к вполне земному явлению, будоражащему страсти, —
поэзии. На мой взгляд, такое словоупотребление придает стилю
Фичино отчетливо схоластическое звучание (несмотря на то, что
перед нами парафраз Цицерона). Отмечу также, что флорентиец
совершает небольшую подмену, говоря о величии не поэта, но
«мужа»46. Да и литературные достоинства стихов Альи едва ли
можно считать выдающимися. В свете этого соображения и воз-
раста Перегрино рассуждения Фичино о «magnum… virum», кро-
ме демонстрации его эрудиции, основанной на чтенииЦицерона,
могут иметь иронический оттенок, и, стало быть, перед нами —
вновь серьезно-смеховой гуманистический дискурс47.

Итак, обсуждение платонического учения о божественном
неистовстве Фичино вводит в свое послание постепенно через
прихотливо устроенную систему отсылок к сочинениям Цице-
рона48. Перегрино просил Марсилио о вполне земном покрови-

45 Пер. М.И. Рижского.
46 На это обращает внимание Dell’Oro 2018: 10.
47 Его примеры приводит Иванова 2015: 210. Hankins 1990: 270 пишет, что

Фичино выработал свой собственный туманный и «мистагогический» стиль
письма, насыщенный каламбурами и иронией, который находился на проти-
воположном полюсе от ясной и звучной обычной гуманистической ритори-
ки, уже после того, как осознал свою платоническую «миссию». Я не согласен
с этим брошенным вскользь суждением и считаю, что послание «О божествен-
ном неистовстве» как раз хорошо показывает синергию этих процессов.

48 О том, что молодой Фичино считал, что к манере рассуждений Платона из
латинских авторов ближе всего Цицерон, см. Hankins 1990: 273. Причем речь не
о «внешнем» сходстве дискурсивных приемов, а о глубинной общности спосо-
бов познания мира. Об imitatione в дискурсе Фичино, предполагавшем не столь-
ко подражание словам, сколько подражание всему устройству души авторитет-

215



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

тельстве, чтобы как-то решить свои многочисленные житейские
проблемы, но флорентиец предлагает ему иной вид «наслажде-
ния» и «величайшей пользы» — учение «нашего Платона». Не
уточняя, что последнее он знает благодаря Бруни и латинским
комментаторам Платона, Фичино намерен пояснить, что такое
неистовство, на сколько частей оно подразделяется и кто из бо-
гов ответственен за каждую из них. Надо сказать, что Фичино,
по-видимому, и саму практику изложения воспринимаемых как
смысловое целое частей платоновских диалогов в виде посла-
ний тоже перенял у этого гуманиста49. Бруни перевел следую-
щие фрагменты платоновского «Федра» (как указывает Сальва-
торе Петтроне, готовящий критическое издание этой работы аре-
тинца): 227а1–230е5, 234с7–238е1, 242а1–243с2, 244а2–250е1, 253с7–
254е4, 252d1–3, 252с2–253с2, 265а9–11, 265b2–5, 257а2–b4, 257b7–с450.
Таким образом, Бруни не идет дальше второй половины диало-
га, но всё же Фичино мог почерпнуть из этих разрозненных ча-
стей и учение о четырех видах неистовства, и миф о крылатой

ной философской фигуры (что в действительности давало право говорить вещи
с формальной точки зрения вполне новаторские) см. Hankins 1990: 433–344.

49 Pe琀琀rone 2024: 54, n. 3. Бруни представил таким образом речь Алкивиа-
да (Smp. 215a6–222a6); но всё же это был перевод, а не парафраз. Как отмечает
Dell’Oro 2018: 7, к теме поэтического неистовства, очевидно, опираясь на соб-
ственные переводы диалога «Федр», Бруни обращался в послании к Джованни
Марразио, прозванному Сицилийцем, 儀甀alem furorem poëtis adesse oporteat («Ка-
кое неистовство подобает иметь поэтам»), см. Epist. 6.1 Mehus–Hankins. См. так-
же Hankins 1990: 70–72.

50 Pe琀琀rone 2024: 54. Фрагменты даны в том порядке, в каком их представляет
перевод Бруни. Berti 2012: 41–44 показал, что Фичино принадлежала рукопись со
следующими диалогами Платона, переведенными гуманистом: «Федр», «Апо-
логия Сократа» (вторая версия перевода), «Критон» (вторая версия перевода),
«Федон». Версия еще одного переведенного Бруни диалога, «Горгий», находит-
ся после «Комментария на Тимей» Халкидия (оборванного в конце) в кодексе,
который Фичино переписал собственноручно в 1455 г. Pe琀琀rone 2024: 53, n. 33 от-
мечает, что ни одна из словесных маргиналий флорентийца на полях «Федра»
не содержит отсылок к теме божественного неистовства, но вряд ли можно счи-
тать случайным, что все пассажи диалога, приведенные в аппарате критическо-
го издания «О божественном неистовстве» (Gentile: 1990), оказались графически
выделенными.

216



De divino furore Марсилио Фичино…

колеснице души (246d–247b, 248a–c, 249сd)51, правда, с многочис-
ленными купюрами. При всём при том Фичино не изменяет вы-
бранной ранее стратегии демонстрации собственной эрудиции,
утверждая, что понимание Платоном души наследует Пифагору,
Эмпедоклу, Гераклиту и Гермесу Триждывеличайшему (круг при-
влекаемых флорентийцем авторитетов, во всём согласных меж-
ду собой, будет далее только расширяться). Как в чисто нарра-
тивном, так и в концептуальном плане историософия Фичино за-
крывает лакуны, образовавшиеся в переводе Бруни вследствие се-
рьезнейшей самоцензуры гуманиста52. Важно отметить, что по-
следний, по-видимому, смог убедить образованные круги Фло-
ренции, близкие к Козимо Медичи, в том, что «слухи» об опи-
сании в текстах Платона греческой педагогической педерастии —
просто-напросто клевета врагов философа53.

Фичино пишет, что душа, прежде чем вселиться в тело, пи-
талась на небесах тем, что могла созерцать в вечном разуме Бо-
га: справедливостью, мудростью, гармонией и красотой. Здесь
можно зафиксировать существенное расхождение с переводом
Бруни, который передает σωφροσύνη (например, Phdr. 247d) как
temperantia; у Фичино же — harmonia. Франческа Делл’Оро пола-
гает, что это принципиальная замена54. В то время как для Пла-
тона любовная μανία превосходит все другие ее виды (ср. Phdr.

51 Интересно, что из этого мифа Фичино берет только образ крыльев души
и никак не толкует образ колесницы, который позднее будет играть чрезвычай-
но важную роль в его учении о духе (spiritus), см. Corrias 2012.

52 Как отмечает Кудрявцев 2018: 335–336, уже в одном из самых ранних сво-
их сочинений «Речи, посвященной похвалам философии» (Oratio de laudibus
philosophiae), которое можно датировать серединой 50-х годов XV в., Фичино
рассуждал о «древнем богословии египтян и арабов» (prisca vero aegiptiorum et
arabum theologia), перенесенном Пифагором, Гераклитом и Платоном в Грецию,
удостоверенном после Ямвлихом и Проклом, и что далее этим мудрецам насле-
довал Дионисий Ареопагит, «первоначально платоник, а затем христианин»,
а после него — Иларий Пиктавийский и Аврелий Августин, «наиглавнейшие
из латинских богословов». «Арабам» в данной речи в действительности соот-
ветствуют «Πέρσαι» Диогена Лаэртского (D.L. 1.1).

53 О самоцензуре Бруни см. Hankins 1990: 66–72, 80–81, 313–314.
54 Dell’Oro 2018: 12, n. 23.

217



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

249e), Фичино в данном послании ставит наравне с любовным
неистовством поэтическое, которое реализуется через чувство
слуха и восприятие гармонии55. Впоследствии это позволит фло-
рентийцу подробно истолковать поэтический вид неистовства
с опорой на принятую в схоластике античную музыкальную тео-
рию, тематизирующую нашу способность с помощью ума вос-
принимать «божественную музыку»56. Фичино адаптирует для
своих герменевтических задач и другие элементы полученной
им схоластической выучки. Так, он пишет, что сам Платон на-
зывает то «идеями» (ideas), то «божественными сущностями»
(divinas essentias), то «первыми сущностями (primas naturas), пре-
бывающими в вечном уме Бога» все те прообразы, совершенным
познанием которых умы (mentes) людей напитывались до их нис-
хождения в тела. Схоластическая терминология и платоническая
образность оказываются в этой части послания тесно переплете-
ны. Показательнее всего это представлено в рассуждениях о кры-
латой душе. Эксплицитно отсылая к диалогам Платона, флорен-
тиец пишет, что «припоминание» нами божественного знания
происходит с помощью двух добродетелей (virtutibus): справед-
ливости и мудрости. И будто бы Сократ в «Федоне» подробно
учит, что мы обретаем их, занимаясь двумя соответствующими
частями философии, а именно практической и созерцательной.
Но такое деление — это общее место именно перипатетической
традиции, в частности схоластики. Напротив, рассуждения вро-
де Phd. 69bc, в котором говорится, что все подлинные добродете-
ли (ἀνδρεία καὶ σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη καὶ συλλήβδην ἀληθὴς
ἀρετή) происходят от одного разумения (φρόνησις), делают образ
пары крыльев с трудом применимым к данному диалогу. В даль-

55 Для Фичино все виды божественного неистовства однопорядковы по сво-
ему достоинству; но поэзия и любовь в гносеологическом плане ближе друг
к другу, поскольку концептуализация того, что́ они собой представляют, произ-
водится на общем основании— с помощью«тех чувств, которыеПлатон считает
самыми проницательными из всех, что возникают в теле».

56 Allen 1984: 53–55. О биографических обстоятельствах изучения молодым
Фичино музыкальной теории см. Hankins 1990: 269.

218



De divino furore Марсилио Фичино…

нейшем Фичино не будет возвращаться ни к практической фило-
софии, ни к добродетели справедливости, сосредоточившись на
концепте мудрости и способах получения подлинного знания по-
средством божественного неистовства.

Фичино пишет, что, согласно Платону, люди никогда не пом-
нят о божественном, если их не побуждают к тому его словно
бы тени или образы, которые воспринимаются телесными чув-
ствами. В этом месте послания флорентиец единственный раз
эксплицитно ссылается на христианские авторитеты: апостола
Павла и Дионисия Ареопагита. Подспудной апелляцией к пер-
вому из них, правда, еще может быть использование при описа-
нии божественного неистовства слов, отсылающих к raptus Pauli—
«восхищению Павла» (2 Кор. 12:2–4). Однако в отличие от гар-
монии и красоты — продолжает Фичино, — мудрость не может
быть воспринята ни одним из человеческих чувств. Следователь-
но, именно через доступные зрению и слуху проявления гармо-
нии и красоты душа может очиститься от «скверны» тела и быть
охвачена божественным неистовством. Здесь вновь можно услы-
шать серьезно-ироническую интонацию Фичино. Ведь использо-
ванные флорентийцем в этом рассуждении выражения вроде «не
присуща никому из людей» (о мудрости), «да и вообще нам неве-
домы» (о ее подобиях в чувственно воспринимаемом мире) — вы-
глядят перформативным противоречием с тем, что о соответству-
ющих предметах подробно учат Платон, Сократ, апостол Павел,
Дионисий Ареопагит да и сам Фичино. Если душа желает лишь
созерцать образ божественной красотыине стремится вознестись
к небу, распутство и похоть становятся ее спутниками: такую ду-
шу охватывает неразумное и неумеренное вожделение наслажде-
ния, вызываемого телесной формой и воспринимаемого чувства-
ми. Соответствующую теорию Фичино приписывает эпикурей-
цам (будто бы они говорят о том же, о чем Платон, но в одобри-
тельном ключе) и тут же разоблачает ее, обыгрывая с помощью
каламбура центральное для латинских авторов этойфилософской
традиции понятие corpuscula (частицы, атомы).

219



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

После рассмотрения неистовства, которое возникает благода-
ря зрению, Фичино переходит к другому его виду, связанному
со слухом. Он говорит, что, согласно философам — толкователям
Платона, божественная музыка двояка: один ее вид пребывает
в вечном уме Бога, другой — в порядке и движениях небес. Даль-
нейшее рассуждение Фичино в значительной степени опирается
на «Комментарий наСон Сципиона»Макробия. Но вполне в согла-
сии со сказанным в «Федре» и «Федоне» флорентиец пишет, что
душа была причастна обоим видам божественной музыки «еще
до того, как была заключена в тела»57. Фичино предлагает соб-
ственное развернутое и красивое толкование этого образа, гово-
ря, что в темнице тела душа пользуется ушами как некими тре-
щинами в стене (rimuli) и посыльными (nuntiis) — тем самым он
обращает внимание читателя на пассивную и активную стороны
восприятия образов небесной гармонии. Благодаря «глубокому
и безмолвному воспоминанию о гармонии» душа загорается же-
ланием вернуться в свою небесную обитель, но не может этого
сделать и потому она начинает подражать божественной музыке.
Существует два вида этого подражания: благодаря пению и му-
зыкальным инструментам или через более благородное занятие
поэзией, которое с помощью наивесомейшего (graviori) и основа-
тельнейшего суждения (iudicio) переносит рождаемые в глубине
ума понятия и смысл (imitantes intime rationis sensum notionesque)
в стопы и метры стиха. Поэзия является для ушей, но также и для
ума сладчайшей пищей и подобна небесной амброзии. Ссылаясь
на Платона, но в действительности парафразируя Макробия, Фи-
чино описывает, каким образом поэтическое неистовство проис-
ходит от Муз. Подлинный поэт всегда вдохновляется Музами, ко-
торые приводят его к выражению настолько божественных смыс-
лов, что он сам, когда это состояние проходит, едва помнит, что́

57 Сложно сказать, почему Фичино выбирает здесь именно форму мн. ч.: ani-
mum nostrum antequam corporibus clauderetur. Возможно, это намек на учение
о метемпсихозе (одна душа в круговороте жизни сменяет тела); или же речь
о единой для всех нас мировой душе, которая извечно «находится» во многих
телах в силу их причастности вышестоящему уровню мироздания.

220



De divino furore Марсилио Фичино…

произносил. В соответствии с излагаемым учениемФичино насы-
щает свой текст многочисленными поэтическими цитатами и от-
сылками.

Флорентиец описывает механизм поэтического неистовства
во вполне натурфилософском ключе. Как поэтическое неистов-
ство происходит от Муз, так и Музы родились от Юпитера, кото-
рый называется душоймира, «поскольку всё полноЮпитером»58.
Однако обращается с текстами Вергилия Фичино довольно воль-
но, меняя слова так, как ему нужно. Флорентиец пишет, что му-
зыка сфер исходит от Юпитера, духа и ума всего мира (totius mun-
di spiritu ac mente), поскольку он движет небесные сферы и пра-
вит ими. Таким образом, Фичино говорит не о языческом боге,
но следует аллегорическому толкованию Макробия59. Кроме то-
го, опираясь на псевдо-аристотелевский трактат «О мире» (401ab),
перевод которого был выполнен Николаем Сицилийским еще
в XIII в., Фичино цитирует мистагогический орфический гимн,
опять же изменяя отдельные слова. Завершается раздел о поэти-
ческом неистовстве цитатой из «Фарсалии» Лукана.

Очень немного места отведено в заключительной части по-
слания для представления двух оставшихся видов неистовства;
возможно, по причине краткости их описание в наибольшей сте-
пени похоже на сказанное Сократом в «Федре» (Phdr. 244b–245a).
Первый вид обращается к таинствам, второй представляет собой
прорицания. Примечательно, что здесь вновь появляется образ
сильнейших потрясений (concitationem) души, с которого посла-
ние начиналось: он словно бы призван подчеркнуть композици-
онную целостность рассуждения флорентийца. Всего видов боже-
ственного неистовства, таким образом, четыре: любовь, поэзия,
таинства и прорицание. Если не в деталях учения, то нумериче-
ски и с точки зрения наименований это вполне согласуется со
сказанным в «Федре». Но далее Фичино вполне в духе схоластиче-
ских схематизаций говорит, что у каждого из этих видов неистов-

58 Verg. Ecl. 3.60.
59 Macr. Somn. 1.14.14, 17.5.

221



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

ства есть отрицательный «двойник», характеризующийся отсут-
ствием божественного начала: общедоступная (vulgaris) и совер-
шенно безрассудная (insanus) любовь, музыка легкомысленная
(то есть лишенная поэзии), суеверие и гадательное предположе-
ние (coniectio). В согласии с Phdr. 265b2–5 флорентиец пишет, что
первый вид божественного неистовства относится к Венере, вто-
рой — к Музам, третий — к Дионису, последний — к Аполлону.
Хотя подробно Фичино объяснил лишь место Муз в натурфило-
софской картине мироздания (и ни разу не упомянул трех других
божеств), это короткое предложение опять же придает компози-
ционную целостность всему тексту, поскольку четко соотносит-
ся с одной из поставленных в начале задач. Прежде чем попро-
щаться с Альи, Фичино говорит, что он подробнее остановился
на божественной любви и поэтическом неистовстве, поскольку
узнал, что именно ими Пеллегрино сильно охвачен: второе, оче-
видно, отсылает к его занятиям поэзией, а первое — философией.
Завершается послание благочестивым риторическим призывом
признать, что создателем и началом всего лучшего и величайше-
го (отсылка к сказанному о поэзии Альи в начале) является не
какой-либо человек, а, скорее, бессмертный Бог.

Я полагаю, что для обсуждения серьезной философской те-
мы — божественного неистовства как способа достижения исти-
ны в познании и творчестве — Фичино выбрал гуманистический
по происхождениюжанр послания, потому что он в меньшей сте-
пени ограничивал его условностями, чем известные ему схола-
стические жанры. При этом взгляды Платона на этот предмет ра-
нее излагались в послании Бруни, который знал текст диалога
«Федр» (основного источника по данной теме) в оригинале, но
сознательно ограничил свою работу с ним вследствие самоцензу-
ры. Фичино же не был скован сложными для толкования с точки
зрения общественной морали и христианского благочестия рас-
суждениями Сократа о философской неизбежности чувственно-
эротического влечения к возлюбленному и даже его обожеств-
ления (например, Phdr. 250e2–252c), потому что, вероятнее всего,

222



De divino furore Марсилио Фичино…

флорентиец о них не знал или же считал — вслед за Бруни — кле-
ветой на Платона. Простая прагматическая цель послания Фичи-
но на фоне коммуникативных конвенций его времени — пока-
зать свою всестороннюю ученость, а отсылки к Платону — лишь
одно из средств для ее достижения. Изнутри этой логики не так
важно, опирается ли флорентиец на перевод «Федра», выполнен-
ныйБруни, или на произведенияЦицерона,Макробия, Халкидия
и других, если ему удается убедительно связать эти знания авто-
ритетнейшей фигурой «нашего Платона». Но выбранная Фичи-
но серьезно-ироническая интонация, вполне допустимая в жан-
ре гуманистического послания, в силу легкого и раскованного
подхода флорентийца к платонической традиции срезонировала
с «методом» самого Платона. О поэтическом неистовстве Фичи-
но говорит поэтично, варьируя и перерабатывая стихотворные
строчки, концепты и образы, почерпнутые им из широкого спек-
тра авторитетных источников: то, что говорится, стремится к со-
гласию с тем, как это говорится. А описание механизма любов-
ного неистовства, направленного к предметам подлинно боже-
ственным, в «занебесную область», не боится перформативных
противоречий и парадоксов, потому что такое познание — это
в самом деле нечто невозможное с точки зрения «здешней» ло-
гики; настолько невозможное, что философы всё время находят
силы, чтобы к нему стремиться и даже достигать через него сво-
их целей (как об этом проницательно написал Гарен). Так в посла-
нии «О божественном неистовстве» риторическая персона Плато-
на начала овладевать Фичино задолго до того, как платоническая
философия в ландшафте знания эпохи начала прочно ассоцииро-
ваться с ним.

223



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Приложение 1:

Марсилио Фичино. О божественном неистовстве60

Марсилио Фичино приветствует Перегрино Альи61.
За три дня до декабрьских календ62 мой отец, лекарь Фичино63,

привез мне в Фильине64 два послания от тебя: одно в прозе, дру-
гое в стихах65. Прочитав их, я сердечно поздравляю наш век с тем,
что он произвел на свет юношу, добрым именем и славой кото-
рого может себя украсить. В самом деле, мой дорогой Перегрино,
когда я думаю о твоем возрасте и о тех вещах, что каждый день
исходят от тебя, я не только радуюсь, но и дивлюсь столь вели-
ким дарам (bonis) в моем друге. Я не знаю, кто из древних, чью
память мы чтим, не говоря уже о людях нашего времени, достиг
столь многого в твоем возрасте. Эти достижения я приписываю

60 Настоящий перевод выполнен по изданию Gentile 1990: 19–28 с учетом пе-
ревода и комментария Dell’Oro 2018. Существует перевод данного произведе-
ния на русский язык (Григорова 2001), который выполнен с неуказанного изда-
ния, имеет лакуны в тексте и содержит целый ряд небрежностей и неточностей.
В сопроводительной статье к переводу О.Д. Григоровой послание несколько раз
именуется «О божественном безумии», а сам перевод озаглавлен «О божествен-
ном неистовстве» (но в тексте перевода слово «неистовство» не встречается ни
разу, а последовательно используется «безумие»).

61 Перегрино Альи (1440 – c. 1467), сын Якопо ди Барнабы иМаргериты деМе-
дичи — дочери Бернардо ди Аламанно, который сам писал стихи на народном
итальянском языке и был покровителем поэтов. Альи получил подобающее его
происхождению гуманистическое образование— в частности, был ученикомиз-
вестного во Флоренции педагога и гуманиста Франческо да Кастильоне (c. 1421–
1484). Но, вероятно, финансовые неудачи отца вынудили его около 1457 года
покинуть город, чтобы заниматься торговыми операциями при некоем банке
в Ферраре, где он оставался, за исключением краткого пребывания в Болонье,
до 1463 года. На момент обмена посланиями Фичино было 24 года, а Альи — 17
лет. См. Miccoli 1960.

62 То есть 29 ноября.
63 Дьетифечи д’Аньоло ди Джусто (1404–1479). Примечательно «облагоро-

женное» написание имени отца, см. подробнее Кудрявцев 2018: 26–27.
64 Местечко в долине р. Арно недалеко от Флоренции (ныне коммуна Филь-

ине-Вальдарно); именно здесь Фичино родился.
65 Оба текста приводит Kristeller 1937: 205–209. См. Приложение 2.

224



De divino furore Марсилио Фичино…

не только искусству и прилежанию, но в гораздо большей степе-
ни божественному неистовству66, без которого, как говорили Де-
мокрит и Платон, ни один муж никогда не был великим67. Мощ-
нейшие потрясения души и состояние сильнейшего внутреннего
горения (concitatiores quidam motus a昀昀ectusque ardentissimi), запе-
чатленные в твоих произведениях, доказывают, что ты охвачен
(a昀툀ari) и — если можно так сказать — всецело одержим68 этим
неистовством. Таковое потрясение (concitationem), производимое
воздействиями извне (externis motibus), древние философы счита-
ли самым весомым доказательством тому, что некая божествен-
ная сила обитает в наших душах69.

Но раз уж я упомянул неистовство, то в нескольких словах,
с той краткостью, какой требует письмо, изложу взгляд на него

66 В диалоге Платона «Федр», откуда Фичино в основных чертах взял излага-
емое в послании учение, лат. понятию furor соответствует др.-греч. μανία. Сло-
воупотребление Фичино наследует неполному переводу этого диалога, выпол-
ненному гуманистом Леонардо Бруни, который, в свою очередь, опирается на
обширную античную традицию — в частности, на Цицерона.

67 Cic. Div. 1.80; De orat. 2.46.194. Ср. Democr. 68 B 17–18 DK, Pl. Phdr. 245a; Ion
533e–534d. В свете возраста Перегрино слова «magnum… virum»могут иметь иро-
нический оттенок. УЦицерона в обоих сочинениях говорится о поэте, а не о «му-
же» Встречающиеся далее выражения «ardentissimi», «a昀툀ari», «concitationem»
явно отсылают к словоупотреблению Цицерона.

68 corripi — производное от лат. rapio, встречающегося в послании несколько
раз. Оба слова могут отсылать к raptus Pauli — «восхищению Павла» (2 Кор. 12:2–
4). О значении этого топоса для Фичино см. Lauster 2002.

69 vim quandam in animis nostris esse divinam — почти буквальное повторение
Cic. Div. 1.80. В этом сочинении Цицерона душа обозначается именно термином
аnimus (ablativus мн. ч. мог бы здесь ввести в заблуждение, поскольку форма
animis есть и в парадигме существительного anima). Кроме того, Леонардо Бру-
ни, насколько я могу судить на примере диалога «Федон», последовательно пе-
реводил платоновское ψυχή как animus (см. Berti 2001). В более поздних работах
Фичино animus (ум или дух) как высшая часть души часто будет метонимиче-
ски обозначать всю душу в целом. В этом он будет следовать учению Плотина,
согласно которому душу надлежит мыслить как одновременно единое и мно-
гое, делимое и неделимое (см. Enn. 4.4.2.39–55). Но едва ли при составлении
данного послании Фичино задумывался над тем, что ψυχή может переводиться
и как anima (хотя этот термин встречается в другом важном латинском источни-
ке флорентийца, «Комментарии на Сон Сципиона» Макробия — ср., например,
Somn. 1.14.6–21). Здесь и далее Фичино использует только термин animus.

225



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

нашего Платона, чтобы ты мог легко понять, что́ это такое, на
сколько частей70 оно подразделяется, и кто из богов ответственен
за каждую из них. Я уверен, что тем самым доставлю тебе не толь-
ко наслаждение, но и принесу величайшую пользу.

Итак, Платон вслед за Пифагором, Эмпедоклом и Гераклитом71

считает, что наша душа, прежде чем ниспасть в тело, пребывала
в небесных обителях, где, как говорит Сократ в «Федре», она пи-
талась созерцанием истины и радовалась ему72. Эти философы,
о которых я только что говорил, узнали от Гермеса Триждывели-
чайшего, мудрейшего из египтян, что Бог — это высший источ-
ник и свет, внутри которого сияют прообразы (exemplaria) всех ве-
щей, называемые идеями73. Из этого следует, полагали они, что
душа, усердно созерцающая вечный ум Бога, с большей ясностью
видит сущности (naturas) всех вещей. Так, согласно Платону, ду-
ша видела саму справедливость, мудрость74, видела она гармо-

70 quot in partes deducatur — я понимаю словоупотребление Фичино так: «ви-
ды» отделены друг от друга и независимы в своем существовании, а выделяе-
мые каким-либо образом «части» всё же указывают на приоритетность суще-
ствования «целого» (ср. с частями души в «Федре» или частями животных).
Впрочем, речь может идти только о коннотациях, а не о строгой терминоло-
гии, потому что ближе к концу послания флорентиец будет говорить именно
о «видах» (species) божественного неистовства — как если бы благодаря данным
им описаниям «части» приобрели гносеологическую отчетливость и ясность.

71 Aen. Gaz. 吀栀phr. 8.20 Colonna. Фичино знал диалог Энея Газского благода-
ря переводу Амброджо Траверсари, который он собственноручно скопировал
в мае 1456 года, о чем свидетельствует манускрипт Riccardiano 709. Перевод Тра-
версари был опубликован только впоследствии — в Венеции в 1513 году.

72 Phdr. 247d.
73 Ps. Apul. Ascl. 34. Gentile 1983: 41–50 особо подчеркивает, что знакомства

Фичино с этим латинским трактатом и вторичными источникам о Гермесе
Триждывеличайшем было достаточно для формулирования данного суждения.
И даже если в Ascl. 34 нет характерной световой метафорики, она присутствует
в релевантном контексте в другихместах латинского «Асклепия» (18, 19, 29). Сле-
дует признать, что слова Фичино действительно схожи со сказанным в другом
герметическом трактате — «Поймандре» (CH 1.8–9), которого в 1457 г. флорен-
тиец еще не мог сказать. Однако это не является достаточным основанием для
изменения датировки послания.

74 sapientiam — с учетом перевода Бруни, вероятнее всего, соответствует
ἐπιστήμη в Phdr. 247d («знание» в пер. А.А. Глухова и А.Н. Егунова).

226



De divino furore Марсилио Фичино…

нию75 и некую дивную красоту божественной природы76. И он
называет то «идеями» (ideas), то «божественными сущностями»
(divinas essentias), то «первыми сущностями (primas naturas), пре-
бывающими в вечном уме Бога» все те прообразы, совершенным
познанием которых наисчастливейшим образом напитываются
умы (mentes) людей, пока они обитают там. Когда же души вле-
кутся к телам по причине рассуждения о земных вещах и стрем-
ления к ним, тогда те, что прежде питались амброзией и некта-
ром, то есть познанием Бога и совершенной радостью, начинают,
совершая нисхождение, пить летейскую воду, как об этом при-
нято говорить, — то есть забывать обо всем божественном77. Они
не вознесутся обратно на небеса, откуда упали под тяжестью сво-
их земных рассуждений, пока не начнут вновь постигать те бо-
жественные сущности (naturas), которые предали забвению. Бо-
жественный философ считает, что мы достигаем этого с помо-
щью двух добродетелей (virtutibus), одна из которых относится
к области нравов, а другая — к созерцанию; одну он называет
общепринятым термином «справедливость», а другую — «муд-

75 harmoniam — расхождение с переводом Бруни, который передает σωφρο-
σύνη (например, Phdr. 247d) как temperantia. Dell’Oro 2018: 12, n. 23 полагает, что
это принципиальная замена. В то время как для Платона любовная μανία пре-
восходит все другие ее виды (ср. Phdr. 249e) Фичино в данном послании ставит
наравне с любовным неистовством поэтическое, которое реализуется через чув-
ство слуха и восприятие гармонии. О том, как наилучшая поэзия связана с под-
ражанием божественной музыке, говорится ниже.

76 divine nature mirabilem pulchritudinem — Phdr. 250b, ср «ведь в здешних
подобиях нет ни малейшего отблеска справедливости (δικαιοσύνης), здраво-
мыслия (σωφροσύνης) и всего остального, чем душа дорожит; поэтому весьма
немногие, обращаясь к подобиям при помощи несовершенных органов, видят
сам прообраз изображенного. Во всём ее блеске красоту (κάλλος) можно было
увидеть, когда мы вместе со счастливым сонмом богов ⟨…⟩ созерцали восхити-
тельные зрелища» (пер. А.А. Глухова).

77 Macr. Somn. 1.12.9, 11–12. Gentile 1983: 39–40 доказывает эту параллель ссыл-
ками на рукописное наследие Фичино. Но о забвении божественных вещей ду-
шой, ниспавшей в тело, говорится и в Phdr. 250a. Кроме того, образ летейских
вод забвения встречается в R. 621а; но едва ли в известном Фичино латинском
переводе диалога был этот фрагмент, см. Hankins 1990: 279, 310.

227



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

рость»78. По этой причине — говорит он, — души возвращаются
на небеса на двух крыльях (как я понимаю, под крыльями Платон
подразумевает эти добродетели), и Сократ в «Федоне» подробно
учит, что мы обретаем их, занимаясь двумя соответствующими
частями философии, а именно практической и созерцательной79.
Вот и в «Федре» он говорит: «только ум философа обретает кры-
лья»80. Душа, обретшая крылья, с их помощью отвлекается от те-
ла и, преисполненная Богом, влечется к небесам, напрягая все си-
лы.

Платон называет это отвлечение и устремление (abstractionem
ac nixum) «божественным неистовством» и разделяет его на четы-
ре части (partes). Он считает, что люди никогда не помнят о боже-
ственном, если их не побуждают к тому его словно бы тени или
образы, которые воспринимаются телесными чувствами. Апо-
стол Павел и Дионисий Ареопагит, мудрейшие из христианских
богословов, утверждают, что то, что незримо в Боге (invisibilia
Dei), постигается из того, что было создано и что можно увидеть

78 Вновь отсылка к δικαιοσύνη и ἐπιστήμη в Phdr. 247d, но σωφροσύνη в пред-
лагаемомФичино образе двух крыльев души ничего не соответствует (хотя в пе-
реведенных Бруни фрагментах, содержащих перечисление добродетелей, речь
чаще идет о δικαιοσύνη и σωφροσύνη).

79 activa et contemplativa — в «Федоне» ничего не говорится о таком делении
философии; оно — общее место перипатетической традиции, в частности схо-
ластики. Этот диалог Платона был переведен Бруни полностью, и Фичино его
хорошо знал, начиная с 1454–1455 гг., см. Berti 2001: 395–423, Hankins 1990: 279.
В исследовании Berti 2012: 53, n. 33 отмечается, что в принадлежащейФичино ру-
кописи перевода «Федона» были графически выделены следующиефрагменты:
66b–67b, 82cd, 84a, 108c, 114c–115a. Все они были указаны в аппарате Gentile 1990:
21 в качестве источника слов флорентийца. Но в Phd. 66b–67b говорится лишь,
что философия позволяет душе освободиться от «нечистоты» тела и достичь
истины, так что усмотреть в этих рассуждениях представление «о двух частях
философии», соответствующих двум добродетелям — крыльям души, можно
только с большим герменевтическим усилием; то же можно сказать и о других
выделенных фрагментах. Напротив, рассуждения вроде Phd. 69bc, в котором го-
ворится, что все подлинные добродетели (ἀνδρεία καὶ σωφροσύνη καὶ δικαιοσύνη
καὶ συλλήβδην ἀληθὴς ἀρετή) происходят от одного разумения (φρόνησις), дела-
ют образ пары крыльев с трудом применимым к данному диалогу.

80 Phdr. 249c.

228



De divino furore Марсилио Фичино…

здесь81. А Платон говорит, что человеческая мудрость — это об-
раз божественной мудрости; что гармония, которую мы создаем
с помощью музыкальных инструментов и голосов — образ боже-
ственной гармонии; что благолепие и изящество (convenientiam
venustatemque), возникающие от совершенного соединения ча-
стей и членов тела, — образ божественной красоты. Но поскольку
мудрость не присуща никому из людей, а если и присуща, то весь-
ма немногим и не может быть воспринята телесными чувствами,
то выходит, что подобия (similitudines) божественной мудрости
очень редки среди нас, скрыты от наших чувств, да и вообще нам
неведомы82. Вот почему Сократ в «Федре» говорит, что призрак
(simulacrum) мудрости вовсе не различим для глаз: ведь если бы
его можно было увидеть, то он точно пробудил бы в нас чудес-
ную многовидную любовь к божественной мудрости, призраком
которой он является83. Однако же подобия божественной красоты
мы, конечно же, очами различаем, а образ (imaginem) божествен-
ной гармонии улавливаем ушами — с помощью тех чувств, кото-
рые Платон считает самыми проницательными из всех, что воз-
никают в теле84. Так, благодаря неким призракам, воспринятым
душой при посредстве телесных чувств, мы вспоминаем о тех ве-
щах, которые знали раньше, когда существовали вне темницы те-
ла. Душа воспламеняется этим воспоминанием и, трепеща кры-

81 Рим. 1:20; Dion. Ar. DN 4.4, 149.7–8 Suchla (= PG 3.699–700c). Латинский пе-
ревод трактата «О божественных именах», выполненный между 1436 и 1437 гг.
Амброджо Траверсари, был известен Фичино, см. Lackner 2001: 21–22.

82 Здесь вновь можно услышать серьезно-ироническую интонацию Фичино.
«Не присуща никому из людей», «да и вообще нам неведомы» — всё это выгля-
дит перформативным противоречием с тем, что о соответствующих предметах
подробно учат Платон, Сократ, апостол Павел, Дионисий Ареопагит да и сам
Фичино.

83 Phdr. 250d.
84 Phdr. 250d; Ti. 47a–d (этот фрагмент полностью входит в латинский пере-

вод Халкидия, который у Фичино был в той же рукописи, что и перевод «Фед-
ра», выполненный Бруни, см. Berti 2012: 43). Отметим, что в упоминавшемся
флорентийцем выше диалоге «Федон» говорится нечто прямо противополож-
ное: зрение и слух мешают познанию умопостигаемых вещей наряду с любыми
другими телесными переживаниями (65b–68a).

229



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

льями, постепенно очищается от контакта с телом и его сквер-
ной85, всецело предаваясь божественному неистовству.

Два чувства, о которых я только что говорил, вызывают два
вида неистовства. Благодаря тому виду красоты, который вос-
принимается очами, мы, восстанавливая память о некой подлин-
ной и умопостигаемой красоте, желаем ее в неизреченном и тай-
ном пылу ума86. Именно это Платон называет «божественной
любовью», определяя ее как происходящее из взгляда на телес-
ное подобие желание вновь вернуться к созерцаемой божествен-
ной красоте87. Более того, необходимо, чтобы тот, кто претерпе-
вает (a昀케citur) всё это, не только желал этой высшей красоты, но
и услаждался видом той, которая открыта очам. Ибо природа рас-
порядилась так, что желающий чего-то должен восторгаться так-
же и его подобием.

И Платон считает свойством тупого ума (ingenii) и поврежден-
ной природы, если кто-то желает лишь теней той подлинной кра-
соты и не восхищается ничем другим, кроме такого ее вида, кото-
рый доступен очам. Ибо он полагает, что этот человек страдает от
той любви, чьи спутники — распутство и похоть. И ее он опреде-
ляет как неразумное и безрассудное вожделение (cupidinem) на-
слаждения, вызываемого телесной формой и воспринимаемого
чувствами88. В другом месте он определяет эту любовь как пыл

85 По смыслу это место гораздо ближе к тем фрагментам «Федона» (66b–67b,
82cd, 84a, 108c, 114c–115a), которые, судя по рукописи перевода Бруни, привлекли
внимание Фичино.

86 Phdr. 249de. Метафора пылающего ума присутствует в «Федре» (251bc), на-
пример: «он пылает, впитав глазами истечение красоты, благодаря которому
укрепляется природа крыла; из-за жара размягчается засохшая ткань вокруг от-
ростка крыла, издавнамешавшая его развитию» (пер. А.А. Глухова). Однако, как
показал Berti 2012: 53, n. 33, Бруни пропустил фрагмент Phdr. 251a–252b в своем
переводе (очевидно, по соображениям самоцензуры). Учитывая, что речь идет
о глазах, я предположу, что Фичино мог самостоятельно соотнести сказанное
в «Федре» с учением Ti. 45bc о вложенном в них чистом огне, родственном све-
ту дня и не имеющем свойства жечь, — именно этот пыл и передается уму.

87 Phdr. 249d–250d. В аппарате издания Gentile 1990 (а также в переводе
Dell’Oro 2018) указано другое место: Phdr. 251a–252b. Однако по указанной вы-
ше причине я принимаю альтернативу Berti 2012: 53, n. 33.

88 Phdr. 238bc.

230



De divino furore Марсилио Фичино…

души, которая в некотором смысле мертва в своем теле, но жи-
ва в другом89; потому он и говорит, что душа влюбленного ве-
дет жизнь (vitam ducere) в чужом теле90. Подражая этому, эпику-
рейцы определяют любовь как некое стремление (nixum) частиц
(называемых ими атомами) глубоко внедрить себя в того, от кого
восприняты призраки красоты91. Наш Платон говорит, что такая
любовь рождается от человеческих болезней и полна забот и тре-
вог и что она встречается у тех людей, чей разум (mens) настолько
погружен во мрак, что не способен воспринять ничего высоко-
го, ничего по-настоящему выдающегося, ничего, кроме зыбкого
и изменчивого образа здешнего жалкого тела92 и не видит небес,
пребывая в кромешном мраке своей темницы93. Но те, чей ум
(ingenium) отвлечен от грязи94 тела и независим, таковы, что ко-

89 Ср. Gell. 19.11.4; Macr. Sat. 2.2.17. Dell’Oro 2018: 14, n. 37 приводит текстоло-
гическую параллель с биографическим сочинением Vita Platonis («Жизнь Пла-
тона»), созданным прославленным гуманистом Гвидо да Верона около 1430 г.:
Animus est inquit suo quidem in corpore moriens in alieno autem vivens («Душа, —
говорит он, — умирая в своем теле, живет, однако, в чужом»).

90 Ср. L. Bruni Epist. 6.1.39 Mehus–Hankins. Источником Бруни, вероятно, явля-
ется Плутарх, который передал изречение Катона Старшего: Cat. Dict. 23 Jordan;
ср. Plu. Ant. 66.

91 Источник этого суждения Фичино не ясен. О в целом положительном от-
ношении флорентийца к Эпикуру и Лукрецию в период написания «О боже-
ственном неистовстве» и «О наслаждении» (De voluptate, 1457), см. Gentile 2013,
Кудрявцев 2018: 41–42.

92 corpusculi huius imaginem — полагаю, Фичино обыгрывает эпикурейский
термин corpuscula, частицы. Рассуждение Фичино о «зыбком и изменчивом
образе атома» (одного-единственного атома) представляется мне лишенным
смысла. Во-первых, этот термин чаще всего используется во множественном
числе; а во-вторых, суффикс -cul- имеет в том числе уничижительную семанти-
ку. Противопоставление истинного, обретаемого на небесах знания тому, что
лишь называется сущим, будучи подверженным изменениям — чувственно
воспринимаемым «здешним» телам, — есть в Phdr. 247c–e.

93 Verg. Aen. 6.733–734: …neque auras / dispiciunt clausae tenebris et carcere caeco.
Вплетение в философское рассуждение между двумя каламбурами почти до-
словной цитаты из Вергилия весьма показательно для серьезно-смехового дис-
курса Фичино.

94 luto… absolutum — каламбур Фичино.

231



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

гда перед ними предстает форма и изящество какого бы то ни бы-
ло тела, то этим впервые увиденным зрелищем (primo aspectu) им
дано наслаждаться как подобием божественной красоты. И, созер-
цая этот образ, они способны вызвать в памяти тот божественный,
на который им надлежит в первую очередь восторженно взирать
(admirentur) и воистину его желать, ведь это препылкое желание
восхищает (rapiantur) их в горние выси. Это первое усилие, совер-
шенное в стремлении взлететь (primum evolandi conatum), Платон
называет божественным отрешением95 и неистовством.

Кажется, мы достаточно сказали о том неистовстве, которое
возникает благодаря очам. Однако душа воспринимает самые
сладкие созвучия (concentus) и метры (numeros) также посред-
ством слуха и этими образами увещевается и побуждается к тому,
чтобы воспринимать божественную музыку остротой ума и глу-
биной чувства (intimo sensu)96.

По мнению толкователей-платоников, божественная музыка
двояка. Один вид, по их словам, пребывает исключительно в веч-
ном уме Бога, второй же — в порядке и движениях небес, и бла-
годаря этой музыке небесные тела и круговращения97 создают
чудесное созвучие. Наша душа (animum) была причастна обоим
видам божественной музыки еще до того, как была заключена
в тела98. И в этой темнице она пользуется ушами как некими тре-
щинами в стене (rimuli) и посыльными (nuntiis) и воспринимает,
как мы уже многократно говорили, образы той несравненной му-
зыки, возвращающие душу к некоему глубокому и безмолвному
воспоминанию о гармонии, которой она наслаждалась прежде.
И вся она загорается желанием вернуться в свою законную оби-
тель, чтобы вновь насладиться этой истинной музыкой. И пони-

95 alienationem — ср. Phdr. 265a: θείας ἐξαλλαγῆς; L. Bruni Epist. 6.1.37 Mehus–
Hankins: ex divina mentis alienatione.

96 Ср. Boet. Inst. mus. 1.1.5, 8–10, 27. Латинская музыкальная терминология, ис-
пользуемая Фичино, восходит к Августину и Боэцию.

97 celestes globi orbesque — речь о семи планетах и их движении, см., напри-
мер, Macr. Somn. 1.18.1–2, 1.14.25–27.

98 Ti. 47d; Calc. In Ti. 297–299; Macr. Somn. 2.3.6–7; Apul. Plat. 1.9.

232



De divino furore Марсилио Фичино…

мает, что этой обители ей никак не достичь, пока она заключена
в темном жилище тела. Поэтому душа всеми силами стремится
подражать тому, чем она не может здесь обладать и наслаждаться.

У людей это подражание бывает двояким. Одни подражают
небесной музыке стройностью напевов99 и звуками различных
инструментов, и таких музыкантов мы называем легкомыслен-
ными (leves) и предназначающими свое искусство для толпы
(vulgares). Но другие подражают божественной и небесной гармо-
нии с помощью наивесомейшего (graviori) и основательнейше-
го суждения (iudicio), перенося рождаемые в глубине ума поня-
тия и смысл (imitantes intime rationis sensum notionesque) в стопы
иметры (pedes ac numeros) стиха. Именно они, вдохновленные бо-
жественным духом (spiritu), изливают исполненные глубокомыс-
лия (gravissima) и преславные песни, как говорится, округленны-
ми устами100.

Платон называет эту глубокомысленную музыку и поэзию са-
мой действенной подражательницей небесной гармонии101. Ибо
более легкомысленная музыка, о которой мы упомянули выше,
лишь услаждает сладостью звуков102; а поэзия творит то, что свой-
ственно божественной гармонии: она пылко выражает самые глу-

99 vocum numeris — под лат. vox в данном тексте следует понимать высотно
определенный звук (ср. англ. pitch); онможет быть произведен человеческим го-
лосом, а также с помощью музыкального инструмента или же возникнуть при
движении (в частности, небесных сфер). У Боэция, например, sonus и vox могут
использоваться синонимически, ср. Inst. mus. 1.1.27, 1.3.8. Терминология Фичино,
полагаю, также не очень строгая. Так, лат. numerus всегда указывает на число-
вую природу как ритмической, так и мелодической гармонии; но поскольку
флорентиец одновременно говорит о пении, инструментальной музыке и поэ-
зии, выразить это одним термином весьма проблематично.

100 ore rotundo—идиома, обозначающая совершеннуюречь; латинскийисточ-
ник Фичино, вероятнее всего, Hor. Ars 323. Однако она имеет древнегреческий
прообраз и могла использоваться иронически, как, например, в Phdr. 234e7. К со-
жалению, этот фрагмент не был переведен Бруни, поэтому Фичино едва ли его
знал (рассуждения Bolonyai 2014 о рецепции этой идиомы в эпоху Возрождения
интересны, но, увы, не учитывают данный факт).

101 Ti. 47d.
102 vocum suavitate — ср. Boet. Inst. mus. 1.1.24, 1.8.3.

233



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

бокие и, как сказал бы поэт, Дельфийские смыслы103, мерно чере-
дуя звуки и изображая сменяющие друг друга движения души.
Тем самым она не только услаждает слух, но и доставляет уму
сладчайшую, подобную небесной амброзии пищу и таким обра-
зом, как кажется, приближается к божественности. По мнению
Платона, это поэтическое неистовство исходит от Муз; а того че-
ловека, который подходит к дверям поэзии без наития (instinctu),
даруемого Музами, в надежде сделаться хорошим поэтом с по-
мощью одного лишь искусства (arte), он почитает никчемным
и таковой же — его поэзию104. А о тех поэтах, которые охвачены
(rapiuntur) небесным вдохновением и силой, он говорит: весьма
часто они, по внушению Муз (Musis a昀툀atos), выражают такие бо-
жественные смыслы, что потом, когда неистовство их проходит,
сами едва понимают, что́ произнесли105. И, как я полагаю, боже-
ственный сей муж желает, чтобы под Музами подразумевались
небесные песнопения; ведь говорят, что «певчие» и «Камены» бе-
рут свое имя от «пения»106. Таким образом, божественные мужи,

103 Delphicos sensus — отсылка Фичино неясна. На уровне концепции понятно
стремление флорентийца сблизить «высшие формы» поэзии с прорицанием,
поскольку всё это «части» того неистовства, о котором учит Платон. О дель-
фийской прорицательнице говорится в Phdr. 244b, но поэзия в этом фрагменте
не упоминается. Предположу, что Фичино может отсылать к свидетельству Ди-
одора Сицилийского (D.S. 4.66), что поэт Гомер заимствовал многие из стихов
дельфийской прорицательницы Дафны и украсил ими свою поэзию; о ней же
говорится: «Поскольку она часто была одержима божеством и изрекала прори-
цания, ее прозвали Сибиллой, поскольку sibyllainen значит ‘быть одержимым
божеством’» (пер. О.П. Цыбенко). По меньшей мере первые пять книг историка
были хорошо известны во Флоренции к 1449 г. благодаря переводу гуманиста
Поджо Браччолини (1380–1459), но еще до этого с сочинением Диодора работал
Леонардо Бруни (см. Robathan 1932). Косвенные аргументом в пользу отсылки
к Гомеру может служить более позднее произведение Фичино In Io. 108–117 (см.
Гараджа 2025: 276–277).

104 Phdr. 245a. Ср. L. Bruni Epist. 6.1.39 Mehus–Hankins.
105 Apol. 22bc. Berti 2012: 43, 53 показал, что Фичино использовал вторую вер-

сию выполненного Бруни перевода «Апологии Сократа». О том же состоянии
поэтов Фичино говорит и в более поздних произведениях In Io. 117–119 и Pl. 吀栀.
13.2.

106 canoras et Camenas a cantu appellatas — ср. Macr. Somn. 2.3.4: Musas essemundi

234



De divino furore Марсилио Фичино…

побуждаемые Музами, то есть небесными божествами и песно-
пениями, создают поэтические гармонии и метры107 для подра-
жания им. Так и Платон, рассматривая вращение небесных сфер
в диалоге «Государство», говорит, что на каждой из орбит вос-
седает своя сирена; это означает, как говорит один из платони-
ков, что при движении сфер возносятся песнопения богам108. Ибо
«Сирена» (Siren) с греческого прямо переводится как «поющая
богу» (deo canens). А древние богословы утверждали, что девять
Муз — это мусические песнопения (musicos cantus) восьми сфер
и одна величайшая гармония, складывающаяся из них всех. Итак,
согласно этому рассуждению, поэзия возникает из божественно-
го неистовства, неистовство — от Муз, а Музы — от Юпитера. Вот
и последователи Платона многократно называют душу всего ми-
ра109 Юпитером, который

⟨…⟩ небо, землю и водные просторы (liquentes),
Светящийся шар луны и Титановы звезды
⟨…⟩ изнутри питает, и, разлитый (infusus) по сочленениям, всю
⟨…⟩ движет массу, и примешивает себя к огромному телу110.

cantum etiam Etrusci sciunt, qui eas Camenas quasi canenas a canendo dixerunt. Мак-
робий апеллирует к народной этимологии; научная этимология имени этих
древнеиталийских божеств, обитавших в водных источниках, не ясна.

107 modos ac numeros — речь о музыкальных ладах (ср. Boet. Inst. mus. 4.15)
и каких-то иных числовых отношениях, которые могут выражать гармоничное
звучания, в частности в поэзии. Перевод интерпретирующий.

108 Macr. Somn. 2.3.1. В следующих предложениях продолжается парафразМак-
робия, который отсылает к R. 617b. Ср. Calc. In Ti. 166–167. Платоническое учение
о Музах-Сиренах Фичино позднее будет развивать в In Io. 128–141 и Pl. 吀栀. 4.1.28.

109 mundi totius animum — ср. Macr. Somn. 1.17.14: et apud theologos Iuppiter est
mundi anima.

110 Verg. Aen. 6.724–727: ⟨…⟩ caelum ac terras camposque liquentis / lucentemque
globum lune Titaniaque astra / ⟨…⟩ intus alit totamque infusa per artus / ⟨…⟩ agitat mo-
lem et magno se corpore miscet. У Вергилия подлежащее при alit — spiritus, а при
agitat —mens; Фичино меняет infusa (согласуется с ж.р.mens) на infusus (согласу-
ется с м.р. Iove). Но ниже флорентиец уточняет, что Юпитер — это также «ум»
(mens) и «дух» (spiritus). Ср. Macr. Somn. 1.14.14, 17.5, у которого spiritus и mens из
текста Вергилия, опущенные Фичино, интерпретируются как аллегории, указы-
вающие на душу.

235



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Из этого следует, что от Юпитера, духа и ума всего мира (totius
mundi spiritu ac mente), поскольку он движет небесные сферы
и правит ими, исходят и мусические песнопения (cantus musici)
сфер, называемые Музами. Потому и прославленный платоник
говорит:

От Юпитера — начало Музы; всё полно Юпитером111, —

ведь та душа (animus), которая называется Юпитером, обитает по-
всюду, наполняет все вещи и, как говорит пифагореец Александр
Милетский, приводя в движение небо, словно струнынекой кифа-
ры, создает эту небесную гармонию112. Вот и божественный про-
рок Орфей говорит113: Юпитер — первый, Юпитер — последний,
Юпитер — глава114, Юпитер — средоточие, ибо всё (universa) рож-
дено из Юпитера, Юпитер — основание земли и звездного неба,
Юпитер явил себя мужем, Юпитер — непорочная невеста115, Юпи-
тер—дух иформа116 всех вещей,Юпитер—ложе океана,Юпитер—

111 Ab Iove principium Muse, Iovis omnia plena — так цитируется Verg. Ecl. 3.60.
Dell’Oro 2018: 17, n. 54 отмечает, что в стихе Вергилия Muse, скорее всего, надо
понимать как звательный падеж, а не как родительный (так это и у Macr. Somn.
1.17.14). Но Фичино явно иллюстрирует высказанную выше мысль: неистов-
ство — от Муз, а Музы — от Юпитера.

112 Calс. In Ti. 140. Это описание (включающее образ неба как кифары) отсыла-
ет к историку, географу и эрудиту Александру Полигистору из Милета (род. ок.
105 г. до н.э.), который интересовался пифагорейской доксографией, см. Афона-
син 2009: 11–14.

113 Fr. 31 F Bernabé. Фичино мог знать орфический гимн благодаря латинскому
переводу псевдо-аристотелевского трактата «О мире» (De mundo 401ab), выпол-
ненному еще в XIII в. Николаем Сицилийским, которого отождествляют с Ни-
колаем Греком, сподвижником Роберта Гроссетеста.

114 caput — в переводе Николая Сицилийского стоит argiceraunos, соответству-
ющее др.-греч. ἀργικέραυνος («мечущий сверкающие молнии»); это единствен-
ный эпитет, который еще раз повторяется в конце гимна, но Фичино вновь его
не приводит.

115 Амбивалентности, представленные в этом гимне, хорошо резонируют
с серьезно-смеховой интонацией послания. О «мистагогическом» стиле Фичи-
но, наполненном при этом каламбурами и иронией, см. Hankins 1990: 247–248.

116 spiritus speciesque — у Николая Сицилийского только spiritus, соответству-
ющее πνοιή в оригинальном тексте.

236



De divino furore Марсилио Фичино…

движение неутомимого огня,Юпитер—Солнце иЛуна,Юпитер—
царь и князь всего; он сокрыл свет и вновь пролил его из живо-
творящего сердца, свершая задуманное117. Из сказанного можно
понять, что Юпитер наполняет все тела, содержит их в себе и пи-
тает, поэтому справедливы слова:

Юпитер— всё, что ты видишь, в какую бы сторону ты ни пошел118.

После этих следуют остальные виды божественного неистов-
ства, которых Платон выделяет два. Один из них связан с таин-
ствами (mysteria), а другой, который он называет прорицанием
(vaticinium), касается будущих событий119. Первый вид неистов-
ства Платон определяет как сильнейшее потрясение (concitatio-
nem) души, стремящейся к совершенству во всём, что относит-
ся к почитанию богов, богослужению, ритуалам очищения и свя-
щенным церемониям. Однако такое состояние ума (a昀昀ectummen-
tis), которое ложно подражает ему, он объявляет «суеверием»
(superstitionem). Природой же последнего вида неистовства, к ко-
торому Платон относит прорицание (vaticinium), он считает не
что иное как предчувствие (presensionem), вдохновленное боже-
ством (divino a昀툀atu), — мы величаем это в собственном смысле
«дивинацией» (divinationem) и «прорицанием» (vaticinium). Ес-
ли же, прорицая, душа (animus) воспламеняется с особой силой,
он называет это неистовством: ведь тогда ум, отрешенный от те-
ла, бывает движим божественным наитием (instinctu). Но если
кто-то предвидит будущие события скорее благодаря человече-
ской сметливости и проницательности, нежели влиянию боже-
ства, то такое предчувствие (presensionem), согласно Платону, сле-

117 В переводе Николая Сицилийского: omnes enim abscondens lucem rursus
emisit ex almo corde operans cogitata. Таким образом, у ФичиноЮпитер скрывает
свет (lucem) и затем снова его испускает, тогда как в тексте Николая, корректно
передающем оригинал, Юпитер скрывает «всё» (πάντας, omnes), чтобы затем
снова испустить свет из своего сердца.

118 Lucan. 9.580.
119 Phdr. 244de. Ср. L. Bruni Epist. 6.1.37 Mehus–Hankins.

237



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

дует считать «предвидением» (providentiam) или «гадательным
предположением» (coniectionem).

Из всего сказанного теперь ясно, что существует четыре вида
божественного неистовства: любовь, поэзия, таинства и прорица-
ние. Любви божественной ложным образом подражает другая, об-
щедоступная (vulgaris) и совершенно безрассудная (insanus) лю-
бовь, поэзии — легкомысленная музыка, таинствам — суеверие,
а прорицанию (divinationem)— гадательное предположение. ИСо-
крат у Платона отдает первый вид неистовства Венере, второй —
Музам, третий — Дионису120, а последний — Аполлону121.

Я решил подробнее описать неистовство, связанное с боже-
ственной любовью и поэзией, по двум причинам: во-первых, по-
тому что я узнал, что ты испытываешь сильное влияние (a昀케ci)
и того, и другого, а во-вторых, чтобы ты помнил, что написанное
тобой исходит не от тебя, а от Юпитера иМуз, духом и божествен-
ностью которых ты преисполнен. А потому, мой Пеллегрино, ты
поступишь справедливо и благочестиво, если признаешь — как,
я полагаю, ты уже признал, — что создателем (auctorem) и нача-
лом всего лучшего и величайшего являешься не ты и не какой-
либо другой человек, а, скорее, бессмертный Бог. Будь здоров
и верь, что дороже тебя для меня нет ничего.

Фильине, декабрьские календы122 1457 г.123

120 Dionysio — вместо ожидаемого Dionyso. Фичино принципиально пишет
Dionysius, говоря о Дионисе, — даже в тех произведениях, где не упоминается
Дионисий Ареопагит (и можно увидеть явную игру на созвучии их имен). Ср.
In Io. 42.

121 Phdr. 244a–245a, 249de, 265b. Фичино повторит этот тезис в In Io. 39–42, ср.
128–141: «Говоря о боге, Платон подразумевает Аполлона, о Музах — души миро-
вых сфер. Юпитер — это ум бога, от какового ума — Аполлон, ум мировой души,
и душа целого мира вместе с душами восьми небесных сфер» (пер. А.В. Гара-
джи).

122 То есть 1 декабря.
123 Я благодарю Ю.В. Иванову за обсуждение черновой версии перевода и за-

мечания к нему.

238



De divino furore Марсилио Фичино…

Приложение 2:

Перегрино Альи. Послание к Фичино124

Перегрино Альи приветствует Марсилио Фичино.
Я не отвечал тебе, Марсилио, дольше, чем следовало. Причину

же ты наилучшим образом узнаешь из стихов, которые найдешь
приложеннымикписьму. Ибо, когда я вернулся из Болоньи вФер-
рару, больной, подавленный многими неприятностями, относя-
щимися и к душе, и к телу, и к делам повседневным (не говоря
о заботах о родственниках), и даже воздухом чужбины угнетен-
ный сверх меры, — я в этом кратком ночном сочинении излил
перед тобой свою боль, чтобы и причина моего долгого молча-
ния стала тебе ясна, и сама эта жалобная песнь, обращенная к мо-
ему Марсилио, что мне дороже всех друзей, хоть немного облег-
чила мои тревоги. Ты их прочитаешь и, как я полагаю, не без слез,
но не будешь искать в них ни природного дарования (ingenium),
ни искусства. Они неуклюжи, как детенышимедведицы, ибо мой
расстроенный ум (perturbatus animus) произвел их за кратчайшее
время и после ему не достало сил довести их до совершенства.
Хотя, как мне кажется, тщательная работа по их исправлению ме-
нее всего подходит для руки печальной и скорбной, какова сейчас
моя. Будь здоров.

Перегрино Альи. Стихи к Фичино125

⟨…⟩
Бедность — источник и причина всех моих забот.

Она возросла после поступка моего родственника
И с каждым днем тяготит всё сильнее.

Раньше мне не хватало лишь книг для учения,
А иногда и приличной одежды.

Теперь же не хватает и того, в чем стыдно признаться, но ты,
Человек ученый, услышишь бедность в моих словах.

124 Перевод выполнен по Kristeller 1937: 205.
125 Построчный перевод выполнен по Kristeller 1937: 206–208. Фрагменты по-

добраны с целью передать как основное содержание стихов, так и их стилисти-
ческие особенности.

239



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

⟨…⟩
Таковыми дома, таковыми и вне дома я томим скорбями,

И не может меня утешить надежда на грядущую помощь.
Родительмой не странствует нипоморям, нипо чужимберегам,

Чтобы, товаром суда нагрузив, скопить несметные богатства.
Не старость тому виной, не нищета препона —

Злосчастное препятствие — в великом бремени (pondera)126
моего семейства.

Нет надежды на ученые труды. В наше время нищенствуют
Искусства. Добродетелям никакого почета.

Буду ли я в одном городе или в другом,
Раз обо мне там идет такая молва, останусь бедняком.

Если только кто-то с великой душой127 не сжалится над нами,
нечастными,

Не решится поправить расстроенные наши дела,
Не знаю, что ждет нас, друг мой,

Не знаю, в какие края мне, несчастному, податься.
Но ты, кто вхож в высокие чертоги сиятельного рода, который

Добродетель красит, божье крапление128, знатность, богатство;
Который Бог по заслугам безмерно превознес на вершину

Добродетели и хранит его высочайшее положение,
Когда-нибудь, выбрав время, смиренным голосом

Умоли великодушных (magnanimos) мужей, сыновей и отца.
Пусть будет вверено им и мое дело, и забота о родителе,

Пусть проявят милосердие ко всему моему семейству.
Я не прошу многого. Довольно будет их благосклонности,

Которая одна сможет облегчить наши беды
И поддержать готовый рухнуть шатающийся дом,

126 Речь может идти как о «бремени» молвы, преследующей семью Альи
(вследствие чего с ними отказываются вести коммерческие дела), так и о том,
что в силу «бремени» своего знатного происхождения его отец отказывается
заниматься очень выгодным предприятием — морской торговлей. Неясность
этого места лишь возрастает в свете сообщения Flamini 1893: 13, что к моменту
отъезда Перегрино из Флоренции в 1457 г. финансовое состояние его отца бы-
ло весьма приличным: доходы составляли 1931 флорин, а расходы — 1860. Для
сравнения в 1469 г. Фичино получил причитавшиеся ему 160 лир (40 флоринов)
за чтение годового курса философии в Studio 昀椀orentino в 1466 г. Место каноника
кафедрального собора Флоренции Санта Мария дель Фьоре с 1489 г. приносило
Фичино примерно те же 40 флоринов в год. См. Кудрявцев 2018: 201, 221–222.

127 magne mentis — полагаю, ум здесь метонимически обозначает всю душу.
128 stigmata — перевод интерпретирующий.

240



De divino furore Марсилио Фичино…

Который, помощи не получив, враз опрокинувшись, падет.
Скажи им, что стоящие на вершине власти

Должны быть твердой опорой для падающих сограждан,
Что помогать бедным и спасать гибнущих —

Достойное дело для столь великих мужей,
Что никакую другую добродетель небеса

Не ценят так высоко, как милосердие к своим согражданам
Мы знаем: если ты хочешь что-то от них получить,

Это семейство не даст твоим мольбам остаться тщетными.
Природное дарование (ingenium) и добродетель сделали их тебе

друзьями,
И они оказывают помощь тебе и твоим близким.

Нас они тоже всегда любили129. Ты — семя столь великой любви,
Своими похвальными речами ты превращаешь в великие

реки то, что было ручьем130.
Ты найдешь их благосклонными — мы точно в этом верим,

Только лови подходящий момент и изливай свои просьбы.
Тем более, что наш род по материнской линии идет от них:

Из их семейства происходит наша родительница.
Но пока ты лекарством не исцелишь великие страдания

И сей труд не получит помощи от медицинского искусства131,
Перестань удивляться, что праздными пребывают Музы

И безмолвствует лира под обессиленным пальцем.
Трудности мешают мне слагать изящные стихи,

И веселая Муза бежит от тяжких забот,
И ум недужный (mens egra) уж не может грубую песнь отточить,

Уставший от бедствий, разучился отделывать стих.
Стыдно, увы, посылать тебе такие вирши,

Которые не выверены многократной правкой132.

129 Перемена в отношениях Медичи с семьей Альи может объясняться тем,
что к 1455 г. его мать скончалась, а отец женился повторно, см. Flamini 1893: 13.

130 Отсылка к Ov. Pont. 2.5.22: e rivo 昀氀uminamagna facere. Однако Перегрино, по-
видимому, не знает, что у Овидия эта идиома имеет уничижительный смысл,
идентичный выражению «делать из мухи слона».

131 medice artis — по моему мнению, это довольно прозрачный намек на фа-
милию Медичи.

132 Я благодарю П.В. Соколова за обсуждение черновой версии перевода и за-
мечания к нему.

241



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

Литература

Афонасин, Е.В. (2009), “Доксография пифагореизма и неопифагорей-
ская традиция”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 3.1: 9–65.

Гараджа, А.В. (2025), “«Введение к Платонову Иону, или О поэтическом
неистовстве» Марсилио Фичино (текст, перевод и комментарии)”,
Платоновские исследования 22.1: 263–281.

Григорова, О.Д., пер. (2001), “Марсилио Фичино. О божественном неис-
товстве (De divino furore)”, Вестник Русского христианского гумани-
тарного института 4: 267–272.

Гурьянов, И.Г. (2023a), “Традиция и эпистемические инновации в пони-
мании эпидемии чумы в медико-философских трактатах Марсилио
Фичино”, Платоновские исследования 18.1: 222–255.

Гурьянов, И.Г. (2023b), “Философский этос Марсилио Фичино в его отно-
шении к концептам современности и контрсовременности Мишеля
Фуко”, Платоновские исследования 19.2: 187–214.

Иванова, Ю.В. (2007a), “Жизнеописания в гуманистической литературе”,
in М.Л. Андреев (ред.), История литературы Италии, 2.1.139–186. М.:
ИМЛИ РАН.

Иванова, Ю.В. (2007b), “Возрождение философии: Марсилио Фичино”, in
М.Л. Андреев (ред.), История литературы Италии, 2.1.385–406. М.:
ИМЛИ РАН.

Иванова, Ю.В. (2015), “Речи Никколо Никколи в диалоге о трех вен-
цах и норма аргументации в гуманитарных науках”, in П.В. Соколов
(ред.), Многоликая софистика: нелегитимная аргументация в интел-
лектуальной культуре Европы Средних веков и раннего Нового време-
ни, 209–235. М.: Издательский дом Высшей школы экономики.

Кудрявцев, О.Ф. (2018),Флорентийская Платоновская Академия. Очерк ис-
тории духовной жизни ренессансной Италии. М.: ЛУМ.

Плешков, А.; Сурман, Я. (2021), “За границами Объективности: исследо-
вательские практики, эпистемические добродетели и личность уче-
ного (беседа с Л. Дастон и П. Галисоном)”, Новое литературное обо-
зрение 167.1. URL: h琀琀ps://www.nlobooks.ru/magazines/novoe_literatur-
noe_obozrenie/167_nlo_1_2021/article/23168/

Шалагинов, Д.С.; Гурьянов, И.Г. (2025), “О душе: платонизм множествен-
ности в контексте натурфилософии Марсилио Фичино”, ΣΧΟΛΗ
(Schole) 19.1: 417–453.

242



De divino furore Марсилио Фичино…

Allen, M.J.B. (1984), 吀栀e Platonism of Marsilio Ficino: A Study of His Phaedrus
Commentary, Its Sources and Genesis. University of California Press.

Berti, E. (2001), “Marsilio Ficino e il testo greco del Fedone di Platone”, in
J. Hamesse (ed.), Les traducteurs au travail. Leurs manuscrits et leurs méth-
odes. Actes du Colloque international organisé par le «E琀琀ore Majorana Cen-
tre for Scienti昀椀c Culture» (Erice, 30 se琀琀embre – 6 o琀琀obre 1999), 349–425.
Turnhout: Brepols.

Berti, E. (2012), “Un codice autografo di Marsilio Ficino ancora sconosciuto:
il Lond. Add. 11274”, in G. Borghello (ed.), Per Roberto Gusmani: studi in
ricordo, 41–74. Udine: Forum.

Bolonyai, G. (2014), “Ore rotundo: A Phrase Reborn in the Renaissance”, Ma-
teriali e discussioni per l’analisi dei testi classici 72: 223–246.

Corrias, A., (2012), “Imagination and Memory in Marsilio Ficino’s 吀栀eory of
the Vehicles of the Soul”,吀栀e International Journal of the Platonic Tradition
6: 81–114.

Dell’Oro, F. (2018), “Due scri琀琀i di Marsilio Ficino sul tema del furor divi-
nus: l’epistola De divino furore e l’Argumentum in Ionem de furore poetico.
Traduzione e note”, Accademia 20: 7–27.

Doel, Marieke van den (2022), Ficino and Fantasy: Imagination in Renaissance
Art and 吀栀eory from Bo琀琀icelli to Michelangelo. Leiden; Boston: Brill.

Flamini, F. (1893), Peregrino Allio: umanista, poeta e con昀椀losofo del Ficino. Pisa:
F. Mario琀琀i.

Garadja, A. (2025), “Introduction to Plato’s Ion, or, On Poetic Frenzy by Marsilio
Ficino (Text, Translation, and Notes)”, Platonic Investigations 22.1: 263–281.
(In Russian.)

Garin, E. (1942), Filoso昀椀 italiani del 儀甀a琀琀rocento. Florence: Le Monnier.
Garin, E. (1951), “Ritra琀琀o di Marsilio Ficino”, Belfagor 6.3: 289–301.
Gentile, S. (1983), “In margine all’epistola «De divino furore» di Marsilio Fi-

cino”, Rinascimento 23: 33–77.
Gentile, S. (2013), “Ficino, Epicuro e Lucrezio”, in J. Hankins, F. Meroi (eds),

吀栀e Rebirth of Platonic 吀栀eology: Proceedings of a conference held at 吀栀e
Harvard University Center for Italian Renaissance Studies (Villa I Ta琀琀i) and
the Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento (Florence, 26–27 April 2007).
For Michael J.B. Allen, 119–136. Firenze: Leo S. Olschki.

Guryanov, I.G. (2023a), “Tradition and Epistemic Innovation in Understanding
the Plague in the Medical and Philosophical Treatises of Marsilio Ficino”,
Platonic Investigations 18.1: 222–255. (In Russian.)

Guryanov, I.G. (2023b), “Marsilio Ficino’s Philosophical Ethos in Its Relation

243



Илья Гурьянов / Платоновские исследования 23.2 (2025)

to Michel Foucault’s Concepts of Modernity and Countermodernity”, Pla-
tonic Investigations 19.2: 187–214. (In Russian.)

Hanegraa昀昀, W.J. (2010), “吀栀e Platonic Frenzies in Marsilio Ficino”, in J. Di-
jkstra, J. Kroesen, and Y. Kuiper (eds.), Myths, Martyrs, and Modernity.
Studies in the History of Religions in Honour of Jan N. Bremmer, 553–567.
Leiden; Boston: Brill.

Hankins, J. (1990), Plato in the Italian Renaissance. Vol. 1. Leiden; New York;
København; Köln: E.J. Brill.

Hankins, J. (2007a), “吀栀e signi昀椀cance of Renaissance philosophy”, in Id. (ed.),
吀栀eCambridge Companion to Renaissance Philosophy, 338–345. Cambridge
University Press.

Hankins, J., ed. (2007b), Leonardo Bruni. Epistolarum libri VIII recensente Lau-
rentio Mehus (1741). Vol. 2. Roma: Edizioni di storia e le琀琀eratura.

Hankins, J. et al., eds. (2001–2006), Ficino. Platonic 吀栀eology. English Transla-
tion by Michael J.B. Allen with John Warden; Latin Text Edited by James
Hankins with William Bowen. Harvard University Press.

Kristeller, P.O. (1937), Supplementum 昀椀cinianum: Marsilii Ficini Florentini
philosophi Platonici opuscula inedita et dispersa. Vol. 2. Florentiae: in aed-
ibus Leonis S. Olschki.

Kristeller, P.O. (1943), 吀栀e Philosophy of Marsilio Ficino. Columbia University
Press.

Kudryavtsev, O.F. (2018), Accademia Platonica of Florence: An Essay on the
Intellectual History of the Renaissance Italy. Moscow: LOOM. (In Russian.)

Lackner, D.F. (2002), “吀栀e Camaldolese Academy: Ambrogio Traversari, Mar-
silio Ficino and the Christian Platonic Tradition”, in M.J.B. Allen, V. Rees,
M. Davies (eds.), Marsilio Ficino: His 吀栀eology, His Philosophy, His Legacy,
15–44. Leiden; Boston; Köln: Brill.

Lauster, J. (2002), “Marsilio Ficino as a Christian吀栀inker: 吀栀eological Aspects
of his Platonism”, in M.J.B. Allen, V. Rees, M. Davies (eds.),Marsilio Ficino:
His 吀栀eology, His Philosophy, His Legacy, 45–70. Leiden; Boston; Köln:
Brill.

Marcel, R. (1956), Marsile Ficin. Commentaire sur le Banquet de Platon. Paris:
Les Belles Le琀琀res.

Miccoli, G. (1960), “Agli, Pellegrino”, in Dizionario biogra昀椀co degli Italiani.
Vol. 1. Roma: Istituto della enciclopedia italiana. URL: h琀琀ps://www.trecca-
ni.it/enciclopedia/pellegrino-agli_(Dizionario-Biogra昀椀co)/

Pe琀琀rone, S. (2024), “In margine al Fedro di Leonardo Bruni: alcune consider-
azioni preliminari”, Studia Oliveriana 10: 53–67.

244



De divino furore Марсилио Фичино…

Robathan, D.M. (1932), “Diodorus Siculus in the Italian Renaissance”, Classical
Philology 27.1: 84.

Robichaud, D.J-J. (2017), “Working with Plotinus: A Study of Marsilio Ficino’s
Textual and Divinatory Philology”, in F. Ciccolella, L. Silvano (eds.), Teach-
ers, Students, and Schools of Greek in the Renaissance, 120–154. Leiden;
Boston: Brill.

Robichaud, D.J.-J. (2018a), “Competing Claims on the Legacies of Renaissance
Humanism in Histories of Philology”, Erudition and the Republic of Le琀琀ers
3.2: 177–222.

Robichaud, D.J.-J. (2018b), Plato’s Persona: Marsilio Ficino, Renaissance Human-
ism, and Platonic Traditions. University of Pennsylvania Press.

Rubini, R. (2014), 吀栀e Other Renaissance: Italian Humanism between Hegel and
Heidegger. Chicago University Press.

Shalaginov, D.; Guryanov, I. (2025), “On soul: Platonism of multiplicity in the
context of Marsilio Ficino’s philosophy of nature”, ΣΧΟΛΗ (Schole) 19.1:
417–453. (In Russian.)


